MYSTERIUM SALUTIS LEVENTO SALVIFICO

NELLA COMUNITA DI GESU CRISTO

Nuoxfo G d'ogmatica Azione della grazia di Dio
come teologia della storia della salvezza

con la collaborazione di
a cura di

J. FEINER e M. LOHRER PIET FRANSEN - HEINRICH GROSS - MAGNUS LOHRER -«

FRANZ MUSSNER - OTTO HERMANN PESCH

edizione italiana a cura di

DINO PEZZETTA parte 111

® ®

QUERINIANA - BRESCIA { QUERINIANA - BRESCIA




216

BIBLIOGRAFIA

J. FortMmanN, The Theology o ;
5 gy of Man and Grace. Readings i
of Grace, Milwaukee 1966. e
P ERANSEN,. How sboszd we teach the Treatise of Grace?, in Apostolic
1 enewal in the Seminary in the Light of Vatican Council, ed. J. Kel-
2 erGand R. Armstrong, New York 1965, 139-163.
. GRESHAKE, Gnade und konkrete Freibeir. Ei
# . Eine Unt
e Glézczdenlebre des Pelagius, Mainz 1972. TG
. Kunn, Natur und Gnade. Untersuchun
: : gen zur deutschen kb ' :
A;"Ibefogze der Gegenwart, Berlin 1961. s s
M. LaANDGRAF, Dogmengeschichte der Friihscholasti
e r Frithscholastik 1/1 e 2, Regen-
B.J.F. LoNERGAN, Grace and Freedom. Operative Grace in the Thought
of St. Thomas Aquinas, London 1971.
g. LOTiBORODIZE, La déification de I’homme, Paris 1970
. DE LuBac, ini 5 ' Sl i
&k ugustinisme et théologie moderne «Théologie» 63, Paris
SHHMI;);;;;:RDGT ]I;"’HIZLIPS, dGm‘ce et oecuménisme, Chévetogne 1957.
H. , Die Theologie der Rechtfertigung bei Marti
Thomas von Aquin, Mainz 1967. P e
G. PHILIJPS., De ratione instituendi tractatum de gratia sanctificationis
nostrae’, in ETAL 29 (1953) 355-373.
H. RITO, Recentioris theologiae quaedam tendentiae ad conceptum on-
glogzao-permmlem gratiae, Roma 1963
. RonpET, Gratia Christi. Essai d’ st
, : i d’histoire du d 2 e
Mdogmatique, Paris 1948. SRl
. SECKLER, Insti ] }
b stinkt und Glaubenswille nach Thomas von Aquin, Mainz
P.-H. Simon, La litzé éché 3
b , La littérature du Péché et de la Grice, 1880-1950, Paris
1. ;:];RUTSCH, SS. Trinitatis inbabitatio apud theologos recentiores, Trento
49. ]
J.H. Wavrerave, Geloof en theologie in de krisis, Kastetlee 1966.
W.T. WartLey, The Doctrine of Grace, London 1931.

CAPITOLO DODICESIMO

LA GRAZIA DI DIO NELLA SUA AZIONE DI ELEZIONE
E DI GIUSTIFICAZIONE DELL'UOMO

Seguendo I'impostazione biblico-teologica e la visione storico-dogma-
fica e storico-teologica, si devono accostare le pil importanti que-
stioni della dottrina della grazia con una riflessione pit sistematica.
Questa, dando per scontato quanto gia esposto, cerca di addentrarsi
criticamente, negli svariati problemi posti dalla giusta comprensione
e dal retto annuncio, oggi, del messaggio della grazia. Sarebbe certo
errato considerare quanto precede soltanto come uno stadio iniziale,
anche se inevitabile, in vista di una simile riflessione. E stato posto
il problema della grazia mella Scrittura ed iniziato il cammino at-
traverso la storia dei dogmi per chiarire la mediazione storica, in
cui le affermazioni sulla grazia di Dio sono affidate al pensiero teo-
logico, il punto da cui deve partire la riflessione e la direzione nella
quale deve andare. In questo senso, anche le considerazioni della teo-
logia biblica e della storia dei dogmi stavano gia nell’ambito della
questione sistematica. Nondimeno, ’elaborazione deve compiere un
altro passo. Fa da guida, anzitutto, I’impostazione biblico-teolo-
gica. Dalla presentazione del dato veterotestamentario risultd che
nell’ Antico Testamento grazia & «una espressione diversa per indi-
care la salvezza, che Dio concede all'uomo»;' cid comporta che il
concetto di ‘grazia’ abbia la stessa complessita di quello di ‘salvez-
72’2 Lo sguardo alle espressioni neotestamentarie fece vedere una
analoga molteplicita di immagini e di concezioni, riferite ad un cen-
tro e ad un fondamento unitario, ’azione salvifica di Dio in Gesu
Cristo? Per la riflessione sistematica ne risultd la direttiva: «Una

1V, sopra p. 25.
2 Ibid.
3 V. sopra pp. 5Is.




218 GRAZIA DI DIO NELLA SUA AZIONE

dottn.na sistematica della grazia non puod... cadere nel pericolo di
prescindere da questo carattere di evento della grazia e svolgere e
presentare tale dottrina entro un ‘sistema’ astorico-metafisico, come
p;lu volte & accaduto nei trattati dogmatici De gratia; non si arriva
: - . S
Z- una .r’etta concezione della ‘grazia’, se il trattato inizia con ‘sud-
ivisioni’ f:oncet_tuall della grazia. La ‘dottrina della grazia’ deve
trarre origine piuttosto da cid che nell’ambito della storia biblica
d_ella sa.llvezza si mostra come evento di grazia, ciod come escatolo-
glca azione salvifica di Dio».* Siamo in piena armonia con questa
rettiva se, in questo capitolo, spieghiamo la grazia soprattutto co-
me evento di grazia.

Alcune riflessioni preliminari sono opportune per introdurci nel
tema.

1. Cosa sia grazia viene espresso nella Scrittura per mezzo di una
molteplicitd di immagini e di espressioni. Ma anche le distinzioni
sorte nel corso della storia della teologia, potrebbero, a loro modoj
tener conto di aspetti diversi dell’evento della grazia. La riﬂessioné
sistematica non pud abbreviare od armonizzare con troppa fretta la
molteplicitd di questi aspetti, le varie prospettive che si schiudono
gia nella Scrittura, i campi e i momenti di tensione nei quali si
trovano le diverse affermazioni sulla grazia; essa perd deve anche
tf':ner presente I'unitd dell’evento della grazia. Nel significato pili ori-
ginario grazia si riferisce a Dio stesso, che & misericordioso con I'uo-
mo. .Non ¢ necessario analizzare qui, ancora una volta, le varie de-
nominazioni bibliche e, tra esse, particolarmente la hen veterotesta-
mentaria e la xdpw neotestamentaria, paolina soprattutto.® Esse evi-
denziano, in ogni caso, che qualsiasi evento di grazia ha la sua ori-
gine nella benevolenza e nella misericordia di Dio. E questo vuol
dire che la grazia rimane grazia di Dio, non diventa una cosa della
quale I'vomo possa disporre. Grazia non & un terzo elemento tra
Dio e I'uvomo, ma essa indica la realtd di un rapporto nel quale Dio

4 V. sopta pp. 48 ss.
5 Vedi al riguardo le considerazioni di H. Gross e F. Mussner, sopra.

RIFLESSIONI PRELIMINARI 219

rimane Dio anche quando egli offre se stesso all’'uomo. «Nella grazia
anzitutto, non io ‘possiedo’ Dio, ma Dio ‘possiede’ me!».?

La dottrina della grazia & cosi, in radice, una parte della dottrina
su Dio, in quanto cerca di rispondere alla questione di chi sia per
noi Dio, in Gest Cristo. In essa non si tratta di una parola addi-
zionale che, dopo esser stata pronunciata nella dottrina di Dio, si
dovrebbe udire ancora, per spiegare come Dio si comporti libera-
mente con 'uomo, ma si tratta dell’articolazione pili esatta di questa
parola. «L’intera dogmatica non ha nulla di pitt sublime né di pit
profondo, non ha aulla di essenzialmente diverso da dire all’infuo-
ri di questo: ‘Dio era in Cristo e riconciliava con sé il mondo’ (2
Cor. 5,19)».) Nella dottrina della grazia la teologia deve riflettere
sul come Dio sia benevolo con 'vomo, come egli se ne prenda cura,
come la divinita di Dio appaia proprio nel suo essere un Dio degli
womini. Cosi appunto la dottrina della grazia ¢ anche una parte della
cristologia e della pneumatologia. Dio esiste per noi in Gest Cristo,
nel quale fu rivelata la ‘pienczza della grazia e della verita’ (cf. Jo.
1,14), ed egli & tale per noi da donarci se stesso nel suo Spirito.
Tutto questo perd non indica l'unita di un rapporto statico tra Dio
e uomo, ma l'unitd di un evento, nel quale Dio si dimostra I'Em-
manuele, il Dio per noi. Con una formulazione astratta: mella dot-
trina della grazia non si tratta d’altro che della partecipazione di
se stesso all’uomo da parte di Dio, in Gest Cristo e nel suo Spirito.

Non dovrebbe essere difficile inquadrare in questo ampio oriz-
sonte le diverse indicazioni bibliche che si riferiscono alla dottrina
della grazia. Il loro peso particolare non pud certo venir ignorato,
il significato delle singole affermazioni non deve venir livellato.
E perd comune ad esse il fatto di indicare col termine grazia un
determinato evento tra Dio e l'uomo, un evento che ha una dire-
sione univoca, da Dio verso 'uomo, ma che abbraccia anche la pola-
rith di dare e ricevere, di parola e risposta, di indicativo e impera-
tivo (in questa successione!); esse caratterizzano la realtd della gra-

)

6 H. King, La giustificazione, Queriniana, Brescia 1969, 212. Sul tema si deve con-
siderare tutto il par. 27, Grazia come clemenza.
7 K. BartH, KD 11/2, 95.




220 GRAZIA DI DIO NELLA SUA AZIONE

zia come un ‘gid adesso’ ed un ‘non ancora’, ciod come realtd della
fede che urge verso il compimento.
Se le espressioni bibliche, che sono in rapporto con Pevento della

grazia, vengono riferite a questo evento nella sua caratteristica di
partecipazione di sé da parte di Dio, si vede come esse, a seconda
del rapporto, evidenzino determinati aspetti di questo evento. Con-
cetti come elboxia, Eheog, dydnm, mpédeoie, Bouly), xdere, ecc., speci-
ficano la realta della grazia anzitutto nella sua origine, nella condotta
libera e benevola di Dio; verbi come éxhéyeodon, mpooyiGew, Suxonodv,
6oEdlew, ecc., descrivono la grazia come un evento che si realizza in
un determinato agire di Dio con 1'uomo. Concetti come xdotc, 86Ea,
Cw, @t ed altri sono in grado di asserire sia una realtd in Dio sia
il dono conferito all'uomo,’ mentre espressioni come xowwvic, Evouxeiy,
pévewy esprimono soprattutto la realtd di un nuovo rapporto tra Dio
e Puomo. Il passaggio ad un nuovo essere viene spiegato anche per
mezzo di formule antitetiche, come passaggio dal peccato, dall’oscu-
ritd, dalla schiavitli, dall’essere nella carne, alla vita, alla luce, alla
liberta, allo stato di figli, all’essere nello Spirito, ecc.; questo passag-

gio perd, nel senso della formula ‘simul iustus et peccator’, ad esem-
pio, ed anche nel senso del biblico ‘gia adesso’ e ‘non ancora’, non
si deve affatto vedere come irreversibile. Qui per ora non si tratta di

ricercare con maggior esattezza il contenuto e l'estensione dei singoli

concetti. Dovrebbe piuttosto risultare ragionevole la loro collocazio-

ne all'interno dell’ampio avvenimento, che pud venir definito come

la partecipazione di se stesso da parte di Dio agli uomini. Questo

evento da spazio a cid che piti tardi venne chiamato, nel linguaggio

scolastico, ‘grazia creata’. Ma anche dai primi accenni & evidente che

questa espressione verrebbe del tutto fraintesa, se la si rendesse auto-
noma e la si staccasse dal contesto dell’ampio evento di grazia, ne!
quale laftermazione basilare & quella che Dio & benigno con 'uomo
e dona se stesso all’'uomo.

8 5i tratta qui soltanto di una caratterizzazione generale, che non abbraccia le sfu-
mature concettuali € neppure mostra delle strutture o delle prioritd. Sul concetto
xdbpie, sulla sua capacitd di indicare una realty in Dio e un dono, cf. la sintesi di
F. Mussngr, ‘Gnade’, in: LTHE 1v (1960) 980-984.

221
RIFLESSIONI PRELIMINARI

2. Cosa sia la grazia dev’essere esaminato anche 4 par_tire dall’,uc;-
mo, venendo egli determinato dall’agire divino nella grazia. Quest af-
fermazione & valida per lo meno nel senso che 'uomo esiste gid in un
concreto ordine salvifico, che viene stabilito, grazie all’azione di Dio
in Gesu Cristo, anche 12 dove l'uomo si chiude di fro'nte a.qucsto
agire.” Un’esistenza umana non si realizz? mai in un am'blente in ilerﬁo
qual senso neutrale, ma in uno spazio gia da sempre clrcondato' la dg
grazia di Dio. A partire da qui & possibile motivare la necessita di
una antropologia trascendentale, in quanto la grazia, «non\ostante 6515?
sia Dio in persona, nella sua parteciwpaziorl'e di sé, non & una rea ta
oggettiva, ma (proprio come grazia pai\rteapsjlta) una_dgt.ernﬁn];mocring
del soggetto spirituale come tale per 1’1m.med1atc?zza di 10».d H,a "
non consegue certo la possibilita di derivare dlrettament.e all’esp
rienza della grazia una teologia della grazia. Ux?a strada siffatta e%m-
percorribile gia per I'impossibilita di elabc')r.are in concreto la ;1p!ec1 ca
esperienza della grazia vissuta nella quondla‘na esperienza dz 1iaonrra.
In lui, nell’homo peccator, non tutto ¢ grazia o esperienza de afglj\-
zia! La teologia percid, quando parla della grazia, deve tener fede
alla chiarificante parola di Dio. Essa non pud dire cosa slal grazia
esplicitando semplicemente delle esperienze umane, oppure la cor}ile
prensione che I'uomo ha di sé. Ma non pud ignorare nem;n;no c i
la parola di Dio come parola della grazia e come parola al di sl?’pz :
della grazia si riferisce ad una realta, c-he_ non viene ac_c\ostata all'o
mo solo dall’esterno, ma che gli viene incontro in cio che di pit
intimo egli ha; questa realta & storica in quanto si basa su un agire
storico di Dio con 'nomo ed in quanto essa viene assunta o r1ﬁ1,}tata
nella storia di una vita; la grazia infine, rimanen_do evento interiore,
poggia sull’azione salvifica di Dio ‘ex'fra nos’., di modo che un‘a. (13‘

teriote) giustificazione dell’'uvomo & e rimane, in un senso vero, ‘fus
tia aliena’ come sottolinea a ragione la teologia protestante. 11 discor-
so sulla grazia non & un discorso facoltativo, ma teologicamente ne-

9 1 opportuno rifarsi qui alla questione del desiderium naturale, in nzonnc}sa;o?‘it
col problema di natura e grazia, € alla esistenza soprannaturale. Cf. Mysterium Saluti
11/2, 192-208 (G. Muschalek).

10 Cf. Mysterium Salutis 112, 1T 8S. (K. Rahner).




GRAZIA DI DIO NELLA SUA AZIONE

cessario solo quando & chiaro che senza di esso & impossibile dire una
parola definitiva sull'uomo.

0 I.n un primo passo della riflessione sistematica noi considere-
remo, in questo capitolo, la grazia come evento di grazia, che ha la
sua origine nella scelta di grazia da parte di Dio e giung’e a compi-
mento nell’azione storico-salvifica di Dio con l’uomo Questa carit
teristica della grazia, di essere cioé azione di Dio c01.1 I'uomo nella;
quale egli porta 'nomo alla salvezza, viene sottolineata anzitu,tto da
Pajolo, nella Catena aurea di Rom. 8,28 ss.: «Sappiamo ancora che
Dio fa cooperare tutto al bene di coloro che lo amano, di coloro che
s0n0 stati eletti secondo il suo eterno disegno. Poi::-hé quelli che
egli conobbe in antecedenza, li ha predestinati a riprodurre 'immagine
del Figlio suo onde egli sia primogenito tra un gran numefo di gfra~
telli; e quelli che ha predestinato, Ii ha pure chiamati; e quelli che
ha chiamato, 1i ha anche giustificati; e quelli che ha :griustiﬁcato li
ha altresi glorificati». Paolo descrive qui la grazia come un re .;10
che ¢ fondato nella decisione salvifica di Dio e porta l’uomi ai
traguardo. Predestinazione, giustificazione e glorificazione appaiono
come momenti di un unico evento, nel quale non viene sottoli-
neata tanto la successione di un piano temporale rispetto ai diversi
moTnenti 7= la forma dell’aoristo 286Eacev dimostra che la glorifi-
cazione viene considerata come qualcosa di gia realizzato e non so-
1? c?a riscuotere in futuro ™ —, ma viene evidenziata la certezza del-
Iagire divino, il reale prae di questo agire nei confronti di ogni azio-
ne umana. «Scopo dell’affermazione del v. 29s. &: cid che Dio ha
intrapreso una volta per la salvezza, egli lo porta immancabilmente
a termine. L’azione di Dio & realmente una ‘catena’: con la stessa
certezza con cui Dio sceglie e chiama, egli giustifica e glorifica anche
I‘l richiamo a Cristo nel v. 29 garantisce la verita di questa aﬁerma:
zione. L’azione salvifica di Dio va oltre 'uvomo sia nel passato che
nel futuro. Nella fede appare il prae dell’azione di Dio, la quale si
attua gia prima di ogni agire umano, e solo nella fede p’ub venir te-
stimoniata con certezza 1’azione di Dio ancora futura. Nella fede un’a-

11 :
U. Luz, Das Geschichtsverstindnis des Paulus, Miinchen 1968, 251

RIFLESSIONI PRELIMINARI 223

sione remota di Dio diventa realtd presente e cid che & ancora man-
cante diventa certezza in quanto futuro di Dio. Questo & I'annuncio
della fede nei confronti di un mondo non ancora liberato (vv. 18 ss.),
annuncio che di ad esso il fondamento del trionfo (vv. 31 ss.)».%
Come indica la formulazione della frase conclusiva della catena, Pe-
vento di grazia a cui Paolo mira & I'evento-Cristo. L’agire salvifico di
Dio con I'uomo mira a plasmarci secondo il modello del suo Figlio.®
I singoli concetti che descrivono lazione di Dio con 'uomo non sono
rutti esattamente distinti uno dall’altro. E chiaro ad ogni modo, che
Pazione della grazia divina nei confronti dell'vomo comprende sia
una scelta dell’uomo sia una giustificazione dell'uomo; questa azione
della grazia & fondata sull’eterno disegno di salvezza di Dio in vista
di Gest Cristo e si afferma in una vicenda storica tra Dio e I'nomo.
In vista di questo avvenimento globale non si permettera che la pre-
destinazione dell’uomo venga risolta nella giustificazione,” ma non
si potrd neppure dividere semplicemente predestinazione e giustifi-
cazione fra eternitd e tempo, perché anche I'elezione come fatto pos-
siede la caratteristica di un avvenimento.” Al carattere storico della
clezione si accorda anche la perseveranza, che la tradizione teologica,
da Agostino in poi, ha giustamente collegata con D'elezione; essa ¢
segno distintivo della scelta, ma anche gia inizio della glorificatio
escatologica e principio dell’adempimento della promessa.”®

12 U. Luz, op. cit.,, 254.

13 Cf. al riguardo H.M. Dion, ‘La prédestination dans saint Paul’, in: RScR 53
(1965) 27-35; per la traduzione: W. TriisiNg, ‘Neutestamentliche Zugangswege zu
einer tranzendental-dialogischen Christologie’, in K. RAHNER - W. Tuiising, Christo-
logie-systematisch und exegetisch, «Quaestiones disputatae» 55, Freiburg iBr., 281
(tr. it. Cristologia. Prospettive sistematiche ed esegetiche, Morcelliana, Brescia).

14 La distinzione tra teologia della predestinazione e dottrina della giustificazione
in Lutero viene sottolineata particolarmente da G. Rost, Der Pridestinationsgedanke
in der Theologie Martin Luthers, Betlin 1966, 22, 50, 103, 177-180. K. ScHWARZ-
wiLLER, Dus Gotteslob der angefochtenen Gemeinde. Neukirchen 1970, 53 riassume
cosi il rapporto tra predestinazione e giustificazione: «Una dottrina della giustifica-
zione senza il correlativo di una dottrina della predestinazione & vana ed impotente.
E viceversa, il sussistere di questa correlazione & prova evidente della loro correttez-
za teologica e della loro intima rigorositay.

15 Cf, W. PanNENBERG, ‘Der Einfluss der Anfechtungserfahrung auf den Pridesti-
nationsbegriff Luthers’, in: KuD 3 (1957) 1345

16 7. MorTmaNN, Priidestination und Perseveranz, «Beitrige zur Geschichte und
Lehre der Reformierten Kirches xir, Neukirchen 1961, 49.




2
24 GRAZIA DI DIO NELLA SUA AZIONE

: Le due sezioni seguenti, che trattano della elezione della grazia di-
vina e della giustificazione del peccatore, cercano di sviluppare nei
dettagli cid a cui si accenna in Rowz. 8,28 ss. nel quadro di un’unica
azione della grazia di Dio. Presupponiamo le argomentazioni sul rap-
porto tra natura e grazia, che furono svolte gia nel v volume di que-
st’opera, e teniamo davanti agli occhi I'uomo concreto, che in Gesu
Cristo, come creatura e come peccatore, viene da Dio chiamato, giu-
stificato, santificato e glorificato. Guardando quest'uomo esamineremo
il modo in cui viene inserito nell’azione della grazia divina.

SEZIONE PRIMA

AZIONE DELLA GRAZIA DI DIO
COME ELEZIONE DELL'UOMO

In questa sezione, nella quale si parla della elezione della grazia di-
vina, guardiamo sia all’origine che allo scopo dell’agire divino nella
grazia, in modo da esaminare, partendo dall’evento della vocazione
storica dell’'uomo, quest’origine e questo scopo appunto della sua
vocazione. «La dottrina della predestinazione non vuol essere né un
sottofondo speculativo delle idee cristiane su Dio, né un’espressione
della personale esperienza cristiana. Essa non sorge neppure nell’e-
vento-Cristo... La prae-destinatio indica la semplice anterioritd e pre-
mura della divina volonta di grazia nel sorgete della vocazione e del-
la fede e non permette che questo evento venga attribuito al caso o
alla volonta dell’nomo. La predestinazione & cid che precede nell’e-
ternita la vocazione storica».! Questo, come sottolinea a ragione Molt-
mann, & un primo aspetto della dottrina della predestinazione. Per il
secondo si deve aggiungere: «L’altro aspetto escatologico della dot-
trina della predestinazione dimostra a chi ha fede in quella parola
divina, che lo riguarda e che lo chiama alla vita, Pattendibile veraci-
14 divina e la sua fedeltd assoluta... Come la vocazione si basa sulla
elezione e sulla promessa antecedente, cosl essa, dall’altro lato, &
orientata ed aperta alla conservazione, al completamento e alla glori-
ficazione eterna dell’uvomo».2 I tema dunque si deve vedere fin dal
principio in questa ampia dimensione. Qui inizio e fine sono corre-
Jati. Quando agire della grazia di Dio perviene al suo traguardo, al-
lora si dimostra definitivamente, e percid anche come conferma di
ogni precedente azione della grazia, che Dio & un Dio favorevole al-
J'uomo, che le sue strade sono le strade della fedeltid e della miseri-
cordia. Nel processo finale si svela il principio, Veterna elezione della

1 J. MoLTMANN, Pridestination und Perseveranz, Neukirchen 1961, 32.
2 J. MOLTMANN, op. cif., 33.




226 GRAZIA COME ELEZIONE

grazia di Dio, la sua decisione salvifica, la predestinazione divina e
si manifesta in modo tale che questo principio e questa fine sono rias-
sunti in Gesu Cristo e, di conseguenza, sono anche rivelati in lui.
La dottrina della predestinazione non ha nessun altro tema all’in-
fuori di quello della lettera agli Efesini: «Egli ci ha prescelti in lui
prima della fondazione del mondo, affinché fossimo santi e senza
macchia al suo cospetto; nell’amore ci predestind ad essere figli suoi,
per mezzo di Gesu Cristo, secondo il beneplacito della sua volonta,
a lode della gloria della sua grazia» (Eph. 1,4 ss.)?
Terminologicamente ci sembra di importanza secondaria trattare
il tema sotto la voce «elezione della grazia di Dio» oppure sotto la
voce «predestinazione», in quanto si & a conoscenza della reale pro-
blematica di cui, in ogni caso, si viene a discutere. Per un verso il
discorso dell’elezione della grazia di Dio pud essere soltanto tale da
riflettere, in connessione con questo tema, anche a cid che comporta
il rifiuto divino. D’altro canto si deve dire che predestinazione non
puod venir intesa come concetto superiore, che abbracci, in un equi-
librio architettonico, sia gli atti della elezione divina, sia quelli del
rifiuto divino.* Nel significato neotestamentario le espressioni #x\é-
yeadau, mpoupilewv si riferiscono alla elezione della grazia divina. Ese-
geti come Vriesen,” Schrenk ® e Rowley’ separano percid con rigore
la dottrina dell’elezione biblica dalla posteriore problematica della
predestinazione e sottolineano che nel NT all’éxMéyeodor non & mai
esplicitamente contrapposto un rifiuto, come pure nell’AT il rifiuto
rimane in secondo piano rispetto all’elezione. Allo stesso risultato
giunge pure Nygren nella sua ricerca sulla dottrina della predestina-
zione di Agostino;® egli distingue tra la dottrina agostiniana della pre-
destinazione ed il problema agostiniano della predestinazione. Ago-
stino possiede la dottrina della predestinazione, ma non il problema

3 Traduzione di H. ScuLIER, Der Brief an die Ephbeser, Diisseldorf 21959, 38.

4 Contro una tale architettonica protesta K. BartH, ‘Gottes Gnadenwahl’, in Theol.
Existenz beute 47 (1936) 23.

5 Twu. VRIESEN, Die Erwiblung Israels nach dem Alten Testament, Ziirich 1953, 108.

6 G. Scurenk, in: TAW, 180.

7 HH. Rowirey, The Biblical Doctrine of Election, London 1950, 16.

8 G. Nycren, Das Pradestinationsproblem in der Theologie Augustinus, Gottin-
gen 1956, 8-13,103s. 136; cf. anche W. Breuning, ‘Neue Wege der protestantischen
Theologie in der Pridestinationslehre’, in: TrThZ 68 (1959) 194, 198.

DOTTRINA DELLA PREDESTINAZIONE 227

della predestinazione di Paolo.’ Quest’ultimo si sviluppa solo 12 do-
ve la dottrina cristiana della grazia si incrocia con la concezione gre-
ca del rapporto di Dio col mondo. Una discussione sistematica del-
Pintera questione non pud certo passare accanto al problema della
predestinazione, quale si pone nella storia della teologia. Essa deve
porsi l'interrogativo del rapporto della grazia con la storia terreno-
umana. Questa storia viene relativizzata dalla decisione salvifica di
Dio? Il suo sviluppo @ forse lineare? In questo caso la grazia di Dio
avrebbe un duplice aspetto, dal momento che una predeterminazione
divina comporta il si e il no, abbraccia fede ed infedeltd. Oppure &
il dato storico, nel quale ha modo d’agire la liberta di decisione del-
Puomo, a relativizzare la libera grazia di Dio? E possibile sfuggire
al dilemma di una libertd divina senza grazia o di una grazia divina
senza liberta? ® Gia queste domande richiamano tutta l'oscurita del-
la problematica della predestinazione, che a partire da Agostino op-
prime la teologia in Occidente. La teologia non pud permettersi sem-
plicemente di eliminare questa problematica;" nel mentre se la pone
e cerca di trarre la sua risposta dal vangelo, la teologia pud dare sol-
tanto una risposta. E cioé deve dimostrare che I'elezione della grazia
di Dio & in realtd la sommatoria del vangelo * o, formulato con mag-
gior attenzione, l'integrale del vangelo.” Dalla terminologia non si
riesce a trarre una decisione sui problemi di cui trattiamo. Anche la
espressione della «praedestinatio gemina» ammette una spiegazione
differenziata.* In effetti & decisivo qui il modo in cui viene affron-
tato il problema e la disposizione che viene data agli accenti.

Lo stesso si deve dire per il problema della collocazione della dot-

9 G. NYGREN, op. cif.

10 Questo dilemma viene elaborato con rigore da O. WEBER, Grundlagen der
Dogmatik 11, Neukirchen 1962, 460. .

I Fgsa appare nella teologia evangelica non meno che in quella cattolica. Cf. ad
es. la relazione sulla ricerca luterana di G. Rost, Die Pridestinationsgedanke in der
Theologie Martin Luthers, Betlin 1966, 13-53.

12 Cosi dice K. Bart, KD 11/2, 25. )

13 K. ScuwARZWALLER, Das Gotteslob der angefochtenen Gemeinde, Neukirchen
1970, 236, in critico distacco da Barth. sl

14 Cosi K. BarTH, Gottes Guadenwabl, 18: il concetto della doppia predesnnazm'-
ne & realmente giusto, ma equivoco nel linguaggio, perché 1. raccomanda una ar§h1-
tettonica problematica e perché 2. viene facilmente separato dal contesto cristologico.




228 GRAZIA COME ELEZIONE

trina della predestinazione, richiamato gia nell’introduzione alla se-
conda parte di questo volume.” Non senza una ragione profonda
Barth, ad esempio, mette la dottrina della predestinazione in diretta
connessione con la dottrina su Dio: «Nel nostro porre insieme la
dottrina della predestinazione, cosi intesa, con la dottrina su Dio
stesso e nel collocarla, come sua componente integrante, al vertice
di tutte le altre dottrine, noi facciamo di essa la testimonianza, ne-
cessaria qui in vista di tutto quanto seguird, che ogni via ed ogni
opera di Dio hanno la loro origine nella sua grazia. In forza di quel-
’autodeterminazione Dio &, per natura, il Dio della grazia...»." Nel-
le Grundlagen der Dogmatik di Otto Weber la dottrina della prede-
stinazione fa da mediatrice tra cristologia e pneumatologia per un
verso, tra cristologia ed ecclesiologia per l'altro.” A seconda dei
casi, se si parte cioe dal soggetto della predestinazione oppure se si
vuole sottolineare la «sola gratia», la «gratia nella grazia»,'® nell’ac-
quisizione della salvezza, la dottrina della predestinazione pud essere
unita o con quella su Dio oppure con quella della grazia.” Comunque
si imposti il tema, si fard attenzione ad evitare delle riduzioni o una
falsa restrizione dell’angolo di visuale. Un primo problema sorge,
per esempio, quando la dottrina della predestinazione viene trat-
tata in unione con quella della provvidenza,® perché in questo
modo una elezione della grazia diventa con facilita il caso particolare
di una provvidenza generale; e qui viene ignorato non soltanto il
rapporto tra creazione e alleanza, ma viene anche postulata quasi ine-
vitabilmente una simmetria di scelta e rifiuto.” La collocazione della

15 Cf p. 10.

16 KD 11/2, 98s.

17 Q. WesBer, Grundlagen der Dogmatik 11, 458-562.

18 T.a formulazione trae origine da K. BarTH, Gottes Guadenwahbl, 10: «Elezione
di grazia, predestinazione significa la grazia nella grazia. Ma la grazia nella grazia &
la liberta e la signoria di Dio nella grazia».

¥ Cf. H-G. FrirzscHg, Lebrbuch der Dogmatik 11, Gottingen 1967, 173.

20 Questa relazione si trova non solo, ad esempio, in Tommaso p’A., S. Th. 1,
qq. 22 e 23 in unione ad Agostino (cf. G. NYGREN, op. cit., 232, 267), ma anche, ad
es., in Zwingli. Cf. G.W. Locuer, ‘Die Pridestinationslehre Huldrych Zwinglis’, in:
Theol. Zeitschr. 12 (1960) 530: la provvidenza & la madre della predestinazione.

2 BartH, KD 11/2, 475., critica questo. Le fatali conseguenze di un siffatto mo-
do di procedere appaiono con chiarezza ad esempio nella determinazione del

concetto della predestinazione effettuata da A. VANDENBERGHE, De praedestinatione,
in: Coll. Brug. 36 (1936) 142-148.

DOTTRINA DELLA PREDESTINAZIONE 229

dottrina della predestinazione in questo volume non pud in nessun
caso suscitare I'impressione che si tratti qui di un tema sul quale si
debba riflettere ancora soltanto di passaggio, pet cosi dire, e per
completezza. L’elezione della grazia di Dio & realmente somma o in-
tegrale del vangelo. Che sia cosi, che creazione e peccato debbano
venir compresi all'interno di questo segno, viene sottolineato anche
nel contesto di quest’opera, soprattutto nella derivazione della storia
della salvezza dalla sua origine in Gesu Cristo, nelle argomentazioni
sul libero modo d’agire del Dio che si & rivelato come amore supre-
mo e nella determinazione del rapporto tra natura e grazia. Tutto
questo dev’essere tenuto presente quando si entra nei dettagli della
elezione della grazia di Dio. Parlare della scelta e della predestina-
zione significa parlare di Dio, cosl come egli si & rivelato in Gest
Cristo, come Emmanuele, come Dio per noi, come Dio della grazia.

Come gia accennato, la questione della predestinazione ¢ collega-
ta alla problematica che fu sviluppata, nella storia della teologia, al
seguito di Agostino. Dovrebbe percid essere utile incominciare con
la tradizionale impostazione del problema, portata avanti dalla teo-
logia cattolica, per esaminarla criticamente, nel dialogo con la teo-
logia evangelica. Non ci occuperemo di tutta la storia dei dogmi —
per i dettagli ci si rifaccia al capitolo della storia dei dogmi —, ma
della elaborazione della problematica reale, quale risulta dalla storia
della teologia. Alcune riflessioni ermeneutiche guidano poi verso la
presentazione positiva, nella quale si deve considerare il significato
di una elezione della comunita (e del singolo) in Gest Cristo, la for-
ma storica del rapporto dell’elezione divina con Israele e con la Chie-
sa, i termini adeguati da usarsi nell’annuncio dell’elezione della gra-
zia di Dio.

1. Il problema della dottrina della predestinazione

«La veritd di cui qui ci dobbiamo occupare, e quindi la verita della
dottrina della predestinazione, in qualunque modo la si debba com-
prendere nei dettagli e di qualsiasi genere siano gli aspetti e i mo-
menti all’apparenza contraddittori che essa ci mostra, & in tutti i ca-




230 GRAZIA COME ELEZIONE

si, sia in principio che alla fine, la somma del vangelo. Essa & van-
gelo: buona novella, annuncio gradito, confortante, consolante e cor-
roborante. Di conseguenza non una veritd neutrale nei confronti del-
'accennata contraddizione di timore, spavento, miseria e pericolo,
non un teorema, il cui contenuto costituirebbe una pura informazio-
ne, una pura spiegazione di fatti indifferenti rispetto alla distinzione
tra buono e cattivo, tra bene e male... Essa dunque non & affatto un
miscuglio di gioia e di spavento, di salvezza e di rovina. Essa non &
dialettica né all’inizio né alla fine; al contrario & non-dialettica. Essa
non annuncia nello stesso istante bene e male, aiuto e distruzione,
vita e morte. Getta, si, un’ombra... Ma essa & luce e non tenebre».”
Le proposizicni di Katl Barth non contengono solo una formulazione
positiva; esse portano anche una negazione, un deciso abbandono di
quell’aspetto della dottrina della predestinazione, nel quale tale dot-
trina appare realmente come un annuncio, in cui si mescolano gioia
e paura, come un #épos, che viene riservato di preferenza alla specu-
lazione teologica e vien tenuto lontano dalla predicazione.® La que-
stione da risolvere qui & quella di stabilire come si sia giunti a que-
sta visione, quale articolazione abbia ricevuto nella storia dei dogmi.
Nel capitolo sulla storia dei dogmi il problema fu toccato in diverse
occasioni.® Nelle pagine seguenti non si tratta di indicare ancora
una volta, in una sintesi storicamente differenziata, lo sviluppo della
questione. E pili opportuno tratteggiare, in alcune righe, la sua ela-
borazione nella problematica dominante all’interno della teologia oc-
cidentale e la discussione ad essa riservata come un terminus ad quem
all’interno della teologia scolastica. Uno sguardo alla trattazione tra-

2 KD 11/2, 115.

B Cf. O. WeBEr, Die Lebre von der Erwiblung und die Verkiindigung: Die Pre-
digt von der Gnadenwabl, «Theol. Exist. heute» 28, Miinchen 1951, 9-12.

2 (Cf, sopra pp. 57 ss. Alcune valide osservazioni critiche sui motivi che dominano
la formazione della dottrina della predestinazione nella storia della teologia, si tro-
vano in E. Worr, Erwiblungslebre und Pridestinationsproblem, in O. WesEr - E.
Kreck - E. Worr, ‘Die predigt von der Gnadenwahl’, in: Theol. Ex., 28, Miinchen
1951, 63-94. Wolf mette in rilievo (p. 88) tre modi di considerare la predestina-
zione: predestinazione come categoria esplicativa della storia della propria vita (qui
si deve prestare particolare attenzione alle Confessiones di Agostino), predestina-
zione come intelaiatura per la discussione dei problemi di natura e grazia, grazia e
opere, e predestinazione come designazione della strada tra praesumptio e desperatio.

DOTTRINA DELLA PREDESTINAZIONE 231

dizionale del problema nella teologia scolastica & indispensabile, per-
ché il modo di affrontare tale tema nella predicazione ha per presup-
posto diretto la sua presentazione in detta teologia.

a. La formazione della problematica nello scritto
di Agostino Ad Simplicianum (395)

Tl presentare la formazione del problema della predestinazione nello
scritto di Agostino Ad Simplicianum, non significa negare lo sviluppo
del pensiero di Agostino in tale questione (Ad Simplicianum & una
svolta ed ha pure un seguito nell’opera di Agostino) * e neppure sem-
plificare ingiustamente dei dati molto piti complessi. II modo di
procedere ci sembra giustificato dal punto di vista sistematico per-
ché 1. la successiva problematica sulla predestinazione sta in gran
parte sotto 'ombra di Agostino e perché 2. in questo scritto & espres-
sa per la prima volta con chiarezza la concezione di fondo di Agosti-
no; egli continud a sviluppatla in seguito, ma non se ne distaccd pit
per la parte essenziale.”

Ad Simplicianum indica lorigine biblica o, pili esattamente, pao-
lina delle idee di Agostino sulla predestinazione; si tratta infatti di
una chiarificazione di Romz. 9,10-21; lo scritto perd sta a testimo-
niare anche che, nella linea di questo testo scritturistico, viene svi-
luppata ora una problematica che sposta in modo decisivo le pro-
spettive della Scrittura.®

Nella risposta a Simpliciano Agostino, in un primo momento, mantiene
il tema di base della lettera ai Romani; a suo giudizio Paolo vuol dimo-
strare che la grazia del vangelo non fu ottenuta affatto con delle opere
della legge. Non esistono delle buone opere che precedono la grazia, ma
solo opere che seguono la grazia, «perché qualcuno non pensi di aver

% Ho analizzato lo sviluppo della questione fino allo scritto Ad Simplicianum in
Der Glaubensbegriff des bl. Augustinus in seinen ersten Schriften bis zu den Con-
fessiones, Einsiedeln 1955, 241-256. Per lo sviluppo pesteriore cf. H. Ronper, ‘La
prédestination augustinienne: Gengse d'une doctrine’, in Sc Eccl 18 (1966) 229-251;
quest’opera differenzia la presentazione di O. ROTTMANNER, Der Augustinismus,
Miinchen 1892.

25 Cosi anche G. NYGREN, op. cit. (nota 8), 48.

26 Cf. G. NYGREN, op. cit. (nota 8).




232 GRAZIA COME ELEZIONE

ricevuto la grazia a motivo delle buone opere da lui compiute. Invece egli
non pud compiere niente di buono, se non ha ricevuto la grazia tramite
la fede» #

L’intera questione della scelta della grazia viene illustrata da Agostino sul-
la scorta della storia di Giacobbe ed Esat. Quando si dice dei due che il
piti vecchio deve servire il pili giovane, cid non risale affatto ad un me-
rito di Giacobbe. Da qui sorge per Agostino Iinterrogativo: come pud
essere giusta una electio, se non esiste nessun genere di distinzione tra
coloro che vengono eletti? Se & necessaria una distinzione, non dev’essere
fondata su di un merito?

Nella sua risposta Agostino nega ad ogni merito la capacitd di motivare
Pelezione della grazia. Giacobbe non viene scelto per la sua fede® Né la
previsione di opere buone né la previsione della fede pud essere il motivo
dell’elezione di grazia. Secondo la Scrittura quindi si deve mantener fede
ad una electio. Ma il motivo di essa non pud trovarsi nell’'uomo;? dev’es-
sere collocato esclusivamente in Dio. «Il proposito di salvezza (propos:-
tum) di Dio non si basa su di una electio, ma & electio invece che dipende
dal proposito di salvezza; cid significa che il proposito di giustificazione
(propositum iustificationis) permane non perché Dio trovi nell’uomo delle
opere buone, in base alle quali egli possa fare la sua scelta, ma perché il
proposito di salvezza continua ad operare per la giustificazione dei creden-
ti; per questo Dio trova le opere buone, che egli poi elegge al regno dei
cieli»** Agostino sottolinea con coerenza I’assoluto primato della grazia
divina. Una vocazione di Dio non & soltanto una offerta esteriore, ma
una grazia interiore che muove verso la fede. La successione delle fasi &
la seguente: Dio ha pietd dell’'uomo per la prima volta proprio all’atto
della chiamata; poi ha compassione di lui quando da la fede al chiamato;
ha pietd per la terza volta quando gli da la sua grazia; con la quale I'uo-
mo pud far del bene. Nella visione di Agostino la fede & nello stesso
tempo opera dell'ispirazione della grazia (vocatio) e della libera volonta.
Ma non ci si pud raffigurare questo rapporto come se la libera volonta
fosse soltanto insufficiente per la fede. In questo caso 1'uomo non sareb-
be in grado di credere quando Dio gli nega la grazia. E, d’altro canto,
sarebbe inutile la compassione di Dio senza I’assenso della volontd uma-
na. Una siffatta concezione viene respinta con fermezza da Agostino: «E
evidente che & inutile il nostro volete se Dio non ha pietd; mi & perd in-
comprensibile come si possa dire che Dio ha compassione inutilmente, se

o Ad Simpl. 1, 2,2: PL 4o,111.

8 Ad Simpl. 1, 2,45. Agostino modifica qui la concezione da lui sostenuta an-
cora nel 394, nelle Propositiones sulla lettera ai Romani. Cf. Prop. 6o: PL 35,2079.

2 Sull’evoluzione di Agostino cf. M. LOHRER, op. cif. (nota 24), 259.

30 Ad Simpl. 1,2,6: PL 40,115.

DOTTRINA DELLA PREDESTINAZIONE 233

noi non vogliamo. Se Dio infatti ha compassione, allora anche noi vo-
gliamo, perché il nostro volere & una componente di questa compassio-
ne».”! La vocatio divina non & soltanto una grazia interiore quindi; essa
¢ una «effectrix bonae voluntatis».*

Agostino vede il problema della predestinazione impostato sul rap-
porto tra grazia e liberum arbitrium e a partire dalla posizione fon-
damentale del primato della grazia divina; Dio potrebbe chiamare
tutti in modo tale che essi seguano la chiamata. In realtd egli da una
vocazione che viene seguita soltanto da coloro che sono adatti ad
accettare la chiamata. Soltanto questi sono gli electi (a differenza dei
vocati). Si pone cosi il problema del perché non tutti ricevono una
chiamata tale da seguitla anche realmente. Per Agostino due dati di
fatto sono irrefutabili: 1. In Dio non c'¢ ingiustizia. 2. Dio si muove
a pieta per colui del quale vuole aver pietd e non si muove a
compassione per colui del quale non vuole avere compassione. Il
come possano accordarsi questi due fatti & sottratto al giudizio uma-
no, perché tutto avviene in conformita alla legge dell’imperscrutabile
equita divina. Di essa perd esiste in questo mondo un’immagine:
nessuno di coloro che ottengono il pagamento del debito & ingiusto.
Cosi come non ¢ ingiusto nessuno di coloro che condonano il debito.
Quest’immagine viene applicata da Agostino: tutti gli uomini, a cau-
sa del peccato originale sono una «massa peccati». Nei confronti della
glustizia divina essi meritano soltanto la punizione. Non & affatto
un’ingiustizia percid se questa viene eseguita, cosi come non & ingiu-
sto Dio se la condona. «Si deve solo affermare, con fede irremovibile,
che in Dio non c’¢ ingiustizia: sia che voglia rimettere il debitum,
sia che lo voglia richiedere, né colui al quale egli lo richiede, né
colui al quale viene condonato, pud vantarsi dei suoi meriti. All'uno
infatti da solo cio che gli spetta; I’altro possiede solo cid che ha ri-
cevuto».” Deve ammutolire ogni domanda impertinente: o uomo,
chi sei tu, per rispondere a Dio!

Pit tardi, nel contesto di nuovi problemi, Agostino ha continuato
lo sviluppo di questa posizione. Nella controversia con i donatisti do-

31 Ad Simpl. 1,2,12: PL 40,118,
32 Ad Simpl. 1,2,13: PL 40,118.
3 Ad Simpl. 1,2,17: PL 40,121,




234 GRAZIA COME ELEZIONE

vette porsi il problema della impossibilitd di salvezza per tutti al di
fuori della catholica e quello dell’esistenza nella Chiesa di giusti e di
peccatori. La questione della predestinazione riceve cosi una dimen-
sione ecclesiologica. Nella controversia pelagiana viene poi sottoli-
neata soprattutto la necessitd della grazia e negli ultimi scritti si pre-
senta sempre pit sulla scena il problema della perseveranza. In De
correptione et gratia (427) anzitutto viene formulata con tutta rigo-
rositd la distinzione tra i vocati e gli electi (vi1, 13s.; IX, 21-23;
X111, 39 s.) e in De dono perseverantiae (429) si trova la classica de-
finizione della predestinazione: «Haec est praedestinatio sanctorum,
nihil aliud: praescientia scilicet, et praeparatio beneficiorum Dei, qui-
bus certissime liberantur, quicumque liberantur» (x1v, 35); essa non
include affatto, come concetto superiore, il rifiuto; anzi, viene diret-
tamente contrapposta all’atto del rifiutare (nel senso del lasciar tor-
nare nella massa perditionis). Ancora una volta appare qui come fu
essenzialmente conservata la visione trovata in Ad Simplicianum.

La questione della predestinazione in Agostino sta dunque nel
campo di tensione del rapporto tra grazia e liberum arbitrium, dove,
a partire dallo scritto Ad Simplicianum, viene sottolineato il primato
della grazia divina. Essa viene determinata da un concetto della gra-
zia di Dio, dal quale viene tenuta lontana ogni ingiustizia e nel quale
viene risposto all’interrogativo del rifiuto ricortendo alla situazione
infralapsaria: Dio & libero di salvare dalla massa perditionis e di la-
sciare in essa chi vuole. L’intera dottrina della predestinazione di
Agostino & compenetrata da una profonda fede nel mistero della ele-
zione della grazia di Dio; ma in fin dei conti & un mistero oscuro, che
procura sia timore che gioia, perché non & dedotto logicamente dalla
elezione della grazia di Dio in Gesu Cristo. Agostino non si & certo
opposto al fatto che Cristo sia il «praeclarissimum lumen praedesti-
nationis et gratiae» (De praed. sanct. xv, 30), ma egli non ha sapu-
to — a scapito della teologia che lo segue — anche introdurre real-
mente questa luce nella sua costruzione sistematica.™

#a Tenendo presente il De dono persev. xx11,62, non si deve trascurare un desi-
detio fondamentale di Agostino: «La predestinazione... deve venir predicata per
mantenere 'uomo tra presumptio e desperatio, tra sicurezza di sé e disperazione»
(E. Worr, op. cit, 72). Cf. anche A. TrapE, ‘A proposito di predestinazione. S.
Agostino e i suoi critici moderni’, in Divinitas 7 (1963) 243-284.

DOTTRINA DELLA PREDESTINAZIONE 235

b. La questione della volonta salvifica universale di Dio

La questione dell’universale volonta di salvezza di Dio & connessa a
quella della predestinazione, quale fu esplicitata e dimostrata da Ago-
stino, con formulazioni rigorose, specialmente nelle controversie pe-
lagiane e semipelagiane. Se il criterio della elezione divina sta solo
nel volere di Dio e se Dio, nella imperscrutabile libertd di questo suo
volere, salva I'uno dalla massa perditionis ed abbandona Ialtro in
questa massa perditionis, di modo che egli vada perduto per I'eterni-
ta, come si pud parlare ancora di una seria e universale volonta di
salvezza di Dio, quale viene raccomandata, ad esempio, nella formu-
lazione di 1 Tim. 2,4: «(Dio) vuole che tutti gli uomini si salvino e
arrivino alla conoscenza della veritd»? Questo aspetto del problema
inquietava soprattutto alcuni gruppi di monaci del Nord-Africa
(Adrumeto) e del Sud della Gallia; essi si opponevano al pelagiane-
simo ma apparivano urtati dalle formulazioni agostiniane.* Anche
Agostino ha esaminato il problema, ma i suoi diversi tentativi di
spiegazione, piuttosto restrittivi, rimangono insoddisfacenti® Cid
che i semipelagiani oppongono ad essi non & certo meno problema-
tico. Facendo risalire la predestinazione alla prescienza divina, essi
spiegano il fatto che alcuni non vengono salvati — anche per quan-
to concerne i bambini, che muoiono senza battesimo — sulla base
di una previsione di «demerita» effettivi o ipotetici.®* E un merito
dei semipelagiani, per lo meno, I'aver energicamente inculcato la vali-
dita dell’'universale volonta salvifica di Dio. Di tale circostanza viene
tenuto conto anche pili tardi dal magistero e dalla teologia.

L’affermazione dottrinale della volontd di salvezza universale di Dio ap-
pare nella formulazione classica al concilio di Quiercy (853), diretto
contro ’esagerato agostinismo di Godescalco nella questione della prede-
stinazione: «Deus omnipotens omnes homines sine exceptione vult salvos

3 Cf. al riguardo in questo volume p. 86, inoltre: H. Ronoer, Gratia Christi
- Essai d’bistoire du dogme et de théologie dogmatique, Paris 1946, 144-161.

35 Cf, i diversi tentativi di spiegazione in Ench. xXvii, 103, come in Contra Jul.
1v,8,44 e in De corr. et gratia, XV, 47.

% Sulla concezione semipelagiana cf. M.J. Cufng, ‘Aux moines d’Adruméte et
de Provence’, «OSA» 24, Paris 1962, 803 ss.




236 GRAZIA COME ELEZIONE

fieri (1 Tim. 2,4), licet non omnes salventur. Quod autem quidam salvan-
tur, salvantis est donum: quod autem quidam pereunt, pereuntium est
meritum» (Ds 623). L’affermazione che la volonta salvifica di Dio si rife-
risce a tutti sta immediatamente accanto a quella che in realti non tutti
si salvano. Il motivo per cui alcuni non ottengono la salvezza sta in loro
stessi, perché si sottraggono colpevolmente a questa volontd salvifica.

La speculazione teologica, finché si muove nell’ambito della Chiesa, rima-
ne in genere, pur con tutte le differenziazioni delle scuole, sul terreno di
questa fondamentale presa di posizione. Nello stesso tempo si sforza di
ottenere ulteriori precisazioni e distinzioni. 1. A partire dallo scritto De
vocatione omnium gentium, composto presumibilmente da Prospero di
Aquitania verso il 450, viene tentata una precisazione e mediazione, di-
stinguendo tra grazia universale, che & offerta a tutti, e grazia particola-
re, che viene ricevuta soltanto da quelli che arrivano realmente al tra-
guardo. Questa distinzione viene perfezionata pit tardi in un nuovo con-
testo, all’interno delle scuole teologiche, come indicano le controversie
sulla «gratia mere et vere sufficiens» e la «gratia efficax», espressioni che
ricevono una interpretazione diversa nei sistemi di grazia tra loro con-
trapposti.’” Ad ogni modo, un problema di queste controversie & il se e
il come questi sistemi di grazia soddisfano I’affermazione della volonta sal-
vifica universale di Dio. 2. Alcune spiegazioni restrittive permangono ab-
bastanza a lungo nella teologia, senza giungere perd, nell’ambiente cat-
tolico, ad una disputa formale sulla volonta salvifica universale di Dio, co-
me & accaduto, ad esempio, nel sinodo riformato di Dordrecht (1618-
1619).® A prescindere dal particolare problema della salvezza dei bam-
bini che muoiono senza battesimo, si poneva anche per gli adulti Pinter-
rogativo: la grazia della fede viene offerta a tutti? Secondo Tommaso (S.
Th. 1111, g. 10, a. 1) in alcuni questa offerta pud non esistere in quanto
punizione per il peccato originale. Questi uomini allora non verrebbero
condannati perché non credettero — essi non hanno ricevuto infatti la
grazia della fede — ma «damnantur... propter alia peccata, quae sine fide
remitti non possunt». Tale spiegazione restrittiva viene intensificata an-
cor di pitt da alcuni tomisti nel xvir secolo,” ma pilt tardi viene abban-

37 Cf. oltre ai manuali delle diverse scuole teologiche la sintesi di A. HoFFMANN,
‘Bafiezianisch-tomistisches Gnadensystem’, in: LTAK 1 (1957) 12208s. (Bibl.), F.
SteGMULLER, ‘Molinismus’, in: LTAK vir (1962) 527-530 (Bibl) e J. Auer, ‘Das
Evangelium der Gnade’, in: Kleine kath. Dogmatik, v, Regensburg 1970, 2525.
(tr. it. Il vangelo della grazia, Cittadella, Assisi). In M. Frick — Z. AvszecHy, Il
vangelo della grazia, Roma 1064, patr. 35, 46-63, si trovano delle indicazioni com-
plete, sulle quali noi ci basiamo in parte per questo excursus.

38 Per il contesto storico del sinodo di Dordrecht cf. H.G. Fritzscue, Lebrbuch
der Dogmatik 11, 194 ss.

DOTTRINA DELLA PREDESTINAZIONE 237

donata sempre piti. Anche la questione della salvezza dei bambini che
muoiono senza battesimo sperimenta, con una crescente critica alla teoria
del limbo, una soluzione sempre pili positiva, la quale, dal canto suo, &
collegata al superamento dell’estrinsecismo, nel problema del rapporto tra
natura e grazia, ed all’accentuazione dell’universale volonta di salvezza di
Dio. 3. Come Agostino, i teologi posteriori si sforzano di spiegare 1 Tim.
2,4 in modo da riconciliare I’affermazione di questo testo con il fatto che
alcuni non raggiungono la salvezza.® Oltre alle chiarificazioni date da
Agostino, acquista particolare impottanza la distinzione tra voluntas an-
tecedens e consequens. Cf. al riguardo S. Th. 1, q. 19, a. 6, ad 1. Come
dice Tommaso, nello stesso contesto, una tale «voluntas antecedens» &
pitl una «velleitas» che una «absoluta voluntas». Rimane irrisolta la que-
stione di come si possa parlare allora di una seria volonta salvifica uni-
versale di Dio.

Non si potra certo affermare, osservando le accennate precisazioni e
distinzioni teologiche, che esse rispondano al problema della volon-
td salvifica universale di Dio. Rimane I’interrogativo di fondo: co-
me si pud patlare di una seria volonta di salvezza universale di Dio,
dato che non tutti raggiungono la salvezza? Pur considerando la di-
stinzione di grazia universale e particolare, e i successivi perfeziona-
menti di questa distinzione nei vari sistemi di grazia, rimane il que-
sito del come venga difeso I'assoluto primato della grazia divina,
quando essa dipende in ultima analisi dall'uomo, dalla sua adesione
all’offerta di salvezza di Dio. E viceversa, in che modo non si puo
non far risalire a Dio stesso il non ottenere la salvezza, quando co-
loro che non la raggiungono sono quelle persone alle quali non vie-
ne partecipata una grazia particolare? In qualsiasi modo si ponga la
questione, le due affermazioni che Dio vuole la salvezza di tutti gli
uomini e che ¢i sono degli uomini che non si salvano, non sembrano
essere conciliabili. Finché si rimane nella cornice della problematica

¥ Cf. E. STIGLMAYR, Verstossung und Gnade - Die Universalitit der hinreichen-
den Gnade und die strengen Thomisten des XVI. und XVII. Jh., Roma 1964.

9 T tentativi di spiegazione di r Tim. 2,4, d’altro canto, trovano un parallelo
nelle spiegazioni dei passi scritturistici, secondo i quali certi peccati non vengono
perdonati. Cf. J. AUER, op. cit., 46s. e M, FLick — Z. ALSZEGHY, op. cif., 257-261.
Vengono citati i peccati contro lo Spirito santo (Mz. 12,313 Me. 3,29; Lc 12,10) €
i passi di Hebr. 6,4s5.; 10,26-31; Jo. 5,165.




238 GRAZIA COME ELEZIONE

agostiniana, non appare qui la possibilitd di un progresso. Il fatto

che magistero e teologia abbian tenuto fede alla volonta salvifica uni-
versale di Dio & di grande importanza per l'odierna trattazione del
problema, in quanto ha impedito una fatale riduzione dell’annuncio
dellelezione della grazia divina ed ha tenuto sgombro lo spazio per
un superamento della problematica agostiniana.

c. La questione della predestinazione nella
teologia scolastica

La questione della dottrina della predestinazione nella teologia scola-
stica moderna ¢ significativa in quanto costituisce, per cosi dire, il zer-
minus ad quem, al quale & giunta la teologia seguendo la strada indi-
cata da Agostino. Una rimeditazione teologica & costretta a confron-
tarsi con questo risultato, dal momento che 1’ordinaria volgarizzazione
della dottrina della predestinazione, quale troviamo — con la corri-
spondente dosatura pastorale — nelle prediche, & determinata in gran
parte dalle tesi della teologia scolastica.” E necessario farlo anche
perché in questa teologia trova la sua ripercussione la storia preceden-
te.” Quest’ultima & sia una storia della difesa da false interpretazioni

4 Le tesi della teologia scolastica vengono sviluppate per esteso nei vari manua-
li. Per quanto segue noi teniamo davanti agli occhi le argomentazioni di A. Storz,
Anthropologia theologica, Freiburg i. Br. 1940, 140-170. Abbiamo esaminato la
dissertazione di F.J. Courto, Hoffnung in Unglauben, Paderborn 1973, dopo la ste-
sura del nostro articolo; in essa viene discussa la questione della predestinazione
in Garrigou-Lagrange e L. Billot, in connessione col problema della volonta sal-
vifica universale di Dio.

42 Una presentazione storica pili vasta, che qui non & necessario dare, dovrebbe
arrivare, tra l’altro, fino al contributo dei padri, prima di Agostino; essi dovettero
metter al sicuro la libertd della volontd contro il determinismo e il fatalismo e
fanno poggiare quindi, in genere, la predestinazione nella prescienza. Cf. K.H.
ScuerkiE, ‘Erwihlung und Freiheit im Romerbrief nach der Auslegung der Viter’,
in: ThQ 131 (1951) 17-31; 189-207. Per llintero sviluppo della dottrina della pre-
destinazione & di particolare importanza il collegamento tra dottrina della prede-
stinazione e dottrina della provvidenza, quale viene effettuato, ad esempio, da Tom-
maso (cf. nota 20). Non & da sottovalutare nello sviluppo successivo della dottrina
Pinflusso di Duns Scoto soprattutto. Cf. W. PANNENBERG, Die Pridestinationslebre des
Duns Scotus im Zusammenbang der scholastischen Lebrentwicklung dargestellt,
«FKDG» 4, Gbttingen 1954, e inoltre P. VIGNEAUX, Justification et prédestination
au XIVe siécle, Paris 1934.

DOTTRINA DELLA PREDESTINAZIONE 239

predestinaziane, sia una storia di controversie interne della teologia,
come pure una storia nella quale affermazioni di importanza teologica
diversa si collegano in un tutto, che deve venir criticamente esami-
nato come tale. Dato che la dottrina della predestinazione fa parte
delle questioni, oggetto di dispute tra i diversi sistemi di grazia,®
non & possibile parlare di una dottrina unitaria della predestinazione
nella teologia scolastica. Tuttavia tra gli autori delle diverse scuole
sussiste una unitd fondamentale, in quanto essi rimangono fedeli a
certe affermazioni comuni e sviluppano le loro differenti concezioni
allinterno di una problematica comune. Non cercheremo qui di se-
guire nei dettagli le ramificazioni delle controversie, né di indagare
con maggior precisione gli argomenti delle posizioni, arrivate ad un
punto morto. Per la nostra problematica non sono decisive le que-
stioni di dettaglio dei sistemi, ma la forma di pensiero che li deter-
mina e la tendenza dell’argomentazione.

Nel problema della predestinazione viene mantenuta come centra-
le affermazione della fede quella per cui alcuni sono predestinati dal-
Teternita alla gloria, mentre altri non sono eletti. L’affermazione po-
sitiva viene fondata soprattutto grazie alla testimonianza della Serit-
tura e della tradizione; la Scrittura parla del fatto che alcuni sono
predestinati alla gloria ed essi raggiungono realmente questo traguar-
do. Percid da sempre esistette nella Chiesa una preghiera per la gra-
zia della perseveranza; la comunitd ecclesiale visse sempre nella fede
che questa grazia venisse donata da Dio, che Dio condurta alla sal-
vezza quelli che egli ha a cid destinati. D’altro canto, in base alla
testimonianza della rivelazione, non tutti gli uomini atrivano a que-
sto traguardo. La teologia parla di rifiuto in senso negativo per in-
dicare 1a loro non elezione, parla di rifiuto in senso positivo quando
subentra il rifiuto effettivo come punizione per un fallimento colpe-
vole. Nella spiegazione di questa tesi viene accentuato il fatto che un
rifiuto da parte di Dio non comporta affatto una positiva destinazione
al peccato ed alla dannazione — una praedestinatio ad malum Vien.e
respinta di nuovo dal concilio Tridentino: ps 1567 —; esso puod si-

4 Sui sistemi di grazia in generale cf. F. STEGMULLER, in: LThK 1v (1960)
“1007-10I0.




. 432

240 GRAZIA COME ELEZIONE

gnificare soltanto che Dio, senza pregiudizio per la sua volontd salvi-
fica universale, non tutti chiama in realta alla salvezza e che egli pud
permettere che alcuni uomini non raggiungano, per colpa, la salvez-
za. La dannazione & cosi sempre frutto di un fallimento colpevole,
per il quale 'vomo deve render conto. La tesi centrale viene ulterior-
mente precisata affermando che la predestinazione alla prima grazia
ha luogo senza riguardo per dei meriti umani. E questa la forma defi-
nitiva che assume il risultato della controversia col semipelagianesimo.
D’altro canto, la dannazione positiva avviene in previsione del falli-
mento colpevole dell'vomo. La distinzione tra grazia efficace (gratia
efficax) e sufficiente (gratia sufficiens), sviluppata nella teologia sco-
lastica, trova in questa problematica il suo ambiente di vita. Al di 14
di ogni controversia, viene assodato che tutti gli uomini hanno una
grazia sufficiente per la salvezza — senza quest’asserzione non sareb-
be possibile spiegare in che modo la dannazione sia conseguenza del-
la colpa umana —; la grazia efficace invece ¢ in intimo rapporto con
la predestinazione alla vita eterna, che viene raggiunta da quell’'uo-
mo nel quale viene evidenziata soprattutto la gratuitd del domum
perseverantige. Si esclude inoltre, riftutando la fede fiduciale dei ri-
formatori,* che 'uvomo possa avere, senza rivelazione speciale, una
certezza di fede nei riguardi della sua elezione.

Viene affermato all’'unanimita, con valore di conclusioni teologi-
che,® che anche la predestinazione in senso ampio, sia alla prima gra-
zia che alla salvezza definitiva, ha luogo senza riguardo per dei meriti
dell’'uomo, poiché, se la prima grazia viene concessa senza merito
umano, l'intero processo di salvezza & contraddistinto dalla grazia di
Dio liberamente offerta; si afferma inoltre che il numero degli eletti
e dei non-eletti & stabilito dall’eternita. Stranamente alcuni teologi si
sono sentiti obbligati a riflettere anche sul numero degli eletti e dei

# Cf. ps 825s. e la ricerca di J. MoLTMANN, Pridestination und Perseveranz, «Bei-
trige zur Geschichte und Lehre der Reformierten Kirches x11, Neukirchen 19671,
nella quale, 21-30, viene discussa la questione della grazia della perseveranza nel
concilio Tridentino. Per Moltmann il Tridentino esclude una cettezza dell’elezione
perché ¢ in gioco la nostra cooperatio.

% Cf. A. Storz, op. cit. (nota 41), 157 ss., € inoltre A. VANDENBERGHE, ‘De prae-
destinatione’, in: Coll. Brug. 36 (1936) 142-148.

DOTTRINA DELLA PREDESTINAZIONE 241

non-eletti,* e non pochi erano preoccupati che 'inferno potesse, alla
fin fine, non essere popolato a sufficienza...

Un’odierna riflessione teologica, ed ermeneutica soprattutto, sulla
dottrina della predestinazione non omettera l’esame critico prelimi-
nare di siffatte affermazioni basilari, sostenute in genere da tutti. Se
qui non & possibile per principio una visione diversa, tutte le pur
cosi sottili distinzioni ed i tranquillanti pastorali non riusciranno a
rimuovere quanto di inquietante ¢’¢ nella dottrina della predestina-
zione. Non si comprende come sia possibile intonare un Alleluja, co-
me pretende Agostino alla fine della sua risposta a Simpliciano.” Le
controversie della teologia scolastica, delle quali tracciamo qui di se-
guito una breve sintesi schematica, non possono illuminare le tene-
bre, dal momento che si muovono all’interno di presupposti comuni,
di cui non si intravede la problematicita.

Quando qui, nell’ambito dello svolgimento del problema della pre-
destinazione, si nominano le controversie classiche, ci si riferisce sol-
tanto a quella disputa all’interno della teologia cattolica che viene
condotta sul terreno dei comuni principi accennati. Nei diversi siste-
mi di grazia si tratta anzitutto di indicare la conciliabilita delle affer-
mazioni sulla volontad salvifica universale di Dio con la predestina-
zione dell'uvomo e di rispondere all’interrogativo sul come si possa
pensare insieme all’assoluto primato della grazia divina, in rapporto
alla salvezza umana, e alla libertd e responsabilita dell'uvomo. Alcune
tesi estreme furono rigettate dalla Chiesa; essa ha escluso il predesti-
nazionismo spinto, il quale sostiene un rifiuto positivo dei singoli in-
dividui precedente al loro fallimento colpevole. Essa ha respinto an-
che una dottrina dell’apokatistasis,® la quale ritiene di conoscere 'esi-
to positivo del giudizio. La tesi che alcuni vengono effettivamente
dannati viene assunta, per altro verso, come premessa ovvia.

Alle controversie, collegate a questi problemi, seguono direttamen-
te quelle sull’azione comune della grazia divina e della libertd uma-

4% Un classico esempio di tale speculazione (con rimando a DTAC 1v, 2350-78)
si trova in W. ScHamont, Die Zahl der Auserwiiblien, Paderborn 1965.

4T Ad Simpl. 1,2,22: PL 40,128,

4 Contro l'origenismo: Dps 211.




242 GRAZIA COME ELEZIONE

na.” Esse sono oggetto di disputa fra la scuola molinista e quella
bafieziano-tomista.® Il vero punto di controversia & in stretto colle-
gamento con la predestinazione alla gloria come tale,” in quanto qui

¢ oggetto d’esame se questa predestinazione poggia o meno sulla
previsione di meriti umani,

Scopo centrale dei molinisti & salvaguardare la volontd universale di Dio
e la libera volonta dell'vomo. A partire da qui essi cercano di chiarire lo
argomento in questo modo: Dio sa, con la cosiddetta «scientia medias,”
come si comportera la libera volontd creata in questa o in quella situa-
zione, se accetterd o ricuserd 'offerta della grazia. Egli stabilisce un otdi-
ne di salvezza, nel quale egli prevede che alcuni raggiungono la salvezza,
mentre altri non riescono a salvarsi. Quelli che sulla base di questa previ-
sione raggiungono la salvezza, vengono destinati alla gloria, mentre gli
altri — sempre in base alla previsione — vengono esclusi da essa. In que-
sto senso la predestinazione segue logicamente la previsione dei meriti
(post praevisa merita).

Questa spiegazione ha, con ogni probabilitd, il vantaggio di tener conto
della volonta salvifica universale di Dio e della responsabilita dell'uomo,
a lui data con il liberum arbitrium. 1 tomisti invece sono soliti opporre le
seguenti obiezioni: come pud Dio, senza predeterminazione, conoscere in-
fallibilmente la decisione della libera volonta? Si pud parlare ancora di li-
bera volontd, se questa scienza divina risulta dal considerare tutte le cir-
costanze che condizionano la decisione della singola volontd (determini-
smus circumstantiarum)? Se non deriva necessariamente dal considerare
queste circostanze, la predestinazione ha ancora una certezza infallibile?

® Anche nel nostro secolo si svolse un’aspra controversia sull’argomento tra M.
Benz e J. SturLer. Cf. DTh 14 (1936) 255-273; 15 (1937) 415-432 € ZKTh 61 (1937)
323-340; una rimeditazione di principio si trova in P. ScHooNENBERG, Ein Gott der
Menschen, Einsiedeln 1969, 9-51 (tt. it. Un dio di uomini, Queriniana, Brescia).

% Confronta, oltre ai manuali, la sintesi ricordata nella nota 37. Noi tralasciamo
qui le pitt dettagliate differenziazioni fra molinismo e congruismo, ecc. Per Molina
cf. specialmente J. RABANECK, ‘Grunziige der Pridestinationslehre Molinas’, in: Scho-
lastik 31 (1956) 351-369. Per altri tentativi di spiegazione: F. SteemiiLLEr, ‘Kon-
gruismus’, in: LTAK vI (1961) 443-445. Una presentazione differenziata delle posi-
zioni di Garrigou-Lagrange e Billot si pud trovare in F. J. CouTo, op. cit., (nota
41). Per l'insoddisfacente spiegazione dell’'universale volonti salvifica di Dio nei due
sistemi, sulla base del presupposto della divisione escatologica in due campi cf.
la sintesi dell’'op. cif., 283 ss., inoltre 54-61.

51 Nel linguaggio scolastico: «praedestinatio ad gloriam inadaequate sumpta» a
differenza della «praedestinatio ad gratiam et gloriamy. :

52 Cf, F. STeGMULLER, ‘Scientia media’, in: LThK 1x (1964) 55I.

DOTTRINA DELLA PREDESTINAZIONE 243

La divina scientia media appare quindi come una costruzione problematica.
Ci si chiede inoltre, criticamente, se la spiegazione molinista salvaguardi a
sufficienza il primato assoluto della grazia divina. Che validita ha questo
primato, se la salvezza dipende in fin dei conti dalla creatura, dal.la dn?CL-
sione della libera volonta? Non viene forse trasferito nell'momo il crite-
tio ultimo dell’elezione o della non-elezione? Infine sembra che non venga
risposto in modo soddisfacente neppure alla questione dell’'universale vo-
lonta salvifica di Dio, dato che rimane aperto linterrogativo del perche.
Dio stabilisca un ordine di salvezza nel quale egli prevede che non tutti
si salvino. .
La scuola bafieziano-tomista propone percid un’altra spiegazione. I fatti,
nella logica, si presenterebbero cosi: Dio, nella sua universale volonta salr
vifica, vuole che la creatura, fornita di liberta, giunga alla ssflvezza, e d.1
conseguenza di a tutti una grazia sufficiente. Quelli che egli ama parti-
colarmente, vengono predestinati con sicurezza alla beatitudine eterna, gli
altri non vengono predestinati ad essa (reprobatio mere nt_?gatiwz\: Dio non
impedisce ad alcuni di non giungere al traguardo). Colui chg & predesti-
nato riceve la grazia efficace, con la quale acquista quei meriti, che s0no
in intima relazione con la salvezza eterna. Chi non & predestinato viene
escluso dalla gloria. Tale esclusione consegue in base alla previsione di un
fallimento umano, il quale risulta necessariamente dalla mancanza deﬂfa
grazia efficace. In questo sistema dunque l'efficacia della grazia (gratia eﬁf-
cax) & in relazione con l'intima qualitd di questa grazia, mentre 1:131 molll-
nismo il trasformarsi della grazia sufficiente (gratia sufficiens) in gratia
efficax dipende, in ultima analisi, dall’'uomo.

Rispetto al molinismo questa spiegazione sembra conservare n?egl_io I’as:-
soluto primato della grazia divina nella predestinazione. Il criterio u1t1:
mo della scelta sta qui, senza equivoci, in Dio e non nell’'vomo. Questi
teologi basano 1'argomentazione anzitutto — prescindendo per una volta
dai presupposti di una filosofia di atto e potenza — sulla gratuit della
grazia della perseveranza, alla quale si era rifatto gia Agostino nella con-
troversia con il pelagianesimo. Questa grazia della perseveranza non ¢
frutto di meriti precedenti. Dal momento che essa sta in rapporto d%rett.o
con il raggiungimento della vita eterna, ne risulta anchella praedestinatio
ad gloriam ante praevisa merita. 1 molinisti Obiettano.dj. contro che non
¢ salvaguardata a sufficienza Dlaffermazione di una seria volonta salvifica
universale di Dio, se egli predestina alla vita eterna, in antecedenza, sol-
tanto alcuni. Tnoltre, di che natura & la gratia sufficiente? In realté. non
sembra essete sufficiente, poiché Dio prevede senza errore che la libera
volonta con questa grazia atrivera al fallimento (le viene (.:1ato il «potere»,
un «posse», che perd non viene attualizzato). La «gratia mere et vere
sufficiens» bafieziana sembra essere una costruzione speculativa non me-




Gbs bt as . s

244 - GRAZIA COME ELEZIONE

no della «scientia media» molinista; di fronte ad essa non appare del tut-
to ingiustificata I'invocazione di Baio: «O Signore, preservaci dalla gra-
zia sufficiente!». Infine i molinisti chiedono in che modo venga mantenu-
ta la liberta del volere, nel caso che la libera volont venga indirizzata da
una «predeterminazione fisica» (tale & il carattere della «gratia efficax»).

Non & possibile spingere I’analisi critica fino in fondo ai sistemi del
molinismo e del bafiezianismo, come pure ai sistemi intermedi, di cui
non ci siamo qui occupati, senza impostare e discutere di nuovo I’in-
tera problematica del rapporto tra agire divino e libertd umana. Que-
sto non pud essere fatto ora.® Nel nostro contesto si tratta, in primo
luogo, di formulare soltanto il problema della predestinazione come
tale, quale viene presentato, sulle tracce di Agostino, dalla teologia
scolastica. Appare impossibile proseguire nella questione se si rima-
ne solo all'interno delle controversie della teologia scolastica. Non
potrebbero aver successo dei tentativi di combinare, rifacendosi a
Tommaso, elementi diversi tratti dai sistemi tra loro contrapposti,*
perché qui viene tacitamente accettata, senza ulteriore esame, la pro-
blematica data gid con Agostino. Teologi come Sertillanges e de la
Taille hanno criticato gli antropomorfismi dei diversi sistemi di gra-
zia ed hanno rimandato al mistero di fronte al quale si trova, in fin
dei conti, lo spirito umano in questa questione.® Una visione del ge-
nere & certo preferibile al grado di conoscenza di alcuni teologi sco-
lastici; manca soltanto, in questo caso, la riflessione sul rapporto tra
il Deus absconditus e il Deus in Jesu Christo revelatus. In fondo I’a-
poria della predestinazione si trova gia tra i presupposti generali del-
la teologia scolastica, e precisamente nell’affermazione che in base ad
un decreto astratto alcuni sono eletti fin dall’eternitd, ed altri non lo
sono. E necessario aggiungere qui una riflessione critica.™ Le propo-

3 Cf. in questo volume p. 469.

3 Un siffatto tentativo viene presentato da TH. SiMoNIN, ‘Prédestination, pre-
science et libert€’, in: NRTA 85 (1963) 711-730.

% Su Sertillanges e de la Taille cf. H. RonpeT, ‘Prédestination, grice et liberté’,
in: NRTh 79 (1947) 449-474. Rondet si oppone all’agnosticismo dei due autori e
vorrebbe, in difesa di una concezione meccanicistica e distinguendo il problema filo-
sofico da quello religioso e teologico, tenere in maggior conto gli antropomorfismi
biblici, «olt grice et liberté s'entendent dans des rapports de personne 3 personnes
(p. 473).

52 F.S. CouTo, op. cit. (nota 41), 94-100, si sforza di provare che Billot non

DOTTRINA DELLA PREDESTINAZIONE 245

ste di soluzione delle scuole tra loro in lotta non rischiarano questa
apotia, la aggravano anzi con difficoltd supplementari. La teol.ogi?
deve oggi chiedersi se si debba ancora camminare sulla straqa 1.n€ix-
cata da Agostino o se non si imponga una rimeditazione di principio,
alla luce della rivelazione, la quale ponga gid lintetrogativo della
predestinazione in modo diverso. Il merito di un nuovo orientamen-
to della dottrina della predestinazione va in primo luogo, nella teo-
logia moderna, a Karl Barth. E necessario quindi tracciare a grandi
linee uno schizzo della sua concezione per perfezionare I'imposta-
zione del problema e poter tentare una nuova riflessione teologica su
una elezione della grazia divina alla luce della testimonianza della

rivelazione.

d. La riformulazione della dottrina della
predestinazione in Karl Barth

La dottrina della predestinazione di Karl Barth & di particolare im-
portanza per la storia della teologia, perché egli come nessun 2'111‘21‘0
teologo ha posto su un nuovo fondamento tale dottrina, in un critico
contrasto con la problematica assunta da Agostino.

Questo giudizio, un po’ complessivo, ha bisogno di alcune deh_lcidaz%onl.
Si deve ricordare anzitutto che Barth, in KD 11/2, confronta di continuo
se stesso con la teologia precedente e nota non soltarlltp presso i 'rlfot—
matori, ma anche e proprio in Agostino i primi_tentativi positivi .dl una
impostazione cristologica della predestinazione* Si dovra .con51derare
Barth quindi non soltanto nella sua opposizione, ma anch-e in una con-
vergenza, almeno parziale, con la dottrina 'deﬂa predestmazlc_me clleﬂa
teologia precedente. E opportuno ricordare moltre. che a.nche in Plstzrtl?
Maury ¥ e, malgrado una severa critica a Barth, in Emil Brunner® si

presuppone la necessitd della perdizione effettiva d.i a.l\cuni uomini, Couto critica,
come hoi, i presupposti accennati, pur rimanendo di pil, nelle_ sue argomentazioni,
allinterno dell’impostazione problematica della teqlog{a scolastica.

5% Cf. KD 11/2, 13 (definizione della predestinazione), 1158, I127. Cf. nello
3 ontesto il richiamo ad Atanasio, 116s. ) ! k
5‘te;?SOP.CMAUM’, La prédestination, Gentve 1957, con prefazione di K. Barth, ¢ una
prosecuzione di idee che Maury ha presentato gid nel 1936 al congresso calvinista
di Genf. Su questo congresso cf. anche KD 11/2, 207-214. -

S8 E. Brunngr, Die christliche Lebre von Gott, Zirich 1946, 323-381. Cf. W.




246 GRAZIA COME ELEZIONE

trovano degli elementi per una simile visione del problema. £ ovvio
che la teologia evangelica contemporanea si confronta, in primo luogo,
con la dottrina della predestinazione dei riformatori. Uno sguardo alla
letteratura corrispondente indica che la teologia cattolica non fa strada
con troppa facilitd in questa questione molto complessa. Sarebbe servito
poco alla discussione se, nellimpostare questo problema, ci si fosse fer-
mati a delle posizioni conciliative, ad esempio al sinergismo di Melanto-
ne,” alla concezione di Zwingli,® il quale spiegava la predestinazione nel-
Pambito di una generale visione della provvidenza, concepita in toni for-
temente filosofici, oppure alle argomentazioni dell’ortodossia luterana, che
sottolineano l'universale volonta salvifica e la prescienza divina; questa
ultima posizione costituisce un certo parallelismo con quella molinista
della teologia cattolica.” Anche la formula di concordia, in cui si parla
della predestinazione nella forma migliore tra gli scritti confessionali evan-
gelico-luterani, si trova su una linea di mezzo (BELK 816-822 e Solidz
declaratio, 1063-1091). Questi tentativi di mediazione mostrano, per cer-
ti aspetti, una struttura simile alle discussioni sulla predestinazione nel-
Podierna teologia cattolica e si sforzano, al pari di essa, di salvaguardare
'universale volonta salvifica di Dio e di evitare 'estremismo di una dop-
pia predestinazione; il dialogo con i rappresentanti di questo indirizzo
non porta oggi a dei reali progressi, perché essi partono, per lo piti, da-
gli stessi presupposti dei teologi cattolici.

Ma sarebbe pure insufficiente che la teologia cattolica odierna si accon-
tentasse di respingere, seguendo il Tridentino, la dottrina della predesti-
nazione del calvinismo. Il rifiuto della proposizione giansenistica: «Se-

BreuninG, ‘Neue Wege der protestantischen Theologie in der Priidestinationslehre’,
in: TrThZ 68 (1959) 193-210.

¥ Sulla distinzione tra Lutero e Melantone, specialmente nella questione della
controversia sulla predestinazione, cf. R. ScuArer, ‘Zur Pridestinationslehre beim
jungen Melanchton’, in: ZTAK 63 (1966) 352-378.

® G.W. Locuer, ‘Die Pridestinationslehre Huldrych Zwinglis’, in: Theol. Zeitschr.
12 (1956) 526-548, da una visione positiva della dottrina della predestinazione di
Zwingli. Zwingli non conosce alcun decreto che ponga la reprobatio accanto all’ele-
ctio; una decisione della volontd propria, personale di Dio si rivolge alla salvezza:
«Est igitur electio libera divinae voluntatis de beandis constitutios (SS v, 113, a
metd, citato da Locher a p. 536). E peculiare in Zwingli inclusione della dottrina
della predestinazione in una dottrina della provvidenza a forti tinte filosofiche, Cf.
la critica di E. BRUNNER, op. cit., 347-350.

¢ Cf. HG. FrirzscHg, op. cit, 196s. Sul problema dell’elezione negli scritti
confessionali riformati cf. P. Jacoss, Theologie reformierter Bekenntnisschriften in
Grundziigen, Neukirchen 1950, 04-98: «Essi presentano in genere la dottrina della
predestinazione come dottrina dell'elezione e le espressioni di rifiuto come espres-
sioni di punizione, addirittura senza aver intrapreso una valutazione critica di Ago-

stino ed un esame esegetico delle espressioni di punizione e di rifinto della sacra
Scrittura» (op. cit., 98).

DOTTRINA DELLA PREDESTINAZIONE 247

mipelagianum est dicere Christum pro omnib}ls o‘mnino hm_mn}bus Hé{mi-
tuum esse aut sanguinem fudisse» (s 2005) implica anche il rigetto del-
la frase del sinodo di Dordrecht, per la quale Cristo sarebbe morto .sol-
tanto per gli eletti (per quanto la sua morte'svarebbe bastata ad. espiare
i peccati del mondo intero);* la celebre definizione dellfft predestinazione
di Calvino («Praedestinationem vocamus aeternum .Del de.cretum, quo
apud se constitutum habuit quid de unoquoque l'mmme fieri 'vlvflle;cl. NI(I);
enim pari conditione creantur omnes: Se.d aliis vita aeterna, aliis dam

tio aeterna praeordinantur. Itaque prout in alterutrt.;m ﬁnem. quisque JI(:01'1—
ditus est, ita vel ad vitam, vel ad mortem Praedestmatum dlClTI'l‘LlS-Z, n;stc.)
111, 21,5) non costituisce certo un punto d-1 partenza per un s1g1n1 'catwt_
dialogo ecumenico sulla predestinazione. Ciononostante una teologia c;
tolica dovrebbe prendere conoscenza, soprattutto In bas_e alle' ricerche
di Otten® e di Moltmann,® del fatto che la posizione di .C'fﬂvmo & es-
senzialmente diversa da quella che appare ‘in 'questa.deﬁm_zmne. Otten
fa presente che nella dottrina della predestinazione di Calvino una con-

cezione soteriologica — sullo sfondo della quale sta una c.Iec1.s{1ione s.al-
vifica eterna di Dio in Cristo per Pumanita caduta; in essa 1.1 rifluto vie-
ne soltanto affermato, non attuato — si incrocia con una visione piu t€o-

logica, nella quale dal parallelismo della fede _ed.infedelté\ presente si
arriva a quella tra eletti e rifiutati;*® Moltmann indica come per Calvmg3
nella linea di Hebr. 11,1, la perseveranza & avvolta dalla speranza di

: 66
fedeltd, data solo da Dio nella promessa.™ ' I
Oggi potrebbe essere molto fruttuosa la discussione con Lutero, benc
. " s ]
]a sua interpretazione non sia pacifica neppure nell od1ernf1 teologl‘a evagl
gelica. Noi non possiamo giudicare se avra successo I'affermazione di

6 Citato cosl da H.-G. FrrrzscHE, op. cit, 196_. ‘
6 H. OrreN, Pridestination in Calvins theologischer Le_hre §193§),CNlegk1rIc\ien
1968; cf. anche P. Jacoss, Pridestination und Verantwortlichkeit bei Calvin, Neu

kirchen 1937. '
64 T, MoLTMANN, Pridestination und Perseveranz, Neukirchen 1961.

@ it., I3LS. )

66 ?1 N?:f’fﬁli&;g? ac;’cz‘t,s, 42, 45. Moltmann r;nde attenti (p. 41.) a} fa}ltto 1;:;112
il problema della certezza non & legato, per Clalvmo,’ al donum \carztfzttzs, 111 (}ede
pud vacillare in corrispondenza con la cooperatio dell uomo, ma & u(;ul; ao?:e m;
«Percid la perseverantia sanctorum non € un problema 511 durata deu an&eﬁ;ﬂtwa
di perseveranza, ridestata dalla parola della promessay. L’incertezza della

permanenza escatologica & incompatibile per Calvino con la spes ﬁrmzssz}r.m_(?.bﬁ?t)\.
La salda certezza della speranza dipende totalmente, per Calvino, dall’inviolabilita
di Dio. by . )
degelﬁr; nzii:si della discussione sulla dottrina della .predestmazmne. in Lut_eroL si
pud trovare in G. RosTt, Der Préz'desrimtiomgedafke in der Tbeolque jﬂﬁmm dz;—
thers, Betlin 1966, 13-53. Rost critica anzitutto 11dea_che la dottrina della pre) ‘;
stina;,ione in Lutero sia soltanto una prospettiva marginale (cf. p. 195 € P. 50




248 GRAZIA COME ELEZIONE

Schwarzwiller, in base alla quale Lutero sarebbe stato l'unico a trattare
finora la predestinazione non da un punto di vista metafisico, ma total-
mente teologico.® Da Barth in poi, il libro di Schwarzwiller, Das Got-
teslob der angefochtenen Gemeinde, nel quale vengono poste sul tappeto
e basi del De servo arbitrio di Lutero® potrebbe essere senz’altro il
pit importante tentativo di una nuova comprensione della dottrina della
predestinazione; in esso, con coerenza, si prendono le mosse dal fatto che
il lnogo della dottrina della predestinazione & la comunitd di Gesii Cristo
come luogo della confessione religiosa e della risposta al credo biblico.™
La dottrina della predestinazione di Lutero si deve considerare senz’altro
nel rapporto tra la sua comprensione del Deus in sua maiestate abscon-
ditus e quella del Deus revelatus praedicatus;™ essa rimanda con molto
vigore, senza risolvere il mistero dell’elezione della grazia divina, al Dio
rivelato in Cristo e, a partire da qui, essa da una risposta all’angoscia del-
'vomo di fronte alla predestinazione.? «I.affermazione che Dio, nella se-
gretezza della sua divinitd eterna, non & diverso da quello che & in Gest

sottolinea la componente aprioristica nel pensiero di Lutero (cf. pp. 55-88). Questa,
per Rost, non sta nell’idea dell’elezione della grazia, ma nell’idea della necessita
di ogni evento. «La predestinazione & il culmine supremo della concezione di fondo
dell’attivitd universale e personale di Dio. Questa include quella» (p. 71). Cf. an-
che pp. 87, 103, e 177-180. La presentazione di Rost ha senzaltro il pregio di far
attenzione alla cronologia in Lutero.

® K. ScHwARzZWALLER, Das Gotteslob der angefochten Gemeinde, Neukirchen
1970, II.

% Cf. nota 68 e K. SCHWARZWALLER, Theologia crucis-Luthers Lebre von Pridesti-
nation nach De servo arbitrio, Miinchen 1970. Purtroppo & assente in Schwarzwiller
una discussione critica con G. Rost.

™ Das Gotteslob, cit., 38.

™ Cf. H. Banot, Luthers Lebre vom verborgenen Gort, Berlin 1958, 134-179 e
soprattutto K. ScuwarzwALLER, Theologia crucis, 179-190. Schwarzwiller si oppone
ad una dialettica di Dewus absconditus-Deys revelatus, la quale o si spezza in un
dualismo, oppure si stabilizza unilateralmente a favore del Dexs revelatus. L'abscon-
ditas Dei si contrappone alla praedicatio. «Proprio per questo & necessario concen-
trare lo sguardo sul Dews praedicatus = Christus crucifixus = Ewvangelium... Noi ap-
parteniamo solo a colui che ci salvd. Egli sta sopra di noi, al di i delle nostre
possibilitd ed esperienze. Egli rimane il Dio, presso il quale l'vomo pud soltanto
fallite. Anche nel nostro Signore e Salvatore egli non & svelato del tutto; come
Deus praedicatus egli & identico a quello iz sua maiestate absconditus» (p. 180). A
partite da questa posizione Schwarzwiller conduce anche la sua critica a Barth, al
quale rinfaccia una metafisica teologica. Cf. Das Gotteslob, cit., 20-25.

2 Cf. G. Rosrt, op. cit, 100ss., 178ss. in contrapposizione con W. PANNENBERG,
‘Der Einfluss der Anfechtungserfahrung auf den Pridestinationsbegriff Luthers’, in:
KuD 3 (1957) 109-139. J. MOLTMANN, 0p. cit., richiama I’attenzione sul fatto che
in Lutero e Melantone la fentatio de indignitate, che si apre con la legge, e la
tentatio de particularitate, che & in relazione col vangelo, stanno sullo sfondo, men-
tre in Calvino la fentatio de infirmitate fidei occupa un posto centrale (p. 54). Per
Lutero e Melantone cf. anche R, SCHAFER, op. cit., (nota 59).

DOTTRINA DELLA PREDESTINAZIONE 249

Cristo, costituisce la proposizione decisiva di Lutero per supetare la con-
troversia della predestinazione».™ :

Questi pochi accenni dovrebbero indicare che la questione dell_a prede-
stinazione nella teologia evangelica ¢ molto pil diﬁerenzw}ta d-1 quanto
generalmente si creda da parte cattolica. Anche se in seguito ci occupe-
remo, nell’ambito della nostra problematica, soprattutto di Karl Barth,
non si deve ignorare questa complessitd di dati. La discussion-e con Ba,r'th
& molto importante perché il suo contributo alla riformulazione dell’in-

5

tero problema & stato decisivo.”

Pur con tutto il rispetto per la tradizione teologica, Barth si rende
conto che nel problema sull’elezione della grazia di Dio deve abban-
donare «la sponda della tradizione teologica». «Nella dottrina della
predestinazione in sé io sarei rimasto molto piti volentieri accanto a
Calvino, invece di allontanarmi cosi tanto da lui».”® Il motivo di
questo distacco dalla tradizione che. stava al seguito di Agostino &
dovuto, a modo di vedere di Barth, al sempre maggior allontanamen-
to, nella dottrina della predestinazione, dalla base cristologica, 1'uni-
ca che poteva fornire un punto d’appoggio ad essa.” Contro la defi-
nizione della predestinazione di Calvino (cf. sopra p. 247) 7 si d.eve
obiettare che essa assume predestinazione come un concetto generico;
scegliere o rifiutare sono visti come due species dello stesso genus,
come membri paralleli dello stesso ordinamento, concepito in forma

73 ENBERG, 0p. cit., 1275, . .

£h) Eir Eﬂ? cl\}TlBe seguepnoi ci baiiamo anzitutto su KD‘II/Z. Un primo ad:ln\f;:;llc!zzclv’1 si
trova gid in K. BartH, Gottes Gnadenwabl, «Theol, Exl_stenz heute» 476 %‘[Tacb:;:
1936. Per la discussione con Barth oltre ai mamllah.dl E. Brunner, O. T(}i 1,
H_-G. Fritzsche ed altri, cf. E. Bugss, Zur Pridestinationslebre Karl ﬁartb, «Theol.
Stud.» 43, Zollikon 1955; O. WeBER — W. Kreck — E. WorF, sz Precggfdv?z
der Guadenwahl, «Theol. Exist. heute», Miinchen 1951; G. GLOEGE, Zu{: radesti-
nationslehre Karl Barths. Fragmentarische Erwigungen iiber den Ansatzulhrer Neu-
fassung’, in: KuD 2 (1956) 193-217; 233-255; .inoltre_ K._ SCHWARZW%LLER, Das
Gotteslob, passim. Devo dei preziosi suggerimenti al m1o_d1scepolo E. RIEDM:;NN,
che nella sua dissertazione: Christologie und Anthropologie - Metbpde und Be eul;
tung der Lebre vom Menschen in der Theologie Kar? Bc_zrths, Miinstetschwarzac
1972, tocca in diversi punti il problema della predestinazione.

5 KD 11/2, VIIL

76 Cf, KD 11/2, 155. e la digressione in KD 11/2, 64-82, 3 ]

T L’obiezione di Barth si riferisce in effetti anchle al mogio di capire la pre-
destinazione, quale fu sviluppato nella teologia scolastica cattc_sl{ca; esso conosce una
simmetria di eletti e di rifiutati, pur respingendo una positiva praedestinatio ad
mortent.




250 GRAZIA COME ELEZIONE

statica. La doppia predestinazione appare cosi come un sistema sim-
metrico, neutrale, nel quale viene stabilito un equilibrio tra giustizia
e misericordia divina. Questo modo di vedere la predestinazione im-
plica un discorso astratto sia sul Dio che sceglie sia sull’'uomo che
viene scelto.” La prospettiva di tale dottrina della predestinazione &
anche individualistica, dal momento che elezione divina e venir eletto
umano sono comptesi, in certo qual modo, come l'ordine del rappor-
to privato esistente tra Dio e il singolo individuo come tale.” In que-
sta visione, motivo ultimo della predestinazione & un decreto divino
assoluto, il quale elimina I'unica decisione concreta di salvezza di Dio
in Gesu Cristo. «E prossima la tentazione... di pensare questo spazio
quasi vuoto ed indeterminato; Dio Padre, Figlio e Spirito santo & vi-
sto come un qualunque soggetto, anche se dotato dei piu alti attri-
buti divini, il quale pud scegliere, e sceglie in realtd; & distinto da-
gli altri soggetti che possono scegliere soltanto perché nella sua scel-
ta egli & del tutto libero, a nessun altro soggetto deve rendere con-
to del modo e dell’indirizzo della sua scelta, deve venir riconosciuto
come il soggetto che sceglie con tutta giustizia. Da qui consegue che
la sua scelta & affatto incondizionata, oppure condizionata soltanto da
questo soggetto in sé e in quanto tale; la sua scelta reale si deve
concepire dunque come un decretum absolutum».* Barth ritiene in-
vece che una scelta di Dio, nella sua origine e in tutte le sue conse-
guenze consista nel fatto che egli ha destinato se stesso, fin dall’eter-
nitd e con libera autodeterminazione, a portare il nome di Gesu Cri-
sto. «Quale potrebbe essere la scelta di Dio se non questa? Quale
scelta potrebbe precedere questa, in cui Dio ha voluto avere presso
di sé, all’inizio di tutte le cose, il Verbo, che & Gestu? Quale decre-
tum absolutum potrebbe sopravanzare e problematizzare, in segreto
o in forma nota, questo decretum concretum? Dove rimane allora la
concezione di un decreto assoluto? Anche la scelta, nella quale Dio
si & deciso per I’essere e l'esistenza della creatura, in che modo po-
trebbe venir concepita come assoluta, come autonoma nei confronti
di quella scelta? E forse possibile considerarla in altro modo se non

B KD 11/2, 5I.
KD 11/2, 43.
8 KD 11/2, 107.

DOTTRINA DELLA PREDESTINAZIONE 251

inclusa in quella scelta, in cui egli (pubblicamente!) si € deciso per
se stesso, si & deciso cioé per questa sua relativita, per questo Suo
essere sotto questo nome, per il suo essere in Gest Cristo?» ™

A partite da siffatta impostazione cristologica, eleggere o rifiutare,
per Barth, non sono dei membri paralleli di un sistema statico. Dio
elegge e respinge in un modo del tutto diverso. Nella dottrina della
predestinazione si tratta si della relazione tra Dio e I'uomo. Ma non
si deve condurre una riflessione astratta su questo rapporto; la giu-
sta conoscenza di Dio deve derivare piuttosto dal concreto, essa deve
vedere il vero Dio e il vero uomo in quel rapporto che & indicato dal-
la rivelazione. Ma cid significa che si pud scorgete soltanto nel nome
di Gesti chi & il Dio che sceglie e I'uomo che vien scelto.” La predesti-
nazione divina centrale dunque & elezione di Geslt Cristo. Come l'e-
lezione comporta una duplicita di elettore ed eletto, cosi anche il
nome di Gesd Cristo esprime una dupliciti: Gesd Cristo & il Dio
che elegge e Gesl Cristo & 'uomo eletto.” Cid significa che Gesl
Cristo & nello stesso tempo soggetto ed oggetto dell’elezione.

Gestt Cristo & in primo luogo il soggetto dell’elezione, altrimenti non
potrebbe essere il capo degli altri eletti, altrimenti noi non avtemmo
una solida e certa conoscenza della nostra elezione® Gesti Cristo sce-
glie I'obbedienza al Padre, sceglie l'incarnazione e in questo senso egli
¢ il soggetto dell’elezione, non soltanto come Dio, ma come uomo-Dio.
In Gesti Cristo c’& una stretta corrispondenza tra elezione attiva e pas-
siva.® Nel senso passivo Gesl viene eletto nella sua vita, nella sua morte,
nella sua risurrezione come l'uomo nel quale Dio concretizza 'alleanza
con tutti gli uomini. Poiché 'nomo Gest Cristo & anche il soggetto della
elezione della grazia divina, Barth pud dire che Dio, nella predestinazione
di Gesu Cristo si appropria anche il rifiuto dell’'uomo, con tutte le con-
seguenze.® Tl senso della doppia predestinazione sta quindi nel fatto che

8 KD 11/2, 108.

82 KD 11/2, 635.

8 KD 11/2, 101-157. Riassumendo: «Noi abbiamo presentato riguardo all’elezio-
ne di Gest Cristo.. due proposizioni. La prima & Gest Cristo & il Dio che
elegge. Questa frase risponde allinterrogativo sul soggetto dell’elezione eterna della
grazia. La seconda dice: Gesu Cristo & I'nomo eletto, Essa risponde alla domanda
sull'oggetto dell’eterna elezione della grazia» (p. 1 58).

8 KD /2, 111-124.

8 KD 11/2, 1125, 1155, e altre.

8 Cf. la tesi: KD 11/2, 101: «L’elezione della grazia & l'eterno inizio di tutte le




252 GRAZIA COME ELEZIONE

Dio dona all’'uomo in Gest Cristo la beatitudine e la vita, mentre riserva
a sé il rifiuto, la morte e la dannazione. La predestinazione di Geslu
Cristo & quindi il decreto eterno di Dio, che & misericordioso nella sua
giustizia e giusto nella sua misericordia. Dio & giusto perché rigetta il
male e il peccato. Ma & anche misericordioso perché addossa a se stesso
la morte e la dannazione del peccatore. «Su questo decreto del Dio giu-
sto e misericordioso si fonda la giustificazione del peccatore, la remissio-
ne dei suoi peccati, realizzata in Gesti Cristo. Essa non significa che
Dio non li prenda sul serio, oppure che non ritenga responsabile 'uvomo
come loro autore. Ma vuol dire che Dio, nel far questo, si dichiara
solidale con chi li commette, si pone al suo posto per quanto riguarda
le loro necessarie conseguenze e soffre quindi lui stesso cid che dovrebbe
soffrire I'uomo... Proprio in questa giustificazione del peccatore in Gesit
Cristo sta il contenuto della predestinazione, nel suo significato di ri-
fiuto, nel suo pronunciare un no».”

Prima del problema dell’elezione e del rifiuto del singolo Barth, rifa-
cendosi a Rom. 9-11, tratta la questione dell’elezione e del rifiuto della
comunitd. L’individualistica e riduttiva direzione di Agostino nello spie-
gare questo testo viene superata; per Barth in Rom. 9-11 si tratta del
rapporto di Israele e della Chiesa sullo sfondo dell’elezione e del rifiuto
divini. Sotto il concetto della ‘comunitd’ egli riunisce sia Israele che la
Chiesa. Il compito dell’intera comunitd consiste nel testimoniare Gest
Cristo di fronte al mondo e nel chiamare il mondo alla fede® In corri-
spondenza con la doppia predestinazione, anche la comuniti esiste in
una doppia figura, Israele e la Chiesa. Nella figura di Israele essa pre-
senta la legge, in quella della Chiesa la misericordia di Dio, ambedue perd
non lo fanno in modo esclusivo.’’ L’arco dell’unica alleanza abbraccia
Israele e la Chiesa. Israele si oppone alla scelta e viene rifiutato. La

Chiesa invece viene eletta, ma tale elezione comprende anche l'aspetto

strade ed opere di Dio in Geslh Cristo, nel quale Dio in libertd di grazia determina
se stesso per l'uvomo peccatore e l'uomo peccatore per sé; prende quindi su di sé
il rifiuto dell'uvomo con tutte le conseguenze, ed elegge I'uvomo a compartecipe della
sua gloria personaley.

87 KD 11/2, 182.

8 Cf. la tesi: KD 11/2, 215: «L’elezione della grazia in quanto elezione di Gesit
Cristo &, nello stesso tempo, 'elezione eterna dell’unica comunitd di Dio; grazie alla
esistenza di essa Gesh Cristo di testimonianza a tutto il mondo, tutto il mondo de-
ve venir chiamato alla fede in Gesu Cristo. Questa unica comunitd nella sua
figura di Isracle deve servire a presentare il giudizio divino, nella sua figura di
Chiesa deve presentare la misericordia divina. Essa & destinata all'sscolto, nella sua
figura d’Israele, alla fede nella promessa proclamata agli uomini, nella sua figura di
Chiesa. All’'unica comuniti eletta & data Ii la sua figura tramsitoria, qui quella fusura».

8 KD 11/2, 215-256; cf. specialmente 233 ss.

DOTTRINA DELLA PREDESTINAZIONE 253

del rifiuto, che Dio ha preso su di sé.* Cosi nell’elezione si uniscono e
si distinguono, nello stesso tempo, le due immagini della comunita.

Solo da ultimo Barth viene a parlare dell’elezione del singolo individuo.
In linguaggio teologico individualitd ha un senso positivo in quanto una
elezione non & diretta ad una qualche collettiviti ma ad un singolo in-
dividuo®* In questo senso individualita & si la conditio sine qua non,
ma non la vera e propria ratio praedestinationis. La ratio praedestinationis
¢ qualcosa di diverso. Si tratta qui di una particolaritd per cui il fatto
che Dio si rivolga al singolo «dev’essere inteso, in analogia con I’ele-
zione di Gesit Cristo e della comunita di Dio, solo come grazia».”? Cid
vuol dire che il concetto di individuo, oltre al senso positivo, deve venir
assunto in un senso negativo, e solo quest’ultimo ci permette di osser-
vare che l'uomo predestinato & semplicemente colui che ha ricevuto la
grazia. L'uomo predestinato & 'uomo che riceve grazia e perdono, «che
¢ oggetto dell’elezione divina non a motivo del suo stato di vita accetto
e gradito a Dio, ma in quanto il suo stato di vita, a Dio odioso, viene
nascosto, cambiato e rinnovato da Dio»,” & l'vomo che Dio rende alleato
senza e contro il suo merito. Sotto questo aspetto esiste in Gesu Cristo
una individualitd negativa dell’uomo, un isolamento peccaminoso e to-
vinoso, che costituisce l'essenza dell’iniquitd umana. In essa l'individuo
si comporta come l'uomo rifiutato da Dio fin dall’eternitad. Questa scelta
petd, in ultima analisi, & una scelta impossibile, perché 'vomo in tal mo-
do sceglie la possibilitd scartata da Dio nella sua elezione. «Egli pud
ben riuscire, offendendo Dio e rovinando se stesso, a comportarsi ed at-
teggiarsi ad womo isolato e quindi rifiutato da Dio, a recitare questa
parte. Non spetta a lui perd essere quell’uomo, poiché Dio I'ha riserbato
a se stesso in Gest Cristo, con tutte le conseguenze, e quindi ha antici-
pato I'uomo» # Proprio a questi uomini & diretta la testimonianza della
comunitd sull’elezione di Gesiu Cristo. Egli & l'uvomo predestinato. Per
lui & valida la promessa di essere pure lui un eletto. La comunita, co-
stituita anche da empi, che poterono udire e credere a questa promessa
e devono di nuovo ascoltare e credere ad essa, pud soltanto testimoniare
una elezione della grazia di Dio. «Non pud lasciarsi scoraggiare da nes-
suna ‘esperienza’ nel portare di continuo a ciascuno, nel e col messaggio
di Gest Cristo, la promessa della sua elezione. Essa non ha alcun diritto

%0 KD 1/2, 2325, 267.

91 «Non esiste nessuna famiglia predestinata, nessun popolo predestinato — an-
che il popolo d’Tsraele & soltanto la prima (provvisoria) figura della comunita! =
nessuna umaniti predestinata. Ci sono soltanto #omini predestinati (in Gesh Cri-
sto, predestinati tramite la comunitd!)» (KD 11/2, 344).

%2 KD 11/2, 346.

9 KD 11/2, 346.

% KD 11/2, 348.




254 GRAZIA COME ELEZIONE

di capovolgere nuovamente il rapporto stabilito in Gest Cristo tra ele-
zione e rifiuto, tra promessa e minaccia... Non ha neppure diritto di cir-
condare la promessa di riserve. Essa & a conoscenza dell’originaria em-
pieta di ogni uomo. Ma sa soprattutto che Gesii Cristo, per decisione
eterna di Dio, & morto e risorto anche per Iui. E proprio di questo
deve... parlare a lui, senza riserve».”

Se l'empio accoglie questo messaggio della comunitid passa dalla vita
dell'vomo rifiutato a quella dell'uvomo eletto. E evidente che la vita
dell'vomo rifiutato sta in conflitto con la sua elezione e che I'elezione si
dimostra vittoriosa. Aver coscienza dell’elezione significa che I'uvomo co-
nosce questo dissidio e decide per la vita di un eletto.®® L’elezione in sé
perd ¢ indipendente e precede la sua decisione. La fede rivela e concre-
tizza D’elezione, ma non la costituisce. In questo modo viene relati-
vizzata la distinzione tra credenti e non credenti. «Nell’ambito della
divina elezione della grazia, gli eletti stanno evidentemente nelle mani
dell’'unico Dio, sotto la sua signoria, che ha per origine e principio Gesl1
Cristo; ma vi stanno anche gli altri: quelli per l'ubbidienza, questi per
la disubbidienza, quelli come liberi figli della casa, questi come schiavi
forzati e renitenti, quelli sotto la benedizione, questi sotto la maledizio-
ne di Dio».”7 «Proprio perché ambedue sono nelle mani onnipotenti di
Dio, la loro opposizione reciproca, pur con tutto il rigore che le & pro-
prio, pud essere soltanto relativa».® Dato che il contrassegno degli
eletti, che vale in origine per Gesti Cristo, ha valore anche per questi
‘altri’, ¢i si deve aspettare, secondo Barth, che essi non siano esclusi
dagli occhi di Dio. «Di pili: che non si debba attendere questo noi non
possiamo dirlo. Perd se volessimo affermare il contrario per qualsiasi al-
tro uomo, noi dovtemmo pensare come se Gesti Cristo non ci fosse».”
Alla fin fine la distinzione tra gli eletti e gli altri deriva dal fatto che
tutt’e due i gruppi testimoniano, in modo diverso, I'unica grazia di Dio.
Gli eletti danno espressione a cid che Dio vuole, ciog l'elezione. I ri-
fiutati rappresentano cid che Dio non vuole, ciot il rifiuto, che egli ha
preso su di sé in Gest Cristo. Gli eletti e i rifiutati sono solidali, sono
fratelli in Gesu Cristo.!” Barth sottolinea questo rapporto reciproco tra
elezione e rifiuto nelle figure di Abele e Caino, di Giacobbe ed Esaii,
di Paolo e di Giuda Iscariote, come pure nella relazione tra Chiesa
e sinagoga. In questa reciprocitd ognuno ha la sua determinata funzione:

% KD 11/2, 352.
% KD 11/2, 352-355.
91 KD 11/2, 382.
% KD 11/2, 386.
# KD 11/2, 385.
100 KD 11/2, 388-391.

DOTTRINA DELLA PREDESTINAZIONE 255

«Il poter vivere della grazia di Dio, restando in questo servizio, costi-
tuisce l'onore e la forza delluomo eletto».!® E viceversa: «Dove non
C’® nessuna speranza — e il rifiutato non ha speranza né in noi stessi
né nell’altro — I e soltanto i esiste la wera speranza, li e soltanto Ii
pud farsi sentire I'opera dello Spirito santo, pud venir accolta la predi-
cazione e veramente vissuta la fede. Il rifiutato, nel fornire... all’eletto
questo tema di riflessione, prende parte anch’egli alla di lui destinazione.
Essa consiste nella possibilitd per lui, in quanto rifiutato, di udire la pre-
dicazione della verita e di venire alla fede. Essa consiste nel diventare da
un involontario un volontario, da un indiretto un diretto testimone del-
lelezione di Gesll Cristo € della sua comuniti».'®

La dottrina dell’elezione di Barth non ha trovato soltanto consensi,
neppure da parte protestante. Emil Brunner, ad esempio, muove ad
essa il rimprovero di andare a finire praticamente in una dottrina
dell’apokatistasis® 1’obiezione dovrebbe essere ingiustificata, alme-
no in tale rigorisitd. Barth stesso vede il pericolo quando pone lin-
terrogativo: «Mi troverete anche voi colpevole dell’errore riguar-
dante P’apokatéstasis oppure concorderete con me nella convinzione
che rimane sempre piti conveniente ptredicare, pur con qualche ri-
schio, il vangelo datore di vita piuttosto che annunciare, senza que-
sto pericolo, la legge che uccide?».! Per quanto concerne i riftutati
non pud esistere nessuna conoscenza, ma soltanto una attesa.” La
questione del significato salvifico della cena per Giuda rimane, per
Barth, un problema aperto e quest’apertura ha un carattere esempla-
re: «La Chiesa non pud predicare nessuna apokatistasis, ma neppure
una grazia impotente di Gesu Cristo e una malvagita dell'uomo pre-
dominante nei confronti di essa; deve predicare invece, senza inde-
bolire il contrasto, ma anche senza arbitrarietd dualistiche, la supe-
riorita della grazia e 'impotenza della malvagitd umana nei confronti
di essa».® E un problema diverso vedere se questa riserva, fatta da
Barth stesso, ottenga nel corso della sua sistematica un’espressione

01 KD 11/2, 461.

102 KD 11/2, 508.

18 E, BrunNER, Die christliche Lebre von Gott, Zirich 1946, 375-379-

104 Citato in O. Weser — W. Kreck — E. Worr, Die Predigt von der Gnaden-
wabl, Miinchen 1951, 7.

105 KD 11/2, 385.

106 KD 11/2, 529.




256 GRAZIA COME ELEZIONE

sufficiente. Non sembra del tutto ingiustificata 'obiezione di una
esagerata ricerca della sistematicitd."” Barth sottolinea con tanta ener-
gia il trionfo della grazia divina a tutti i livelli, che pud sorgere al-
meno Dimpressione che peccato, infedeltd e rifiuto vengano dialet-
ticamente soppressi, in certa qual misura, e il problema del rifiuto si
risolva, alla fin fine, nel rendere oggetto di rifiuto soltanto il peccato
e non il peccatore.'® Problematica appare anche la motivazione cri-
stologica della dottrina dell’elezione, dal momento che Barth indica
Gest Cristo come il soggetto dell’elezione. Emil Brunner dovrebbe
aver ragione quando scrive: «Quando nell’affermazione neotestamen-
taria si patla dell’eterna elezione dei fedeli in Gesu Cristo, il sogget-
to dell’elezione & solo, e senza eccezioni, Dio, proptio come il sog-
getto della creazione & solo, e senza eccezione, Dio. Gesu Cristo & il
mediatore dell’elezione, cosi com® il mediatore della creazione».”
Questa visione non significa ritornare ad un Dio astrattamente con-
cepito, con un decretum absolutum, perché il Dio che elegge & il Dio
e Padre di Gesti Cristo. Essa non solo & piti conforme alla Scrittura,
ma salvaguarda con pilt chiarezza la libertd di Dio nell’eleggere in
Cristo e nel rifiutare al di fuori di lui. Infine, la critica a Barth do-
vrebbe culminare nell’obiezione che egli, all'interno della sua dottri-
na dell’elezione e sull’esempio della «rationes necessariae» di Ansel-
mo, non si occupa a sufficienza di una metafisica che soddisfi la ri-
chiesta sottolineata con forza da Lutero nella figura del «Deus abscon-
ditus»."® & con questa rigorosita di principio che Schwarzwiller for-
mula le sue domande a Barth, quando egli giunge a concludere: «Il
compito prefissato & risolto. L’oscurita & illuminata. Perd fu svelato
un mistero di Dio. Quando si riesce a svelare cosi un mistero di Dio,
quando si riesce a penetrare cosi a fondo in un essere divino, quando
si & in grado di abbracciare cosl pienamente con lo sguardo un agire

107 QOltre a E. Bugss, op. cit. (nota 74), 46ss. ed E. FRIEDMANN, op. cit. (nota
74), 128, cf. anche TLU. v. BavtHASAR, Karl Barth - Darstellung und Deutung seiner
Theologie, Olten 1951, 186-201, 255-257.

108 Cf, H.-G. FrirzscHE, Lebrbuch der Dogmatik 11, 202.

19 B, BrUNNER, op. cit., 337; anche in G. GLOEGE, op. cit. (nota 74), 214217 ed
E. BuEss, op. cit, 48-Go, si trova una critica alle implicazioni cristologiche della
dottrina dell’elezione di Barth.

10 ¥, ScuwaARZWALLER, Das Goiteslob, cit.,, 19-30.

DOTTRINA DELLA PREDESTINAZIONE 2.5

divino, si ha ancora a che fare con un mistero, con un modo di es-
sere e di agire del Dio vivente?».™

Noi vorremmo dubitare, se possibile, di una simile valutazione di
Barth, che vede in lui il maggiore rappresentante della direzione di-
fesa da Erasmo nei confronti di Lutero, come ritiene appunto Schwat-
swiller. 11 persistente richiamo di Barth al nome di Gest Cristo (non
ad un principio) raccomanda molta attenzione.? Qualsiasi giudizio
si dia di questo problema, dovrebbe essere irrefutabile il fatto che
Barth, nella sua dottrina dell’elezione, ha indicato nuove strade,
che neppure la teologia cattolica pud ignorare. L’idea che noi nella
Scrittura abbiamo a che fare col Dio e col Padre di Gesti Cristo, con
il suo concreto disegno salvifico in Gest Cristo, che la Scrittura cl
parla del libero agire di Dio, non costituito da un semplice e metafi-
sico equilibrio tra le forme d’azione di Dio,® I'idea che Dio — il
Deus in sua maiestate absconditus — vuol essere trovato da noi sol-
tanto in Gest Cristo,"* quest’idea deve venir mantenuta anche e
proprio nella dottrina della predestinazione. La teologia non pud ri-
salire dietro la motivazione cristologica della dottrina della predesti-
nazione. Spiegando Roms. 9-II essa non pud neppure effettuare la
restrizione individualistica che si trova in Agostino. Una dogmati-
ca di orientamento storico-salvifico, proprio in vista di Rom. 9-11 €
tenendo presente anche la teologia dell’elezione dell’AT, deve pren-
dere sul serio il fatto che I’elezione della grazia di Dio si riferisce
ad Tsracle ed alla Chiesa e che a partire da qui ed in questo conte-
sto si illumina il problema dell’elezione e del rifiuto del singolo. La
dottrina della predestinazione bene intesa € realmente, nel suo nu-
cleo centrale, vangelo, lieta novella, poiché essa & la dottrina della
elezione della grazia divina in Gesu Cristo. Non puo essere compito
della teologia oscurare, in un secondo tempo questa lieta novella;
essa pud soltanto tentare di attribuirle quel valore che le spetta nel
discorso su Dio e sulla sua grazia.

11 K. SCHWARZWALLER, op. cil., 30.

12 Syl significato del nome di Gesi Cristo in Barth cf. E. FRIEDMANN, op. cit.,
I15-124. '

13 Cf. M. Lourer, Mysterium Salutis 11/1, 383-399. _

114 . ScawsrzwALLER, Theologia crucis, cit., (nota 69), con rimando a Lutero.




258 GRAZIA COME ELEZIONE

2. Elaborazione sistematica

Dopo la scorsa attraverso la problematica della dottrina della prede-
stinazione, quale si presenta nella storia della teologia, dobbiamo
tentare, almeno a grandi linee, di formulare in termini teologici la
testimonianza dell’elezione della grazia divina. Per procedere in modo
corretto & necessario premettere una riflessione ermeneutica, la qua-
le per un verso derivera gid da quanto verrd detto in dettaglio nei
punti seguenti, per l’altro avra il compito di definire quell’ambito di
comprensione, nel quale dev’essere ascoltato il messaggio biblico del-
’elezione della grazia divina.

a. Premesse ermeneutiche

aa. Scelta critica della tradizione teologica. La presunzione di poter
portare avanti la dottrina della predestinazione, senza considerare la
precedente tradizione teologica, sarebbe abbastanza ingenua. Questa
tradizione ha la sua importanza poiché ha messo in risalto chiaramen-
te alcuni aspetti fondamentali della dottrina della predestinazione,
come ad esempio I’assoluto carattere di grazia dell’elezione divina,
contro ogni pelagianesimo e semipelagianesimo, e l"universale volon-
ta di salvezza di Dio, contro le diverse forme di un agostinismo estre-
mo; essa ha perd anche la sua profonda problematicitd, in quanto la
teologia in tema di predestinazione subisce in forma esclusiva, nel-
I’Occidente, l'influenza di Agostino, anche 1a dove si criticano le ri-
gide formule dell’ultimo Agostino. Tutto cid significa che la teologia
odierna deve porsi la questione della predestinazione non senza un
critico confronto con tale tradizione.

Riguardo a questa tradizione sard urgente anzitutto distinguere la
testimonianza biblica sull’elezione della grazia dalla problematica che
& penetrata nella teologia solo pili tardi, nel corso della discussione
con la filosofia greca. Cosi facendo non viene propugnato un puro bi-
blicismo, oppure una specie di positivismo della rivelazione. La pro-
blematica filosofica della predestinazione & senz’altro rilevante anche
in teologia nel senso che tratta di questioni alle quali si riferisce la

ELABORAZIONE SISTEMATICA 259

rivelazione. In questo senso Tillich postula a ragione un metodo di
correlazione per la teologia. Ma essa non pud affatto tendere a de-
rivare la risposta dalle questioni. Vale a dire, la testimonianza della
rivelazione non pud venir spiegata con schemi di pensiero ad essa
estranei. Nel contesto della predestinazione ¢id riguarda specialmen-
te la problematica di determinismo o indeterminismo. L’imposta-
zione teologica della dottrina della predestinazione va perduta se si
vuole trattare la predestinazione in base a questo schema.' Il fatto
che gia i padri, prima di Agostino, si avventurassero in questa im-
postazione del problema & comprensibile se si osserva la disputa che
dovettero sostenere col fatalismo ed il naturalismo stoicista. In es-
sa si giunge soltanto, con troppa facilita, ad uno scambio, spesso bril-
lante, tra una é\evdepler cristiana ed un adteEoloov filosofico, ad una
problematica, alla quale neppure Agostino riuscl a sottrarsi, benché
egli, a partire dallo scritto Ad Simplicianum, accentuasse temi di-
versi da quelli delle sue prime opere.” D’altronde oggi si deve ri-
levare che la dottrina della predestinazione taglia a meta I’alternati-
va determinismo/indeterminismo. Una elezione della grazia divina
¢ rifiuto di ogni forma di indeterminismo, che vorrebbe considera-
re 'uomo come prodotto del puro caso. Ma & anche rifiuto di ogni
forma del determinismo, per il quale la storia si svolge meccanicisti-
camente, in base ad un piano eterno di Dio. Qui si trascura il fatto
che la storia comprende l’agire personale e responsabile dell'uomo,
sia esso donato da Dio, sia esso conseguenza di un rifiuto; si dimen-
tica pure che nella storia esiste un libero reagire di Dio, che nella
sua enigmaticitd — e molte volte anche scandalositd — si sottrae ad

us Cf, P. TirvicH, Systematische Theologie 1, Stuttgart 21956, 73-80.

116 A ragione si oppongono, tra gli altri, K. BartH, Gottes Gnadenwabl, 11;
KD 11/2, 46-51; K. ScuwarzwALLER, Das Gotteslob, 82: «Se soltanto si parla
di determinismo, si parla al di fuori di contesti teologici e gii non pilt della
predestinazione, E quando si inizia a spiegare la predestinazione in termini deter-
ministici, si & rinunciato alla materia prima». Cf. op. cit., 205, 210. L’insufficienza
dei due concetti di determinismo/indeterminismo per la spiegazione di Rom. o¢-17,
¢ indicata da CH. MuULLER, Gottes Gerechtigkeit und Gottes Volk - Eine Unfersus
chung 2u Romer 9-11, Gottingen 1964, 79; cf. anche U. Luz, Das Geschichtsverstin-
dnis des Paulus, Miinchen 1968, 240.

W7 Cf. KH. Scueikre, ‘Erwihlung und Freiheit im Romerbrief nach der Ausle-
gung der Viter’, in: ThQ 131 (195I) 205s.




260 GRAZIA COME ELEZIONE

ogni approccio conoscitivo dell'uomo. Proprio osservando AT si
deve dire: «La volontd di Jahwe si attua sia nel cielo che nella
storia, ed & una volonta attiva, vitale, libera ed indeterminata, che
ha tuttavia per reazione, in ogni attivitd ed iniziativa stabile, la li-
berta».® A partire da qui non si pud accettare che la questione della
predestinazione venga trattata secondo le categotie della causalita,
perché quest’ultima esprime soltanto in forma inadeguata il caratte-
re storico e personale dell’azione salvifica di Dio e dell’acquisizione
della salvezza.® Una volta che si abbia aderito all’alternativa deter-
minismo/indeterminismo e che si abbia spiegato la predestinazione
in base ad uno schema causale, & poi difficile evitare il vicolo cieco,
nel quale sono capitate le diverse scuole teologiche in questo pro-
blema.

La dottrina della predestinazione non pud neppure venir inte-
grata in una dottrina generale della provvidenza, di modo che la
predestinazione appaia semplicemente come ‘pars providentiae’. Que-
st’unione risultd naturale in Agostino, quando nel suo pensiero una
idea di ordine universale si combind con l'impostazione paolina di
Rom. 9-11. Si deve obiettare a cid che alla grazia, e quindi anche
all’elezione della grazia divina, spetta un prius non cronologico ma
essenziale nei confronti della natura e percid la natura deve venir
compresa a partire dalla grazia e la provvidenza a partire dall’ele-
zione della grazia di Dio.

Infine, di fronte alla dottrina della predestinazione ispirata ad
Agostino, si deve sottolineare che non esiste nella testimonianza del-
la rivelazione alcun parallelismo tra elezione e rifiuto, basato su un
astratto decreto divino. Nell’unica concreta decisione di salvezza in
Gest Cristo & superato non soltanto ogni decreto astratto, concepito

18 K, SCHWARZWALLER, op. cit, 205. In riferimento a Paolo (Rom. 9-11) Ca
MULLER, op. cif., 79, osserva: «Il determinismo non pud esprimere né il perma-
nente creare di Dio né la responsabilitd dell’'nomo, mentre Iindeterminismo non
presta attenzione all’attiva operativita di Dio. Cid che viene isolato dai due con-
cetti, & strettamente collegato in Paolo: Dio opera di continuo nel Verbo una nuo-
va elezione e un nuovo rifiuto dell’nomo, cosl come l'uomo & responsabile nell'ac-
cettare o nel rigettare lo stesso Verbo».

19 Cf. la critica di E. BrUNNER, Die christliche Lebre von Gott, 339ss. e O.
Weser, Grundlagen der Dogmatik 11, 514 ss.

ELABORAZIONE SISTEMATICA 261
indipendentemente da questa decisione salvifica, ma in lui & elimi-
nata anche in linea di principio ogni simmetria di elezione e rifiuto,
poiché egli & il si di principio all’'uvomo (2 Cor. 1,19); e questo non
in un tranquillo passar sopra al peccato dell’'uomo, ma divenendo lui
peccato per noi (2 Cor. 5,21). Tommaso ha visto giusto, quando
tratta in S. Th. 111, q. 24 ‘de praedestinatione Christi’ e quando, in
rapporto all’intera questione della predestinazione in 1, q. 23, a. 4
s. c., cita Eph. 1,4: «Elegit nos in ipso ante mundi constitutionems;
tutto dipende dal fatto che I’ ‘elegit nos in ipso’ venga posto real-
mente come punto di partenza della predestinazione; non si pud pat-
lare quindi della predestinazione di Cristo quasi come di un corolla-
rio, dopo aver gid sviluppato un concetto universale di predestina-
zione che non tien conto della nostra elezione in Gesu Cristo.

bb. Elezione ed esperienza. Si deve sottolineare con forza che la
esperienza non & un punto di partenza per la dottrina della prede-
stinazione; alcuni invece, partendo dalla fede ed infedeltd esistente,
giungono, come Calvino ad esempio, ad una doppia predestinazione,
oppure cercano dei segni che indichino lo stato di elezione degli uni
e quello di non elezione degli altri.'™ Non si deve affatto mettere in
dubbio che esistano dei segni dell’elezione divina nel senso che I'uo-
mo scorge, per cosi dire, nell’agire salvifico di Dio in Gesu Cristo
I'incrollabile fedeltd di Dio; viene donato cosi a lui non un sapere,
ma una fiduciosa certezza che Dio portera anche a termine la buona
opera che ha iniziato con noi; perd tutto viene qui falsato se si tra-
sformano le espressionj esistenziali in norme obiettive, astratte,” se
si cercano al di fuori della fede e a partire dall’esperienza dei segni
dell’elezione o della non elezione. In questo senso l’esperienza, vista
come punto di partenza di una dottrina della predestinazione, pud
soltanto venir rifiutata, poiché essa si arroga un sapere quanto meno
congetturale, che non spetta in nessun modo all’'uomo.

Ciononostante ’esperienza ha il suo significato in connessione con
la dottrina della predestinazione. E lo ha in un senso positivo. Data,

120 Contro la prova della predestinazione in base all’esperienza of. K. Barth,
KD 11/2, 39-41. '
121 Cf, J. MoLTMANN, Pridestination und Perseveranz, so.




il

262 GRAZIA COME ELEZIONE

ciod, la realty della tentazione alla predestinazione, nelle diverse
figure che essa pud assumere, questa espetienza & proprio cid che
dev’essere superato non grazie ad una dottrina della predestinazione,
ma con fede e speranza. Qui trova la sua validita la frase di Molt-
mann nei confronti di Calvino: «La promessa della perseveranza
per la fede, che consiste nel non poter allontanarsi da Dio neppure
nella caduta e nell’errore, nella tentazione e nel peccato, non ¢&... un
principio dell’esperienza, dal quale il credente pud trarre certezza,
ma un principio di fede, con il quale egli fa delle esperienze e vince
le tentazioni».? La dottrina della predestinazione implica anche una
scelta critica delle ‘esperienze’ diverse, con le quali gli uomini cer-
cano di orientarsi. A partire dalla retta comprensione dell’elezione
della grazia di Dio in Gesit Cristo, essa ripudia la concezione che ci
siano delle famiglie o dei popoli predestinati. Si oppone ad ogni
classificazione degli uomini in signori uomini e uomini di secondo ran-
g0.2 E abbastanza singolare — e dal canto suo tuttavia non & strano
— che simili conseguenze fatali fossero tratte proprio dalla dottrina
della predestinazione, certo da una dottrina della predestinazione
falsamente interpretata.® In realth la dottrina dell’elezione della
grazia divina comporta la critica pitt serrata di simili concezioni,
poiché essa frantuma ogni criterio umano dello stato di elezione,
dal momento che a Dio piace scegliere proprio Iinsensato e il de-
bole petr annientare ogni saggezza mondana (r Cor. 1,26ss.); di
conseguenza, per il cristiano pud esistere soltanto un vantarsi nel
Signore (r Cor. 1,31), ma non un glorificarsi a motivo di qualche
pregio umano, confermato da espetienze sicure. Sarebbe insufficiente
vedere esclusivamente in questa funzione critica il significato teolo-
gico della dottrina dell’elezione. Ma essa non pud venir formulata
senza dare rilievo a tale funzione critica.

12 Cf, J. MoLTMANN, op. cit. 49.

13 Questa funzione critica della dottrina della predestinazione viene elaborata
specialmente da H.G. Frierzscue, Lebrbuch der Dogmatik 11, 209-213.

124 Cf, .-G, FriTzscHE, op. cif., 183ss.; con richiamo a K. Bartn, KD 11/2,
425 ed allillustrazione di Max Weber della religiositd puritana nei confronti del-
elezione, come pure H.-G. FRITZSCHE, op. cit., 194 con il richiamo ai Boeri cal-
vinisti in Sudafrica.

ELABORAZIONE SISTEMATICA 263

cc. Limiti della sistematicita. La dottrina della predestinazione
dev’essere consapevole dei limiti interni che qui vengono stabiliti
per la sistematicitd, Questa coscienza & presente, in qualche modo,
in tutte le forme della dottrina della predestinazione, comunque si
sia parlato del mistero dell’elezione della grazia divina. Alcuni teo-
logi si preoccuparono cosi di parlare anche dei due estremi della ca-
tena (predestinazione e liberum arbitrium), che si dovrebbero man-
tenere, ma dei quali non si sa come si incontrino.” Il richiamo al
mistero della predestinazione rimane perd inadeguato 13 dove si co-
struisce la predestinazione con il presupposto di un decreto assoluto
di Dio e di una conoscenza dell’esito pratico del giudizio, in uno
stretto parallelismo di elezione e rifiuto. Di fronte a cid si deve ri-
chiamare I’attenzione sui limiti di principio della dottrina della pre-
destinazione, i quali consistono nell’impossibilita di derivare una
qualche specie di principio esaminabile e disponibile, poiché Dio &
e rimane libero nella sua scelta di grazia ed anche perché la sua
autodeterminazione nella concreta decisione salvifica in Gest Cristo
non & un’autodeterminazione in base ad un astratto principio cri-
stologico, ma una concretizzazione in una persona vivente e libera.

In Gest Cristo & pronunciato in forma definitiva il si divino al-
'uomo e questo si ha valore universale dal momento che in Gesu
Cristo & offerta la salvezza a tutti gli uomini. Non esiste, in fin dei
conti, nessuna decisione sulla salvezza che non sia in rapporto con
Gesu Cristo. Egli & cosi, nella sua persona e nella sua opera di sal-
vezza, la rivelazione dell’'universale volontd salvifica di Dio. I testi
scritturistici, che in questo o quel modo testimoniano o illustrano
P’azione universale della grazia di Dio,”® acquistano la loro piena
forza espressiva per documentate 1'universale volonta salvifica di Dio
soltanto. se si leggono in un contesto cristologico. L’evento Cristo &
la rivelazione dell’universale volontd di salvezza di Dio perché in
Iui 1a storia dell’'uomo come tale & destinata alla salvezza. Quest’even-

125 . RonpeT, ‘Prédestination, grice et liberté’, in: NRTh 79 (1947) 469.

126 Dall’AT, ad esempio, vengono citati: la storia di Giona, giusti come Giobbe
e Melchisedech, che vivono al di fuori del popolo dell’alleanza, linvito a con-
versione tivolto da Dio ai peccatori (ad. es. Prov. 1,2023; Ez. 33,11) ecc. Nel
NT 1 Tim. 2,4 tiassume quello che le varie similitudini del vangelo dicono in
linguaggio figurato (cf. ad es. le parabole di Le. 15,1-32).




264 GRAZIA COME ELEZIONE
to non & affatto ambivalente. E un avvenimento universale, & un
evento che non pud pitt venir annullato. E anche un evento che non
si accosta all'uomo quasi dall’esterno, ma che determina I'vomo nel-
Pintimo, in quanto egli & gia un altro prima della sua decisione sog-
gettiva, in forza di questa volontd di salvezza.”” Cid vuol dire che
'uomo concreto prima della sua decisione personale & determinato
nel suo intimo non soltanto da una situazione di rovina (peccato del
mondo, peccato originale) ma anche da una istanza della salvezza e
della grazia; I’ambivalenza della sua situazione sta proprio nel fatto
che questi due momenti non possono venir semplicemente pareggia-
ti., L’evento della grazia si deve considerare in ogni caso come un
avvenimento che non sta in certo qual modo di fronte all'uomo, co-
me una offerta esteriore, ma si verifica in un uomo, che gia da
sempre & stato raggiunto dalla volontd salvifica della grazia divina.

La rivelazione dell’universale volontd di salvezza di Dio in Gesl
Cristo esclude una sistematicith che consideri, in un parallelismus
membrorum, elezione e rifiuto come species del concetto superiore
generale di predestinazione. E escluso perd anche laltro estremo,
una dottrina dell’apokatistatis,”® la quale in fondo non si accorge
che il focus della dottrina della predestinazione non & affatto un
principio cristologico, dal quale si possano rilevare dei dati, non
tien conto del fatto che non pud esistere un individuo definitivamen-
te rifiutato, ma solo la persona vivente di Gesu Cristo, al quale &
affidato il giudizio e che, come giudice, & libero.™ Da questo punto
di vista si pud dire che una dottrina della predestinazione non &
senza problemi, in quanto essa raccomanda, in corrispondenza col
carattere di una dottrina, una sistematizzazione che & inadeguata pro-
prio rispetto all’oggetto, cui essa si riferisce. Come sottolinea a ra-
gione Schwarzwiller, la dottrina della predestinazione rettamente in-
tesa non ha affatto un carattere dottrinario, ma di professione di
fede.™ Nella sua essenza & lode di Dio da parte della comunita ten-

127 Cf, K. Rauner, ‘Rechtfertigung’, in: LThK virr (1963) 1043

128 Schleiermacher, con la sua dottrina dellelezione, propende per questa dire-
zione. Cf. H.-G. FrietzscHE, Lebrubch der Dogmatik 11, 199 ss.

129 Cf., O. WEeBER, Grundlagen der Dogmatik 11, 504. :

130 K, ScuwARZWALLER, Das Gotteslob, cit., 211, 240. U. Luz, op. cit. (nota 116),

ELABORAZIONE SISTEMATICA 265

tata. «...nessuno pud parlare dell’elezione, cosi come se egli si fosse
trovato nel consiglio di Dio. Noi possiamo patlare di essa soltanto
come persone che la ricevono e che ne sono grate, nei nostri limiti e
percid solo nel luogo che & a noi preparato: la comunita».™

dd. Il punto di partenza della dottrina della predestinazione. Le
nostre considerazioni ci hanno gia portato al punto di partenza della
dottrina della predestinazione. Il suo punto d’origine & la comunita,
la quale pud affermare, sulla scorta della parola di Dio, di essere
stata eletta in Gesu Cristo e percid fa oggetto della sua professione
di fede e della sua lode ’elezione della grazia di Dio. Questo, e
non altri, & l'intento della lettera agli Efesini, quando in essa viene
lodato il Dio e Padre del nostro Signore Gesu Cristo, il quale ci ha
eletti in lui fin dalla fondazione del mondo, affinché fossimo santi e
senza macchia davanti a lui (Eph. 1,35.), come pure quando Paolo
in essa si riconosce Sudxoveg del vangelo; lui, il pili piccolo tra i
santi, ha ricevuto la grazia «di annunciare ai pagani come lieta no-
vella Pinsondabile ricchezza del Cristo» e »di rendere chiaro di
quale specie sia il disegno del mistero nascosto nei secoli in Dio,
creatore di tutto; affinché sia manifestata ora ai principati e alle
potesta nelle regioni celesti, per mezzo della comunita, la multiforme
sapienza di Dio, in conformita del disegno eterno che egli ha attuato
in Cristo Gesu nostro Signore, nel quale abbiamo ’ardire di acco-
starci con lieta confidenza per la fede in Iui» (Eph. 3,7-12)."* Que-
sto & dunque il tema che la dottrina della predestinazione deve svi-
luppare; a partire da qui e in questo modo si deve parlare dell’ele-
zione della grazia di Dio.

Da siffatta impostazione comprendiamo pure che la dottrina della
predestinazione ha una struttura protologica ed una escatologica. Ha
una struttura protologica in quanto nell’evento della vocazione e
della fede fa vedere la semplice anteriorita e premura della volonta

37 sottolinea, per l'aspetto ermeneutico, il carattere discorsivo di Rom. o-11. Il te-
sto non pud venir direttamente obiettivato in affermazione.

131 O, WeBER, op. cif., 504.

.132 Tradotto cosi da O. Weser, ‘Die Lehre von der Erwihlung und die Verkiin--
digung’, in: O. WeBer — W. Kreck — E. Worr, Die Predigt von der Guna-
denwabl, 9.




266 GRAZIA COME ELEZIONE

di grazia di Dio e non permette di fondare questo evento sul caso e
sulla volontd dell’uomo. «L’elezione & cid che precede fin dall’eter-
nitd la chiamata storica».®® Questo aspetto protologico da espressio-
ne al concetto di una prae - destinatio (TpooplCew, TEOYLYVWTHELY ),
ad esso rimanda pure il concetto di una ‘elezione eterna’, nelle di-
verse accezioni (Eph. 1,3: &v Toig émoupaviols; Eph. 1,4: Tpd AT
BoMie xbopov)™ in cui viene testimoniato. Per quanto concerne l'ele-
zione, eternitd non indica un’astratta assenza di tempo, e neppure
la semplice pre-temporalitd di una decisione divina, ma essa affer-
ma che Dio & Signore del tempo, che la sua eternitd qualifica i
tempo, che I’elezione e la chiamata di Dio, che avvengono nella sto-
ria, hanno la loro validith perché in esse si manifesta una divina
volontd eterna di grazia in vista di Gesu Cristo.” Prae-destinatio in
questo senso & anzitutto un concetto di valore.™ I termini neotesta-
mentari composti con il pro «guardano ‘allindietro’ nel senso che
accentuano Pincondizionato essere-prima della decisione divina ed
il suo immutabile valore, senza per questo farne una legge di svi-
luppo che degradi la storia a pura apparenza. Al contrario, il valo-
re della decisione divina, che abbraccia Ievento storico, lo zrasfor-
ma in un’area legittima di valida decisione».”

La dottrina della predestinazione ha anche una struttura escato-
logica in quanto porta «la fede a vedere, nella divina parola che a
lei si rivolge, che la chiama alla vita, Fattendibile veracita di Dio e
la sua assoluta fedelti». «Come la chiamata poggia sulla elezione e
sulla promessa antecedente, cosi, per altro verso, essa & indirizzata
ed aperta alla conservazione, al compimento e alla glorificazione

133 T, MoLTMANN, Pridestination und Perseveranz, 32. ' s

13 Cf. per la terminologia H.M. Dion, ‘La prédestination dans saint Paul’, in:
RScR 53 (1965) 11-27. ‘ i

135 Cf. O. WepEr, Grundlagen der Dogmatik 11, 5065.; per il concetto dell’eter-
nitd in rappotto con l'elezione vedi E. Brunner, Die christliche Lefare von Gott,
341-344. «E quindi anche Dlelezione eterna & qualcosa di affatto diverso da una
decisione che & avvenuta per noi da molto, moltissimo tempo. L'elezione eterna ¢
piuttosto cid che si realizza nel tempo con T’evento Gesti Cristo. L’elgzione' eterna
afferma che la parola d’amore di Dio, che mi raggiunge ora in .C%esu (;rlsto, mi
raggiunge dall’eternitd; essa ‘pre’-cede la mia esistenza e la mia decisione, in quanto
le rende possibilis (op. cit., 343).

1% O, WeBER, op. cit., 496; K. Bartw, Gottes Gnadenwabl, 8.

137 O, WEBER, 0p. cit., 514.

ELABORAZIONE SISTEMATICA 267
eterna dell'uvomo».™ Questo risvolto escatologico della dottrina del-
la predestinazione si evidenzia nel collegamento tra la predestinazio-
ne e la perseveranza. La perseveranza & manifestazione della strut-
tura di speranza dello stato di elezione, in quanto 1'uomo, che alla
luce della parola di Dio sa di essere eletto in Gesti Cristo e nella
comunitd, fa assegnamento sulla fedeltd di Dio alle sue promesse.
Uno schema causale verrebbe a falsare proprio qui l'intero contesto
di significato. «Infatti la relazione storica di promessa ed elezione
non & identica al rapporto deterministico di causa ed effetto».” Lo
adempimento delle promesse non avviene automaticamente, ma per
una necessitd interiore, personale; come nuova opera di Dio, esso
tien fede all’elezione in ragione della fedeltd.'® L’e8éEacev, che per
Rom. 8,30 ha un carattere anticipatorio, ha nello stesso tempo una
componente futura, la possibilita, per 'vomo eletto, dell’eterna glo-
rificazione tramite Gesu Cristo.

Dovrebbero cosi essere chiari i pitt importanti presupposti erme-
neutici; alla loro luce dobbiamo ora completare le affermazioni sulla
elezione della grazia divina, ed anche sul rifiuto, dal momento che
quest’ ‘ombra’ fa parte della scelta divina.

b. L’elezione della comunita

In questo e nei punti seguenti cerchiamo di esporre le affermazioni
sull’elezione della grazia di Dio in forma sistematica, in modo da

ricavare, con la chiarezza possibile, il messaggio biblico su questo
tema.” Se parliamo in primo luogo dell’elezione della comunita, cid
avviene perché le affermazioni dell’A e del NT concordano nell’in-
dirizzare al popolo eletto di Dio lelezione della grazia divina. Sia
IPelezione del singolo sia 'universalismo che appare nella Scrittura,
devono venir visti in questo contesto.

e L e e

138 J. MoOLTMANN, 0p. cif., 33.

139 T, MoOLTMANN, op. cit., 36.

40 7 MOLTMANN, op. cit., 37.

141 Non si tratta ora né di sviluppare dei concetti biblici in termini pilt o meno
genetici, né di giustificare delle tesi teologiche con dei singoli testi scritturistici.
Cerchiamo piuttosto di dire, sotto forma di una riflessione sistematica, cid che
afferma il messaggio dell’elezione della grazia di Dio alla luce delle affermazioni

e S AT




GRAZIA COME ELEZIONE

Rispetto alla comunitd, Paolo formula l'intento della divina vo-
lontd di elezione sottolineando tre volte I'exhéyesden, in 1 Cor.
1,27-29: «Cid che & stolto per il mondo, Iddio lo scelse per con-
fondere i sapienti; e cid che per il mondo & debole, Iddio lo scelse
per confondere quello che & forte; scelse cid che per il mondo non
ha nobiltd e valore, cid che non esiste, per ridurre al nulla cid che
esiste».' In Eph. 1,4-6 si dice della comunita: «Egli ci ha prescelti
in lui, prima della fondazione del mondo, a essergli santi e senza
macchia al cospetto suo, avendoci, nel suo amore, predestinati ad
essere figli adottivi, per Gesti Cristo, secondo il beneplacito della
sua volontd, affinché fosse magnificata la gloria della grazia sua».
E 1 Pt 1,2 insegna ai cristiani nella diaspora come devono compren-
dere il loro essere cristiani alla luce dell’eterna elezione della grazia
di Dio: «...quelli che sono gli eletti, secondo la prescienza di Dio
Padre, mediante la santificazione dello Spirito, per obbedire a Cri-
sto ed essere aspersi dal suo sangue».

Il NT interpreta cosi alla luce dell’evento-Cristo cid che nell’AT,
nella teologia dell’elezione del Deuteronomio anzitutto, vien detto
sull’elezione del popolo di Dio: «Tu infatti sei un popolo consacrato
a Jahwe tuo Dio e, tra tutti i popoli che sono sulla faccia della terra,
Jahwe ha scelto te affinché sia un popolo particolarmente suo» (D+.
14,2). «Jahwe non si & unito a voi e non vi ha scelto perché siete
pilt numerosi di tutti gli altri popoli: anzi voi siete il piti piccolo
di tutti i popoli. Ma vi ha fatto uscire con mano potente ¢ vi ha

liberato dalla casa di schiavith, dal potere del faraone, re d’Egitto,
per 'amore di Jahwe verso di voi e perché ha mantenuto il giura-
mento che aveva fatto ai vostri padri» (Dz. 7,7 s. Cf. anche D¢, 4,
37 88.; T0,I5)

T detti di elezione nel D¢ dunque comprendono soprattutto le seguenti
idee: Jahwe separa Isracle dagli altri popoli, affinché sia un popolo san-

bibliche principali. Cf. la sintesi sistematica di E. Scuimk, Der tebologisches Syl-
logismus (nota 224) 305-312.

142 Cf, per i testi neotestamentari G. ScHrENK, ‘“xhéyopenw’, in: TAW 1v, 1795,
185.

ELABORAZIONE SISTEMATICA 269

to, che appartiene a Jahwe. Dio ha destinato Isracle a cid, e senza ragio-
ne. L'elezione & dovuta soltanto all’amore e alla fedeltd di Dio.*®

Al termine neotestamentario di &xMéyeodar corrisponde nel’AT, come
termine tecnico, ‘bachar’ ™ Nel Dt-Is vengono spesso usati, l'uno accan-
to all’altro, ‘backir’ (eletti) e ‘ebed’ (servo). «Come ‘bachar’ in quanto
termine teologico & una creazione deuteronomistica, cosi ‘bachir’ sembra
appartenere al Deutero-Isaia».!*® Nell'uso religioso di ‘bachar’, secondo
Vriesen, l’accento viene posto sulla grazia come motivo dell’elezione:
«..l'uomo, in questo caso il popolo d’Israele, nel’AT non ha nei con-
fronti di Dio alcun valore proprio, per amore del quale Dio lo avrebbe
eletto».* Concetti affini sono ‘jada’ (riconoscere), ‘hibdil’) (separate),
‘gard’ (chiamare: cf. specialmente Is 41,9), ‘lakach’ (prendere: cf. Ex.
6,7 e altrove).

In quanto lelezione di Israele ad opera di Jahwe trova un corrispon-
dente nell’elezione di Jahwe da parte di Israele, si pud patlare di una
certa correlazione;"’ si tratta perd, nel secondo membro, di una affer-
mazione limitata.® Il soggetto vero e proptio dell’elezione & Jahwe e
quando questo atto di scelta riguarda, in occasioni diverse, delle per-
sone singole (patriarchi, Mosé: Ps. 106,23, David: Ps. 78,70), o lele-
zione al sacerdozio o soprattutto quella del re — che viene insediato da
uomini, ma scelto da Jahwe —, quest’elezione di individui singoli de-
v'essere vista nel contesto dell’elezione della comunita.™® Per Quell la
base originaria dell’elezione sta nel «riconoscere il particolare, irrinun-
ciabile ed irrepetibile contenuto ideale della storia del popolo di Jahwe
tra i popoli».!

B oggetto di controversia la misura in cui P'elezione sia elezione al ser-
vizio.® L’idea perd & parte essenziale dell’elezione, in quanto Israele,

43 Compendio in TH. VRIESEN, Die Erwiblung Israels nach dem Alten Testament,
Ziirich 1963, 61.

W Cf. Tu. VRIESEN, op. cit., 36-41; G. QUELL, ‘¢xhéyopow’, (AT), in: THW 1v, 153.

145 Ta, VRIESEN, op. cif., 49.

46 TH, VRIESEN, op. cit., 4ISs.

147 Tu, VRIESEN, op. cil., 20.

48 G, QUELL, op. cit., 49.

199 Tr, VRIESEN, op. cif., 45-50; G. QUELL, op. cit., 156-163; K. Koca, “Zur Ges-
chichte der Erwihlungsvorstellung in Israel’, in: ZAW 67 (1955), 205-226.

150 G, QUELL, op. cif., 158. Le affermazioni sull'elezione del re sono per QUELL
(op. cit., 159) il primo tentativo di una fissazione concettuale della fede nell’elezione
del popolo.

151 G. QUELL, op. cif., 164.

152 T] fatto che lelezione sia elezione ad un compito viene accentuato anzitutto
da Tu. VRieseN (op. cit., 34, 4T, 53, 109 ss.) e da FLH. RowiEy, The Biblical Doctri-
ne of Election, London 1950, 41, 44, 52, 95, 97. Lo criticano K. KocH, op. cit,
220 e P. Avtmvany, Erwiblungstbeologie und Universalismus im Alten Testament,
«BZAW>» 92, Berlin 1964, 18.




270 GRAZIA COME ELEZIONE

Y

come popolo eletto, & chiamato a glorificare il nome di Jahwe nel mondo
e l'clezione dei singoli, inoltre, dev’essere vista in connessione con la
loro funzione. Del resto non pud venir trascurata la storia dell’idea di
elezione all’interno del’AT.® Per Altmann questa storia forma un arco
di tensione, nel quale sono visibili tre grandi linee: «una, nella quale
gioca il ruolo maggiore una predilezione di Israele, concessa tramite la
elezione, una seconda, per la quale & importante soprattutto il compito
del popolo eletto, ed una terza in cui viene in luce lidea che Israele
deve rappresentare Jahwe nel mondo. L’universalismo infine pud oltre-
passare anche ogni teologia dell’elezione».”™ Osservando questa storia non
si potrad certo indicare la teologia dell’elezione del D¢., molto particola-
ristica, come il punto vertice della teologia dell’elezione veterotestamen-
taria ' e si presterd particolare attenzione all’ampliamento universalisti-
co dell'idea di elezione in Dz-Is (cf. 42,1-4.5-9; 49,75.), ed anche in
Mal. 1,11 e Soph. 2,11; 3,9 5. Pure in questo caso si dovrd evitare una
falsa armonizzazione ed una unilaterale considerazione evoluzionistica dei
testi dell’AT. Le tensioni della dottrina biblica dell’elezione hanno la lo-
ro duratura importanza teologica, essendo in ogni caso anche un richia-
mo all'imperscrutabilitd della scelta divina, ed il mettere in questione
ogni falsa certezza di elezione, come fanno ad esempio Amos (6,1) e Mi-
chea (2,6-8), fa parte, quale istanza permanente, della comprensione teo-
logica della scelta della grazia divina.'® Lo stesso vale per I'idea di ri-
fiuto nel’AT. Anche se il rifiuto, in fin dei conti, viene subordinato alla
elezione, come ira all’'amore,”™ di modo che non & possibile parlare nel-
AT di un parallelismo di elezione e rifiuto, non si deve trascurare la
lotta del’AT proprio intorno a questa questione.”® Una risposta defini-
tiva a questo problema si deve attendere soltanto dal NT.

Cosa significa dunque elezione in vista della comunitd e per la co-

munitd? Dovremo sviluppare in seguito nei dettagli il problema del-
I’elezione in Gest Cristo e la realizzazione storica dell’elezione, qua-
le appare in primo luogo in Rom. 9-11. Gia adesso perd si devono
porre in rilievo i seguenti aspetti, che sono direttamente collegati
con lelezione della comunita:

13 Cf. G. KocH, op. cit. (nota 149) e P. ALTMANN, op. cit.

15 P. ALTMANN, op. cif., 30s.

15 P. ALTMANN, op. cit., 14-17 (critica a Vriesen).

1% Cf. P. ALTMANN, op. cit, 21-25; G. QUELL, op. cit., 166s.

15T Th, VRIESEN, op. cif., 108.

158 TH. VRIESEN, op. cif., 98-108; cf. anche F. Hessg, Das Verstockungsproblem im
AT, Berlin 1955. Per il NT vedi J. Guirka, Die Verstockung Israel. Is 6,9-10 in
der Theologie der Synoptiker, «SANT» 3, Miinchen 1961.

ELABORAZIONE SISTEMATICA 271

aa. Elezione non pud venir considerata come un possesso, del
quale la comunitd dispone, da cui potrebbe trarre vanto e piacere.
L’elezione viene promessa da Dio alla comunitd, e anche al singolo
nella comunitd. La comunitd pud soltanto lasciarsi dire che ¢ eletta.
Nel lasciarselo dire essa sa anche che & eletta senza una ragione, cioé
sa che non esiste nessun altro motivo per il suo stato di elezione se
non questo: «perché Dio vi ama». La certezza dell’elezione consi-
ste soltanto nella certezza della promessa di Dio, che rimane fedele
nel suo agire.

bb. La comunitd sperimenta la sua elezione nell’agire storico di
Dio con lei. Cosi, e non altrimenti, Isracle ha conosciuto di essere
eletto da Jahwe. Anche la Chiesa del NT sperimenta la sua elezio-
ne nell’evento-Cristo. L’elezione & unita quindi ad un agire divino
che costituisce la storia.”™® E come Israele nella potenza storica della
azione di Dio ha compreso, con un ritorno protologico, I’agire crea-
tivo di Dio, cosi anche la comuniti nella scelta storica di Dio com-
prende Peterna elezione della grazia. Non si tratta qui di un annul-
lamento della storia e neppure di uno svolgersi di processi storici
determinati, ma del fatto che la comunita, nel compiersi storico del-
I’elezione divina, sperimenta la stabilitd di questa scelta in anticipo,
grazie al valore della divina volonta di grazia. Quando si dice che la
comunitd & eletta ‘prima della fondazione del mondo’ (mpd xavo-
Bolhic xbapov: Eph. 1,4), ‘avanti i tempi eterni’ (mpd xpéveov aloviov:
2 Tim. 1,9), si afferma in simili espressioni il fatto che la comunita,
in quanto comuniti eletta da Dio, non & un prodotto del caso; essa
& consapevole di essere sostenuta nella sua esistenza dall’eterna vo-
lontd di grazia di Dio.® Le affermazioni su un rifiuto di Dio nella
storia provvedono a che la precedente affermazione non venga frain-
tesa. Anche se non esiste nessun parallelismo di elezione e rifiuto
e se non si parla, in corrispondenza con una elezione eterna, di un
rifiuto eterno, il rifiutare, nel quale anche Dio entra in scena, si-
gnifica ad ogni modo che si deve rispettare la divinita e la sovranita

159 Cf. G. SCHRENK, op. cit,, in: ThW 1v, 197; J. Munck, Christus und Israel -
Eine Auslegung von Rém g-rr, Kopenhagen 1956, p. 37.
160 Cf. nota 134S.




272 GRAZIA COME ELEZIONE

di Dio nella sua scelta e che egli & libero nel suo amore. Nella
consapevolezza della sua elezione eterna & tolto alla comunita, ed
anche al singolo, ogni motivo di desperatio. Ma soltanto sentendosi
anche sotto 'ombra del rifiuto divino, essa pud sfuggire alla prae-

sumptio, che & inconciliabile col riconoscimento della divina elezio-
ne di grazia.

cc. La comunitd comprende in modo retto la sua elezione se la
considera elezione ad un servizio. «Israele & stato preso fuori dai
popoli per opera di Dio ed ha un compito peculiare nel mondo; egli
ha a che fare soltanto con Jahwe nella sua qualitd di committente;
& chiamato da Dio a glorificare il suo nome».*® Le espressioni di ele-
zione in Eph. e in 1 Pt. non si devono vedere in modo diverso. Co-
me servizio della predicazione, come manifestazione della multifor-
me sapienza di Dio per mezzo della Chiesa «in conformitd del dise-
gno eterno da lui attuato» (Eph. 3,10s.), come vocazione a popolo
di Dio, che nella sua qualita di stinpe eletta e di popolo di acquisto
deve annunciare le gloriose imprese di colui che dalle tenebre lo
chiamod alla meravigliosa sua luce (r Pt 2,9). La portata di simili
affermazioni si evidenzia quando alle dichiarazioni bibliche sull’ele-
zione divina si aggiungono quelle, ad essa strettamente unite, sulla
chiamata."® In questo contesto ottiene la sua peculiare importanza
anche l'elezione dei singoli,'® in primo luogo l’elezione e la chia-
mata, nel NT, al collegio apostolico ed all’'ufficio di apostolo;'* la
ottengono pure i carismi, dati all’individuo nella comunita come ele-
menti della sua particolare elezione e vocazione. Nel riconoscere il
suo stato di elezione, la comunitd (e anche il singolo) riconosce di
essere chiamata ad un servizio, e ad un servizio tale che, alla luce
dell’universalismo veterotestamentario e soprattutto dell’universali-
smo implicito nell’evento-Cristo, deve venir considerato come servi-
zio radicale per il mondo. In questo senso il riconoscimento dello
stato di elezione & una guida alla realtd di tale servizio molteplice.

161 Tu, VRIESEN, op. cif., 53.

162 Cf. K.L.Scumipt, ‘#ahéw’, ecc., in: ThW 111, 488-497.
163 Sull’AT cf. nota 149s.

164 G, SCHRENK, op. cit.,, 176 ss.

ELABORAZIONE SISTEMATICA

273

Una elezione della grazia divina pone senz’altro I'uomo di fronte al-
la sua responsabilita.!

dd. La comunitd & a conoscenza della sua elezione in mezzo alla
tentazione, che lei sperimenta. Dal momento che la comunitd, come
comunita eletta, fa esperienza dell’inimicizia del mondo, I’elezione ha
un carattere di lotta. La scelta ™ data nel’AT con Delezione divina
si rispecchia, nel NT, nell’espressione giovannea, ad esempio, in cui
Veleggere & collegato al prelevare dal mondo (Jo. 15,19); sorge quin-
di per i discepoli una situazione di lotta.”” I.’elezione sta nel campo
di tensione tra fede ed infedeltd. «Poter decidersi per Gesi & dono
divino ed & possibile soltanto all’eletto, come viceversa nella fede
diventa visibile I’elezione e viene offerto a tutti il dono». Per ret-
tamente comprendere I’elezione & essenziale perd considerare la ten-
tazione non soltanto come cid che minaccia la comunitd dall’ester-
no; la comunita, ed anche ogni individuo, deve accorgersi invece del-
la particolare minaccia che essa stessa sperimenta a partire dalla sua
propria infedeltd. Le numerose parole di minaccia della Scrittura
hanno il compito di far vacillare una falsa securitas'® La comuniti
possiede una certezza di elezione soltanto tenendosi accanto al suo
Signore. Una certezza, con la quale essa superi la tentazione, le vie-
ne partecipata soltanto nel correre (Phil. 3,13 ss.) € non 13 dove es-
sa rimira se stessa e si considera atrivata. Perfino mentre corre,
essa sa che «non & affare né di chi vuole, né di chi corre, ma della
misericordia divina» (Rom. 9,16).

ee. La formula in Eph. 1,4-6, ma anche il testo in Eph. 3,8-20,
hanno carattere di modello, in quanto dimostrano che la comunitd

165 Cf. K. ScuwarzwALLER, Das Gotteslob, cit., 211.

166 TH. VRIESEN, op. cif., 36, 41s., 53, 6I.

167 G, SCHRENK, op. cit.,, 179.

168 E. KASEMANN, Jesu letzter Wille nach Johannes 17, Tiibingen 1966, 114s.,
citato da K. SCHWARZWALLER, op. cif.,, 210.

19 G. Scureng, op.cit., 192 e KL. ScHMIDT, op. cit., 496 su Mt. 22,14, «Molti
sono i chiamati, pochi gli eletti»: L’importante pensiero che la nostra chiamata o
elezione non & un possesso sicuro, ma si deve sottoporre di continuo al giudizio e
alla grazia di Dio, avrebbe ricevuto in Mz 22,14 un’espressione paradossale».




274 GRAZIA COME ELEZIONE

pud manifestare il suo stato di elezione #el canto di lode e di fede™
La comunith pud parlare della sua elezione soltanto con riconoscen-
za. «L'uomo & a conoscenza della elezione soltanto nella propria
confusione (nel duplice senso della parola). Ma non la pud consi-
derare come suo possesso individuale. Eleggere & determinare un
essere ed agire corrispondenti, D’altronde Fuomo extra Christum
non & affatto un enigma risolvibile con la ragione. Di lui si pud par-
lare in teologia soltanto ponendo dei limiti. Ma 4 lui si deve e si
pud rivolgere il discorso e la professione di fede. La comunita parla
sempre in seconda persona».'™

c. Elezione in Gestt Cristo

La scelta della grazia di Dio & elezione della comunita solo in quanto
essa & elezione in Gesu Cristo. Questa & la frase centrale della dot-
trina della predestinazione e alla sua luce si devono vedere, alla fin
fine, tutte le altre affermazioni sulla scelta della grazia divina. L’ar-
gomento viene presentato con molta chiarezza soprattutto in Rom.
8,28 ss.; Eph. 1,3-14 ¢ Eph. 3,2-13.7

«Sappiamo ancora che Dio fa cooperare tutto al bene di coloro
che lo amano, di coloro che sono stati eletti secondo il suo eterno
disegno. Poiché quelli che egli conobbe in antecedenza, 1i ha pre-
destinati a riprodurre I'immagine del Figlio suo onde egli sia il pri-
mogenito tra un gran numero di fratelli; e quelli che ha predestinato,
li ha pure chiamati; e quelli che ha chiamato, li ha anche giustifi-
cati; e quelli che ha giustificato, 1i ha altresi glorificati» (Rowz.
8,28 ss.).

«Cosl egli ci ha prescelti in lui, prima della fondazione del mon-
do, a essergli santi e senza macchia al cospetto suo, avendoci nel
suo amore, predestinati ad essere figli adottivi, per Gesti Cristo, se-

17 Cf. K. ScuwArzWALLER, Das Gotteslob, cit., 195-288.

1 O, Weeer, Grundlagender Dogmatik 11, 533.

172 H M. Dion, ‘La prédestination dans saint Paul’, in: RScR 53 (x965) 8, distin-
gue due serie di testi: a) 1 Thess. 5.9; 2 Thess, 2,13s., continuato in Rom. 8,28 ss.,
Eph. 1,314 € 2Tim. 1,8s.; b) Eph. 1,3-14; 1 Cor. 2,6-9; Rom. 16,25ss.; Col. 1,13
27, Eph. 3,2-14. Nella seconda serie di testi al centro stanno il primato e il mi-
stero di Cristo.

ELABORAZIONE SISTEMATICA 275

condo il beneplacito della sua volonta, affinché fosse magnificata la
gloria della grazia sua... In lui ancora siamo stati costituiti eredi,
predestinati, secondo il disegno di colui che opera ogni cosa confor-
me al consiglio della sua volontd, a essere, per la lode della sua
gloria, coloro che per primi hanno sperato nel Cristo» (Eph. 1,
4-6.1T s.).

«A me, infatti, U'infimo di tutti i santi, & stata data questa grazia
di evangelizzare ai pagani I'insondabile ricchezza del Cristo e di ren-
dere chiaro a tutti il piano provvidenziale del mistero nascosto nei
secoli in Dio, creatore di tutto; affinché sia manifestata ora ai prin-
cipati e alle potestd nelle regioni celesti, per mezzo della Chiesa, la
multiforme sapienza di Dio, in conformitd del disegno eterno che
egli ha attuato in Cristo Gesl nostro Signore, nel quale abbiamo
Pardire di accostarci con tutta confidenza per la fede di Iui» (Eph.
3,8-12).

L’elezione della comuniti quindi non si fonda su un decreto astrat-
to, in base al quale, a prescindere dal piano salvifico di Dio in Gest
Cristo, alcuni vengono eletti ed altri no; al contrario, essa si basa
su un concreto proposito di Dio wpédecig: Eph. 1,11; Rom. 8,28),
il quale riceve la qualifica di piano salvifico a motivo della sua com-
pleta ed inequivocabile unione con la nostra predeterminazione in
Gesu Cristo.

In Rom. 8,28 mpédeoig appare ancora in forma indeterminata ed indica,
«non tanto la decisione di Dio prima del sorgere del mondo, ma piutto-
sto un decreto pubblico in forza del quale egli interviene nella storia
come Signore di essa».'” Tuttavia il collegamento con la prescienza e
la predeterminazione divina non pud venir ignorato nel contesto. IIpédeaig
ha un significato pitt pregnante in Eph., dove il concetto appare in rap-
porto con puathpov.'” In 2 Tim. 1,9 mpddeoig sta direttamente al po-
sto di puothplov e viene ricordato contemporaneamente a Ydplg, men-
ire si sottolinea la sola gratia in contrasto con il raggiungimento della
salvezza sulla base delle opere: «Egli ci salvd e c¢i chiamd con una
vocazione santa, non in considerazione delle opere nostre, ma confor-
memente ad un suo proprio piano di grazia, preparato per noi in Gesu
Cristo avanti i tempi eterni...», Cid che mpédecug significa viene descritto

13 U. Luz, op. cit., 252.
174 HM. Dion, op. cit.,, 21,




276 GRAZIA COME ELEZIONE

in Eph. 1,5 con la formula xaté wiv eddoxloy ol delfuoto adtol e
in Eph. 1,11b con l'espressione xotd whv Pouly Tod dehfpotog alitol
Nei testi citati piano salvifico, elezione, chiamata, previsione, predeter-
minazione, stanno senz’altro in un rapporto reale, la cui unitd interna &
costituita dall’evento Cristo. Solo con difficoltd si riescono a distinguere
delle sfumature tra i singoli concetti.™ A partire da questi dati & le-
gittimo anche per la teologia considerare e trattare elezione e predesti-
nazione come ##n #nico tema,

Scopo della divina predeterminazione ed elezione in Gesu Cristo &
«riprodurre 'immagine del Figlio suo onde egli sia primogenito tra
un gran numero di fratelli» (Rom. 8,29), oppure «l’essere figli adot-
tivi, per Gesu Cristo» (Eph. 1,5). «Paolo non si accontenta soltanto
di far giustificare e realizzare, per opera di Cristo, I’elezione dei
membri della comunitd, ma Cristo occupa un posto cosi centrale
che anche quando si tratta del fine dell’azione salvifica di Dio, non
si parla di eletti ma di Gesl Cristo: affinché egli diventasse primo-
genito tra molti fratelli, e rispettivamente, affinché la sua ‘eikon’ aves-
se un’immagine nei credenti».” L’intero evento dell’elezione e della
predeterminazione divina sta quindi in una relazione indissolubile
con il fatto della giustificazione e della glorificazione tramite Gest
Cristo. La scelta della grazia di Dio ha come traguardo il peccatore,
che viene giustificato. Come I’elezione della grazia di Dio viene ca-
pita soltanto se la si vede in riferimento all’opera storica di salvez-
za di Dio in Gest Cristo e quindi in riferimento alla giustificazione
del peccatore, alla croce, cosi anche 1’evento della giustificazione
viene afferrato nella sua completa significanza e validita, se lo si
vede ancorato nell’eterna decisione di Dio in Gesu Cristo. Tutto
avviene perd «a lode e gloria della grazia sua» (Eph. 1,6) e viene

175 Per tali sfumature cf. H.M. DioN, op. cit., 23-27 (Elezione riferita piuttosto a
volontd/amore, predestinazione pili a saggezza, che ordina ed integra nell’ampia
prothesis); U. Luz, op. cit., 253 (in riferimento a Rom. 8,28 s5.): «IIpocopléw e mpoyt-
YVoxw si possono distinguere a malapena: Tpoylyvwoxw dovrebbe indicare piut-
tosto un amoroso intervenire in anticipo di Dio, la sua elezione, mentre Tpoopllw
fa pensare pitt alla predeterminazione, ad uno specifico compito storico nel piano
salvifico di Dio. Kehéw indica la chiamata creatrice di Dio, per mezzo della quale
egli partecipa alla propria creatura la sua opera di elezione..». Cf. anche K.L.
Scumint, épllw ecc., TAW Vv, 453-457.

176 U. Luz, op. cit., 253s.

ELABORAZIONE SISTEMATICA 277

concesso a coloro che in forza dell’elezione e predestinazione divina
non sono affatto divenuti schiavi, ma liberi; essi ora, in Gesu Cristo,
«hanno P’ardire di accostarsi con tutta confidenza per la fede in lui»
(Eph. 3,12).

Cerchiamo qui di seguito di riassumere in alcune righe il signifi-
cato teologico della nostra elezione in Gesu Ciristo.

aa. Secondo l'idea del NT Dio Padre ¢ il vero e proprio soggetio
dell’elezione. Sard opportuno non coprire quest’affermazione con una
costruzione sistematica, quale viene proposta da Barth.” Come, dal
punto di vista trinitario, il Padre (in unione col Figlio) manda il Fi-
glio, cosi Ielezione divina deriva dal Padre (in unione col Figlio).
Sullo sfondo della dottrina delle due nature si pud dare, con Gloege,
la seguente formulazione: «In Gest di Nazareth, il Figlio eletto e
Puomo che elegge, Dio stesso mette in azione la sua opera di ele-
zione nella storia dell’'uomo».™ Il secondo punto di vista viene
sottolineato soprattutto dal vangelo di Giovanni, nel quale I'elezio-
ne (Jo. 6,70; 13,18; 15,16.19) viene riferita a Gesu in modo tale
che dietro a quest’elezione di Gest sta sempre il Padre.™

bb. Lelezione della grazia di Dio ha come primo ed ultimo scopo
Gesi di Nazareth, che viene reso il Kyrios ed il primogenito di mol-
ti fratelli. Noi siamo eletti in Gest Cristo, in quanto Dio elegge
Gesu di Nazareth e compie in lui, per mezzo della croce e della
risurrezione, l'opera della salvezza; grazie ad essa noi veniamo giu-
stificati ed introdotti alla gloria. Non esiste nessun decreto di una
doppia predestinazione in quest’unica scelta concreta di Dio in Ge-
st Cristo. & adempiuto in Gest Cristo cid che si dice in Is. 42,1:
«Fcco il mio eletto, di cui gioisce la mia anima, ma & adempiuto in
lui in modo tale che noi, per mezzo suo, arriviamo alla fede».'™ Per
il NT Pelezione sta si nell’orizzonte di fede ed infedeltd, di giudizio
e grazia. Ma tutt’e due questi termini sono racchiusi dal fatto che la

177 Cf, sopra pp. 251, 256.

18 G. Grorce, ‘Zur Pridestinationslehre Karl Barth’, in: KuD 2 (1956) 217.
178+ G. ScHRENEK, op. cit., in: ThW 1v, 177.

179 Cf. P. MauryY, La prédestination, Gentve 1957, 17 85,




278 GRAZIA COME ELEZIONE

decisione divina, la quale & per principio decisione di salvezza, vie-
ne incontro a noi in Gesu Cristo come persona.'™

cc. L’elezione della grazia di Dio in Gesu Cristo ha luogo, in cor-
rispondenza alla relazione, nell’economia della salvezza, del Figlio
col Padre,™ in una didlettica dell’ubbidienza. Nella vita storica di
Gest di Nazareth non esiste uno scegliere autonomo, ma uno sce-
gliere che & liberissimo proprio perché & uno scegliere nell’'ubbidien-
za nei confronti del Padre (cf. Jo. 3,34; 5,30; 6,38 s. e altri). Gesu
sceglie dunque 1'ubbidienza, I'umiliazione e la morte (cf. Hebr. 10,
5-9; 12,25.). Compiendo questa scelta egli si fa peccato per noi
(2 Cor. 5,21). Egli sperimenta sulla croce Iestremo abbandono di
Dio (Mt. 27,46). Egli sceglie, si deve ben dire, il rifiuto che & no-
stro, che dovrebbe colpire noi; «cancelld il nostro certificato di de-
bito che in tutti i suoi punti era contro di noi, e lo tolse di mezzo
inchiodandolo alla croce» (Col. 2,14). Per questo processo, nel qua-
le Dio ci elegge, permettendo a Gestt di addossarsi il nostro rifiuto,
non esiste nessuna immagine piti impressionante dell’illustrazione di
Is. 53, nella composizione sul servo di Dio: «..non ha apparenza
né bellezza, cosi da attirare i nostri sguardi, non splendore perché
ce ne possiamo compiacere. Disprezzato e reietto dagli uvomini (Mz.
27,46 abbandonato da Dio), uomo dei dolori, familiare con il patire,
come uno davanti al quale ci si copre la faccia, disprezzato cosi che
non I'abbiamo stimato. Pertanto egli ha portato i nostri affanni,
egli si & addossato i nostri dolori e noi lo abbiamo ritenuto come un
castigato, percosso da Dio ed umiliato. Egli & stato trafitto per i
nostri delitti, schiacciato per le nostre iniquitd, il nostro castigo
salutare si abbatte su di lui; per le sue piaghe noi siamo stati gua-
riti» (Is. 53,2b-5; cf. vv. 6-12). Si renderebbe insignificante 1’azio-
ne della grazia di Dio se si ignorasse che esiste un rifiuto divino
del peccato, il quale dovrebbe colpire in tutta la sua forza il pec-
catore, e che colpisce Gesti sulla croce. Ma si potrd affermare che il
rifiuto colpisce Gesti sulla croce soltanto se si dice, nello stesso

180 O, WeBer, Grundlagen der Dogmatik 11, 504.
181 Cf, D. WiEDERKEHR, ‘Lineamenti di una cristologia sistematica’, in: Mysterium
Salutis 111/), 599-815.

ELABORAZIONE SISTEMATICA 279

tempo, che Gesti sceglie proprio questo a nostro favore, nella libe-
ra ed amorosa ubbidienza al Padre. In tal senso noi siamo eletti
per mezzo di Gesil, ma quest’elezione & strutturata dal rapporto di
missione tra Gest e il Padre e quindi dall’ubbidienza di Gestt nei
confronti del Padre. Il mistero della predestinazione non & nient’al-
tro che il mistero della croce, il quale non pud venir approfondito
di piti; davanti ad esso percid, come ha ben visto Lutero,'™ si deve
decidere la controversia della predestinazione.

dd. Presupponendo quanto or ora presentato, si deve affermare
che Gesti Cristo & il mediatore della divina elezione della grazia.'®
La nostra predestinazione significa inoltre che noi siamo destinati
alla conformazione all'immagine di Gest Cristo.® Quantunque si
sia espressa cosi lidea di un traguardo escatologico, non deve venit
trascurato il processo dinamico del nostro adattamento a Cristo. La
forma di Cristo viene impressa a noi in una vita storica (cf. Gal.
4,19), in un processo del quale fa parte anche limitazione (ct.
r Thess. 1,6).) Si tocca di nuovo cost Iaspetto ecclesiologico della
clezione della grazia di Dio; per opera della Chiesa deve venir ma-
nifestata la multiforme sapienza di Dio (Epb. 3,10), che & fin nel-
Iintimo saggezza della croce (zr Cor. 1,17-31; 2,7 ss.).

ee. La dottrina della nostra elezione in Gest Cristo in realta non
& nient’altro «che la perifrasi della sola gratia, e quindi del solus
Christus»® Essa non declama un principio salvifico universale, ma
I’azione della grazia di Dio in Gesu Cristo, nella quale si esprime
Ieterna volontd di grazia di Dio; e poiché tutte le vie del Signore
confluiscono in Gesu Cristo, essa proclama che tutte le vie di Dio
sono vie della sua grazia e della sua misericordia. L’elezione della

182 G, Rost, Der Pridestinationsgedanke in der Theologie Martin Luthers, Berlin
1966, 179. .

18 Questo viene espressamente sottolineato, contro Barth, da E. Brunner, Die
christliche Lebre von Gott, Ziirich 1946, 337 ss.

184 Cf, sopra p. 276. ]

185 Cf, H.U. v. BautHAsAR, ‘Nachfolge und Amt’, in: Sponsa Verbi, 115-230 (tr, it.
Morcelliana, Brescia).

186 O, WEBER, op. cit., 516; cf. anche 529.




280 GRAZIA COME ELEZIONE

grazia di Dio toglie all'uvomo ogni motivo di autoglorificazione e gli
indica 'unica cosa di cui deve vantarsi: «A lui (Dio Padre) spetta
la gloria nella Chiesa e in Cristo Gesd per tutte le generazioni del
secolo dei secoli. Amen» (Eph. 3,21).

d. L’elezione d’Israele e la Chiesa

Nella presentazione sistematica della dottrina dell’elezione abbiamo
iniziato dall’elezione della comunitd, per proporre, a partire da qui,
le affermazioni centrali della nostra elezione in Gesti Cristo, Per la
testimonianza della Scrittura la divina volontd di elezione «ha sia
una dimensione eterna, sia una storico-funzionale»." Si deve ora
esaminare pit da vicino la realizzazione storica dell’elezione della
grazia divina. Il modo migliore per farlo & uno studio di Rowz. 9-11.*®
Gia nell'impostare il problema si diceva che la dottrina classica del-
la predestinazione, da Agostino in poi, si basa su una spiegazione di
questi capitoli, anche se la specifica problematica della predestina-
zione non & di origine paolina; essa & sorta, al contrario, nel con-
fronto tra la spiegazione della lettera ai Romani e le formulazioni
extrabibliche della questione.”” Gia per questo motivo & inevitabile
occuparsi di Rom. 9-11 se si vuol presentare in forma sistematica
la dottrina della predestinazione.

E ovvio che & impossibile qui offrire un’esegesi approfondita dei tre
capitoli della lettera ai Romani. Si accosteranno questi capitoli in modo
adeguato dal punto di vista della predestinazione soltanto se si & con-
vinti che il tema di questi capitoli non & solo la predestinazione e nep-
pure una posteriore problematica della predestinazione® A parere di
U. Luz l'idea paolina della storia si sviluppa in fin dei conti, come si

187 G, ScHRENK, op. cif., in: ThAW 1v, 197.

18 Per la spiegazione, oltre alle digressioni in BartH, KD 11/2, cf. soprattutto:
J. Munck, Christus und Israel - Eine Auslegung von Rom 9-11, Kopenhagen 1956;
Cu. MULLER, Gottes Gerechtigkeit und Gottes Volk - Eine Untersuchung zu Rom.
o-r1, Gottingen 1064; U. Luz, Das Geschichtsverstindnis des Paulus, Miinchen 1968;
G. ScHreNk, “Aelppe’, in: TAW v, 215-221; HU, v. BALTHASAR, Die Wurzel Jes-
se, in: Sponsa Verbi, 306-316.

18 Cf. sopra p. 226.

190 Cf. Cu. MULLER, op. cit., 18.

ELABORAZIONE SISTEMATICA 281

vede in questi capitoli, attorno a Dio, alla sua giustizia, alla sua magni-
ficenza e al suo futuro. In Rom. 9,6-29 il pensiero di Paolo & teocentrico,
informato dall’idea della divinitd di Dio di provenienza veterotestamen-
taria (ptoblema: cos’® pili reale, la realth storica o la fede?): ™ Dio man-
tiene la sua parola, ma in modo da restare Dio in tutta la sua sovra-
nitd. L'uomo pud tiflettere su Dio solo perché Dio si & rivolto a lui. In
Rom. 9,30-10,21 segue un secondo ragionamento, connesso al primo;
Paolo mostra la distinzione tra I’aspirazione alla giustizia della legge e
'ascolto della giustizia della fede. Rom. 11,1-10 riassume la situazione e
in 11,71 8s. viene indicato come I'azione di Dio si svolga tra le quinte.
Dietro il giudizio si nasconde, contro tutte le apparenze, la grazia di
Dio. T cristiani provenienti dal paganesimo non possono perd mai affer-
rare questa grazia come possesso sicuro. In 11,25 ss. segue P’annuncio
della grazia in Israele, fondata sull’evento Cristo, in una concreta espo-
sizione della divinita del Dio che si rivela in Cristo come Dio della
grazia.®> Ch. Miiller, nel suo commento, sottolinea la connessione tra
Rom. o-11 e i primi otto capitoli della lettera ai Romani. Tale connes-
sione & data dal tema della giustificazione. In sintesi: «Paolo risponde
con la predestinazione alla domanda sulla giustizia di Dio, che sorge
parlando della predestinazione».® Non & un circolo vizioso perché la
predestinazione viene resa nota dal concreto agire della rivelazione, per-
ché azione di Dio viene legittimata dal traguardo escatologico e perché
la giustizia del creatore esige un riconoscimento. Il significato di Rom.
9-11 per la dottrina della giustificazione consiste nel liberare il tema
della giustificazione da una riduzione individualistica.™ L’interrogativo se
in Dio ci sia ingiustizia (Ro#. 9,14) non & in Paolo una formulazione
del problema della teodicea, ma una domanda che sorge in occasione
della libera elezione e rifiuto del creatore.”™ L’evento Cristo, interpreta-
to come Suxawovedvn deol, & L'ultima risposta all’obiezione della &duxia.
La dottrina della predestinazione-creazione rende credibile che la prete-
sa di giustizia di Dio non sia un’usurpazione: la creazione fonda la
giustizia.®® Queste connessioni devono ricevere la dovuta attenzione quan-
do, qui di seguito, viene esaminato in modo schematico Romz. 9-11 sul
tema della predestinazione.

Dopo una drammatica introduzione personale (Romz. 9,1-5), nella quale
Paolo enumera i diversi titoli onorifici di Israele, a dimostrazione della

191 U, Luz, op. cit., 28.

192 U. Luz, op. cit., 401.

193 Cu. MULLER, op. cit., 85.
194 Cp. MULLER, op. cit., 57.
195 Cu, MULLER, op. cit., 83 ss.
196 Cyg. MULLER, op. cif., 88.




282 GRAZIA COME ELEZIONE

gravitd della questione, egli arriva al problema decisivo in 9,6: I'infedel-
ta di Israele pud portare al fallimento la parola di Dio?" «Che la pa-
rola di Dio non sia divenuta caduca» Paolo cerca di dimostrarlo con
Paiuto di una distinzione (9,6b-13), secondo la quale gid nell’antica al-
leanza gli uni venivano scelti di tra gli altri. Nel’AT appare cosi il
principio di una scelta divina (Isacco — non Ismaele, Giacobbe — non
Esal), che ha il suo motivo non in una legittimithd storica, ma nella
chiamata creativa di Dio.® Poiché questo chiamare divino & decisivo per
la distinzione fra I'Israele fisico e 'Israele escatologico, Paolo in Rom. 9,
14-21 risponde alle varie obiezioni non con una indicazione di motivi
umani di giustificazione e di giudizio, ma col richiamo all’assoluta li-
bertd e potenza di Dio, di fronte alla quale 'uvomo deve ammutolire. La
obiezione che Dio sia ingiusto viene respinta col richiamo alla liberta
divina: «Pertanto egli usa misericordia a chi vuole, e indurisce chi vuole»
(v. 18). Quest’argomento deve venir compreso entro il contesto globale,
in modo da non escludere una libertd ed una colpa umana.” Ma non
si arriva a questo per ora. Il motivo discriminante per la diversitd della
scelta non sta dal lato di cid che 'uvomo fa, ma dalla parte di Dio. Dio
respinge perché l'uomo & colpevole e Dio dimostra misericordia perché
l'uvomo & colpevole. L’ultimo motivo della scelta sta in ogni caso in
Dio.™ Si deve certo star attenti all’impossibilitd di decidere, nel contesto
globale, né per una volontd neutrale di Dio né per una suddivisione do-
po tutto arbitraria fra misericordia divina ed inflessibilitd divina. Il ti-
tolo di Dio, che si rivela nell’elezione, & la misericordia (v. 15).*" Que-
sto accenno indica gid la visione conclusiva, che Paolo sviluppera in Row.
11,31 5. Da quest’ultima affermazione Barth prende le mosse per consi-
derare anche il volere divino nel v. 18 come espressione della vasta scelta
della grazia di Dio, che abbraccia la doppia azione del rifiuto particolare
e dell’elezione particolare. Si pone qui il problema ermeneutico di quan-
to sia legittimo, in linea di principio, dissolvere sistematicamente la ten-
sione tra Rom. 9 ed 11.% All’'obiezione che nessuno potrebbe contrastare
la volontd di Dio, Paolo risponde allo stesso modo: Dio di fronte all'uo-

w1 Cf. U. Luz, op. cit, 28.

198 Cf. Cu. MULLER, op. cit., 29.

19 1 'impostazione etica di Paolo viene sottolineata da U. Luz, op. cit., 237-241.

200 Cf, H.U. v. BALTHASAR, op. cit. (nota 188), 308.

W1 Cf. KD 11/2, 241-244.

22 Questa tendenza si trova anche in J. MUNCK, op. cit., 49-55. Anche se Rom. 9-11
viene visto come unitd e se cosi da Rom. 11 si irradia luce su Rom. 9, & necessa-
rio chiedersi se tale unitd non contenga elementi di tensione, che non possono ve-
nir appianati in una costruzione sistematica, se la divinitd di Dio deve venir con-
servata nella sua elezione. Che esistano dei limiti alla sistematicitd lo vede anche
Barth, quando evita la conseguenza di una dottrina dell'apokatastasis.

ELABORAZIONE SISTEMATICA 283

mo ha Plidentica libertd del vasaio di fronte alla sua opera (9,20s.). 1l
punto decisivo del paragone sta nel rapporto del vasaio con i suoi ma-
nufatti. Non si tratta di una argomentazione teoretica, ma di un argu-
mentum ad hominem, che abbatte ogni obiezione. Paolo «vuol indicare
che I'uomo in grado di riflettere e di rivendicare dei diritti di fronte a
Dio, gia da sempre & stato da lui rivendicato e percid non pud rico-
prire alcuna posizione propria di fronte a Dio».™ Perd I'uvomo non sta
davanti ad un Dio sconosciuto, che gli impone silenzio, e neppure viene
esonerato dalla sua responsabilita.

In Rom. 9,22s. si parla della doppia azione di Dio verso i vasi d’ira,
che rivelano il giudizio di Dio, e verso i vasi della misericordia, nei
quali si manifesta la sua pietd. Sullo sfondo della formulazione sta Iidea
di una doppia predestinazione®™ Ma quest’idea & un presupposto, non
il tema del discorso. «Non si pud affermare che esistono vasi dell’ira e
vasi della misericordia»® Barth dal canto suo sottolinea che lo scopo
dell’agire divino non consiste nel far esistere dei vasi della misericordia,
ma nel rivelare per mezzo di essi la ricchezza dello splendore divino. E
allo stesso modo per i vasi dell’ira si dice che Dio li ha sopportati con
molta pazienza. Nel quadro della sua sistematica Barth conclude: «Non
soltanto ha concesso ad essi il loro tempo e, a loro tempo, la vita. Non
soltanto ha atteso, anche se inutilmente, la loro penitenza e conversione.
Ha fatto anche questo. Ma ha fatto di pit: volendoli ed usandoli come
‘vasi dellira’, li ha praticamente portati, presi con sé, inseriti nella te-
leologia del suo volere e del suo cammino miseticordioso». ™ Qui ci si
deve chiedere ancora, criticamente, se la sistematicitd non venga troppo
stimolata alla luce di Rom. 9,31 s. Proprio quando si vede che le affer-
mazioni predestinaziane accentuano la divinitd di Dio nel suo agire sto-
rico e non sono una determinazione dell’nomo si riuscird meglio ad
evitare una placida sistematizzazione. Questo vale ancor di pit nella
direzione inversa. Paolo non di una risposta all’interrogativo sull’agire
pre-temporale di Dio, non da una spiegazione né del rapporto tra giu-
dizio nella storia e giudizio escatologico, né della relazione tra agire pre-
destinato e responsabiliti umana®® Noi vorremmo approvare Luz, quan-
do afferma: «Come Paolo avrebbe affrontato tale questione lo indica, ad
esempio, Phil. 2,12. Qui Paclo contrappone l'una all’altra due afferma-

3 U, Luz, op. cit., 240.

24 U. Luz, op. cit., 248s. Cf. la doppia predestinazione in Qumran, U. Luz, op.
cit., 229-234.,

25 1, Luz, op. cit., 249.

06 KD 11/2, 249.

21 U, Luz, op. cit., 249.

28 U, Luz, op. cit., 249.




284 GRAZIA COME ELEZIONE

zioni paradossali: 1) Operate la vostra salvezza in timore e trepidazio-
ne, e quindi non con falsa sicurezza. 2) Dio suscita il volere e 'operare.
Queste due affermazioni sono legate l'una all’altra dal ‘gar’: 'azione di
Dio precede e rende possibile 'operare umano».*®

Rom. 9,20-10,21: Paolo mostra la differenza tra lo sforzo per la giusti-
zia della legge e l'ascolto della giustizia della fede. La situazione dei
giudei e dei pagani ha un aspetto paradossale in quanto i pagani, che
non cercatono la giustizia, ottennero giustizia, mentre Israele, che cerco
la strada della giustizia, indicata dalla legge, non raggiunse questo tra-
guardo (9,30s.), poiché falli nell’incontro con Cristo, la pietra d’inciam-
po (9,325.). Per Miiller il concetto di skdndalon unisce il cap. 9 con
il cap. 10 e di conseguenza Rom. 10 fa parte della dottrina della prede-
stinazione paolina, «Nella caduta d’Isracle diventa chiaro il carattere di
skéndalon della croce di Cristo. L’apostolo interpreta il problema di
Israele in 9,30-10,21 per mezzo della dottrina della giustificazione, poi-
ché questa per lui contiene [z spiegazione dell’evento-Cristos.

Paolo unisce Romz. 11,1-10 alla domanda centrale: «Ha forse Dio ri-
gettato il suo popolo?» (11,1). Egli risponde con un no riseluto e con-
ferma la sua tesi in primo luogo con l'idea del resto d’Israele, che vede
concretizzata nell’AT (11,2b-4)! e da qui la trasferisce nel presente
(11,5). Viene sottolineata ancora una volta la richiesta di Rom. 9,6-29:
«L’incondizionata libertd della grazia predestinante si impone, nel giudi-
zio, nei confronti dell’agire di Isracle nell’¥pya (cf. 11,6 con 9,16)..».%2
Ma Paolo non si ferma a questa affermazione. Egli considera — e non
¢ del tutto estranea I'impressione della sua concreta esperienza di mis-
sione — la salvezza d’Isracle e dei pagani in un rapporto intimo.”” La
(temporanea) impenitenza di Isracle si deve considerare funzionale, in
quanto serve alla salvezza dei pagani (11,115.). Viceversa lentrata dei
pagani nella Chiesa ha un significato di stimolo alla gelosia per I'Isracle
non ancora fedele. L’agire di Dio nella sua elezione di grazia & quindi un
agire contro ogni aspettativa: «Se gid l’allontanamento da Dio diventa
in effetti, per opera sua, lo strumento dell’azione della sua grazia, che
cosa sard del ritorno a Dio?»** Quello che avverrd nella riammissione
di Israele, nella salvezza dell’intero Israele, pud venir compreso soltanto
come miracolo escatologico, come nuova creazione («risurrezione dai mor-

29 U. Luz, op. cit., 249.

20 Cu. MULLER, op. cit., 37.

11 Cf, G, ScHRENK, ‘Aetppe’, in: ThW v, 215-221. Schrenk, nel contesto di Row.
9-11, sottolinea la provvisorierd dellidea del resto.

22 Cy. MULLER, op. cit., 37.

213 J. Munck specialmente sottolinea il significato della situazione di missione per
le affermazioni di Rom. g9-11. Per il passo cf. op. cit., 89.

24 Cosi U. Luz (op. cit., 393) parafrasa Rom. 11,12.

ELABORAZIONE SISTEMATICA 285

ti: 11,15)%° L’immagine di Israele come albero (11,17-24) chiarifica
I’affermazione. In un reciproco rifiutare ed eleggere di Dio (dei rami ven-
gono tagliati, altri vengono innestati) si manifesta la bonta e la severitd
di Dio (11,22). «Dio & buono nei confronti dei pagani, che vengono in-
nestati sull'olivo ed imparano, nella severita di Dio verso Isracle, a com-
prendere la sua bontd verso loro stessi. Ma la bonta di Dio anche verso
i pagani & la bontd del Dio d'Isracle. E cosi Dio pud superare anche
il proprio agire personale e riportare all’olivo gli Israeliti in conformita
alla physis, donata loro da Dio»® Anche qui dopo tutto si tratta della
divinita di Dio nella sua azione di salvezza; egli fa a pezzi I'autoglorifi-
cazione dei pagani (r1,18) allo stesso modo dell’aspirazione all¥pyo del
Giudei.

E libera cosi la strada per la considerazione conclusiva in Rom. 11,25-32.
Il contenuto del mistero, reso noto da Paolo (vv. 25-28), abbraccia due
affermazioni che sono collegate 'una all’altra nel finale: 1. Su una parte
di Israele & giunta ostinazione, finché tutti i pagani saranno entrati; 2.
In questo modo tutto Israele sard salvato. Le espressioni TATPWLEL €
nic’ ‘Toah) dovranno mantenere apertura che hanno®” Tutto Israele
significa senz’altro la Chiesa dei giudei e pagani, compresi i rami tagliati,
che vengono di nuovo inseriti. «Questo ‘intero Israele’ verra salvato nel-
I'ordine dell’attuale rapporto tra Chiesa e sinagoga, i primi ciot saranno
gli ultimi, gli ultimi primi, Perché cosi? Perché cosi e solo cos avviene
ed & caratterizzata quale atto della misericordia divina questa elezione
di tutto Israele, come un atto grazie al quale quelli che stanno in basso
vengono innalzati e quelli che stanno in alto abbassati; in esso vengono
perdonati i peccati e sono svelate delle esigenze non umane. Solo se si
realizza in siffatto ordine inverso, questa salvezza pu0 esserc opera €
frutto dellelezione divina, che & la stessa della misericordia di Dio»®
La situazione concreta di Israele in questo piano salvifico viene carat-
terizzata da due momenti: il momento dell'indurimento (éxdpol, 28) —
che perd deve essere considerato funzionale per la salvezza dei pagani
—, e il momento del permanere dell’elezione, per cui Israele rimane

s

u5 Cf, U. Luz, op. cit., 393; Cua. MULLER, op. cit., 46.

u6 U, Luz, op. cit., 277.

27 Cf. J. MUNCk, op. cit., Too-1o2; egli intende '«insieme dei pagani» nel senso
del giungere a termine della predicazione del vangelo ai pagani. U. Luz, op. qit.,
201 parla a favore dell'indeterminatezza del concetto. I, ‘Iopaih si riferisce piut-
tosto ad Istaele come collettivo, ma anche cosi rimane notevole il peso dell’afferma-
zione: «Paolo stesso, con propria responsabilitd teologica, formula, con l'importanza
di un mistero, un’affermazione sul futuro, in base alla quale Israele arrivera alla
salvezza» (U. Luz, op. cit., 292). Cf. anche Cu. MULLER, op. cif.,, 100.

28 K. BartH, KD 11/2, 3305,




286 GRAZIA COME ELEZIONE

eletto in forza delle promesse fatte ai padri?® Il principio di fondo del-
Ielezione sta nella fedeltd continua di Dio alla sua promessa di grazia
(11,29). I versetti 11,30 ss. compendiano la dialettica disubbidienza-ubbi-
dienza entro la parentesi della misericordia divina. «Poiché come una volta
voi siete stati disubbidienti verso Dio, ma ora avete ottenuto misericordia
in seguito alla disubbidienza di questi, cosi anche questi ora sono divenu?
ti disubbidienti, affinché anch’essi, in seguito alla misericordia verso di
voi, ottengano misericordia. Dio infatti ha allontanato tutti nella disub-
bidienza, per dimostrare a tutti misericordia»® L'ultima parola riguardc?
all’azione di Dio in Gestt Cristo, nella quale egli conduce giudei e pagani
alla salvezza, & la parola della misericordia. Quando Paolo in Rom. 11,33-
36 esalta la profondita della sapienza e della scienza di Dio, non si tratta
della lode di un Dio, che con un decretum absolutum elegge gli uni e non
elegge gli altri, ma della lode del Dio, che nella sua misericordia e grazia
rimane libero ed imperscrutabile. «Come dappertutto all’inizio sta la di-
subbidienza umana, cosi dappertutto alla fine sta la misericordia divina:
ovunque, per tutti, ciod per ‘tutto Israele’, in tutta I'ampiezza dell’ele-
zione del Dio, la cui maestd consiste nell’essere il misericordioso».”

L’esame del testo rende evidente che non & lecito interpretare Rowz.
o-11 nel senso della dottrina successiva di una doppia predestina-
zione. Non si tratta di un decretum absolutum, precedente il con-
creto piano salvifico di Dio, in base al quale alcuni vengono eletti,
altri no, e neppure ci si riferisce primariamente, nella riflessione, al
destino di singoli individui (anche le singole figure: il faraone, Gia-
A Y . . . . m h : .

cobbe, Esall, ecc. si muovono in un impulso collettivo).”” Non si
ricerca in primo luogo la designazione degli eletti, ma si parla della
divinitd di Dio nella sua azione predestinante. Rimane aperta anche
la questione del rapporto fra giudizio temporale ed eterno. Allo stes-
so modo, da Rom. 9-11 non pud venir derivata neppure una dottri-
na dell’apokatistasis.™

29 Cf. KD 11/2, 333s. ) !

20 Cx. MULLER, op. cit., 107 sottolinea il collegamento con la dottnna' deﬂa giu-
stificazione: «Includendo sia Israele che i pagani nella dis.ubbidmnza, Dio li porta
sotto la sua misericordia. La salvezza sola-gratia di Israele rifiutato ha dunque, 11'den-
tica struttura dell’attuale giustificazione dei pagani (cf. 9,3 con 1.1’23'2.6)' Lun_xve{--
sale popolo di Dio vive sola fide/sola gratia e sta percid nella dialettica tra giudi-
zio e graziay,

21 K. Barth, KD 11/2, 336. :

22 Questo sottolinea particolarmente J. MuNck, op. cit., 36,40.

2 S dicono contrari Cir. MULLER, op. cit., 48; U. Luz, op. cit., 299; J. MuUNCK,
op. cit., 102.

ELABORAZIONE SISTEMATICA 287

Nell’affermazione sulla salvezza dell’intero Israele non vien detto
nulla sull’eterno destino del singolo. Le espressioni paoline sul giu-
dizio non possono qui non venir udite. Una cosa risalta con tutta
chiarezza nel testo: non esiste nessun parallelismo tra elezione e
rifiuto;® la parentesi che racchiude la disubbidienza di giudei e pa-
gani €& la parentesi della misericordia divina.

Tutto questo viene affermato da Paolo in vista del rapporto di
Israele e della Chiesa. Non si tratta in primo luogo dei giudei come
gruppo etnico o religioso particolare, ma di Dio in Isracle® A par-
tire dall’elezione della grazia divina, Israele e la Chiesa devono ve-
nir considerati assieme. Ambedue sono solidali riguardo alla salvez-
za. «Poiché I’esistenza di Israele come popolo di Dio pud venir rea-
lizzata soltanto al di 13 di se stessa e, d’altronde, I’esistenza della
Chiesa significa realizzazione della promessa ad Abramo ed Israele,
tra Israele e la Chiesa sorge un movimento dialettico: Iimpenitenza
d’Israele serve a portare su tutto il mondo la pretesa di Dio (cf.
9,17¢ con 10,18; 1I,IT15.), e anzi la pretesa della sua grazia. «Vi-
ceversa l'ubbidienza e la predicazione della Chiesa indica che Israele
non pud sfuggire con la sua opposizione alla pretesa della parola di
Dio. «Il giudizio, che la comunitd effettua in Israele (11,1-10), &
il segno che Dio non lo ha lasciato cadere, che la sua grazia sta an-
cora su di lui (cf. 11,22). Israele rimane rivendicato dalla grazia
(11,31¢) perché giudicato e rifiutato per amore della Chiesa, fornita
di grazia (11,11-15.31)»2 In questo comportamento di Dio con
Isracle e la Chiesa viene distrutta ogni autoglorificazione dell’uomo.
In giudizio e grazia solo Dio ha ragione e rende valido questo suo
diritto nella giustificazione del peccatore.

L’elezione in Gestt Cristo non costituisce in Rom. 9-11 il tema
centrale come, ad esempio, in Romz. 8,28 ss. ed Eph. 1,4-13. La com-
ponente cristologica appare esplicitamente collegata all’idea di skén-
dalon (9,32 s.), al tema dell’ascolto della giustizia di fede (10,4-17).

2% Cf. anche E. ScuLvg, ‘Der theologische Syllogismus als Problem der Pridesti-
nationslehre’, in: Einsicht und Glaube, Freiburg iBr. 1962, 309s.

25 Cf. U. Luz, op. cit, 275, 269ss. (concetto di Israele differenziato in Roms.
9-11); Ca. MULLER, op. cit., 90-93 (doppio concetto di Israele).

6 CH. MULLER, op. cit.,, 99s.




288 GRAZIA COME ELEZIONE

Il v. 11,16 per primizia e radice non intende Cristo ma I'Israele se-
condo lo spirito, il quale precede nella fede dei patriarchi I'Israele
carnale.” Ciononostante l'affermare Delezione in Gest Cristo fa
piena luce sulle espressioni di Rom. 9-11. La parentesi della mise-
ricordia abbraccia ogni disubbidienza, perché Dio si & rivelato in
Gest Cristo come misericordia per giudei e pagani (cf. Eph. 2,11-22
in relazione con Eph. 1 e 3).

e. Elezione e speranza

La dottrina classica della predestinazione ha gettato la sua ombra
anche sulla predicazione, in quanto non si ritenne preferibile tacere
sul tema e lasciarlo alla speculazione teologica. Da tutto quanto qui
& stato esposto dovrebbe esser chiaro che il messaggio della elezione
della grazia di Dio in Gesu Cristo entra a far parte della predicazio-
ne come lieta novella. Rimane tuttavia una domanda: come pud
I'uomo presentare questo messaggio e come pud udirlo nel giusto mo-
do, quando egli non vuole far finta di non sentire le cosi numerose
parole di giudizio presenti anche nella Scrittura, quando egli perce-
cepisce la spaventevole possibilita di chiudersi, col suo no persona-
le, al si che Dio ha pronunciato per tutti, e quindi anche e proprio
per lui, in Gesti Cristo? Concludendo I’argomento & necessario ten-
tare una risposta a quest’interrogativo esistenziale, che si trova alla
radice della problematica della predestinazione.

Nelle considerazioni ermeneutiche abbiamo rilevato i limiti trac-
ciati alla sistematicitd della dottrina della predestinazione. Una ri-
sposta al problema posto deve rispettare questi limiti. In concreto
cid significa che non & lecito cercarla né nella linea della dottrina del-
Papokatistasis né in quella della dottrina della doppia predestina-
zione, alla beatitudine eterna ed alla dannazione eterna (in qualsiasi
modo qui ci si possa differenziare). Una dottrina dell’apokatistasis
come conoscenza dell’esito definitivo del giudizio & in fondo niente
altro che la proiezione speculativa di una falsa securitas dell’uomo,
che & diametralmente distinta dalla certezza della speranza. La dot-

227 Breve richiamo delle diverse interpretazioni in U. Luz, op. cit., 276.

ELABORAZIONE SISTEMATICA 289

trina della predestinazione ha anche il compito specifico di distrug-
gere una Securifas presuntuosa. Proprio perché sa che & affare non
del nostro affannarci, ma della misericordia divina (Roz. 9,16), essa
sottolineera il fatto che dobbiamo operare la nostra salvezza in timo-
te e trepidazione (Phil. 2,12). Non passera sotto silenzio la reale pos-
sibilita, aperta all’uomo, di ricusare la salvezza offerta in Cristo (cf.
Hebr. 6,6s.; 10,26). Se la nostra elezione & elezione in Gesli Cristo,
se non si da salvezza oltre a Cristo, il respingere questa offerta di sal-
vezza deve comportare una minaccia mortale per I'vomo. Ma anche
il sistema della doppia predestinazione si deve rifiutare, in quanto in
esso, anche se sotto forma diversa da quella dottrina dell’apokatistasis,
viene postulata proprio una conoscenza sull’esito del giudizio, che
non rispetta la libertd di Cristo giudice. Quanto meno ¢ possibile
derivare da Rom. 11 una dottrina dell’apokatdstasis, tanto pitt si de-
ve lasciar aperta per ciascuno, a partire dall’affermazione della gran-
de misericordia di Dio, la possibilitd della divina misericordia — at-
traverso il giudizio! In sede speculativa non si pud disporre di que-
sta possibilita. Cid che 'uomo, nella sua stessa esistenza (non giudi-
cando gli altril), deve tener presente contro ogni praesumptio € se-
curitas, & la reale possibilita del fallimento eterno."

Questa condotta esistenziale perd viene realizzata giustamente sol-
tanto nell’integrazione dell’elemento di timore salutare con Vatteg-
giamento della speranza, che supera la controversia della predestina-
zione guardando a Gesu Cristo. Nell'atteggiamento della speranza
"uomo non guarda, da un punto di osservazione neutrale, le due pos-
sibilita della beatitudine eterna e dell’eterno fallimento; egli realiz-
2a invece un movimento nel quale, contro ogni tentazione, costruisce
la sicurezza dell’elezione aggrappandosi a Ges Cristo. Certezza del-
’elezione si da soltanto nel cammino continuo. L’abbiamo «non pos-
sedendola, ma lasciandoci dire di continuo che Dio ci ha porto la
mano: ci ha assunto come sua proprietd in Cristo. La certezza del-
Pelezione & il conforto piti grande, e contemporaneamente la massi-
ma insicurezza dell’uvomo. Solo in essa I'uomo & invitato alla grazia.
Non egli vive, ma Cristo vive in lui»* Anche il donum perseveran-

2% Cf. anche F.J. Couto, Hoffnung im Unglauben, 280-290.
28 F, ScHLINK, op. cit., 3I5.




290 GRAZIA COME ELEZIONE

tize si deve vedere su questo piano. Non & altro che 1"imopiovt], colle-
gata con la speranza e basata sulla fedelta di Dio alle sue promesse;
essa sa che Dio porterd a termine I’opera buona da lui iniziata (Phil.
1,6). La certezza dell’elezione sotto forma di certezza della speranza
pud dichiarare: «Io sono sicuro infatti che né la morte né la vita,
né gli angeli né i principati, né il presente né il futuro, né le potenze,
né cose alte o profonde, né alcun’altra creatura ci potranno separare
dall’amore di Dio che ci giunge nel Cristo Gesti, nostro Signore»
(Rom. 8,38 s.).

A partire da qui si apre I'unica via per cui si pud pensare in ter-
mini cristiani alla salvezza eterna degli altri. L’essere o il non esse-
re eletti degli altri non & qualcosa di accessibile alla speculazione. Ma
& oggetto della speranza, che si deve considerare come speranza uni-
versale, se crede all’elezione della grazia di Dio in Gesu Cristo. Co-
me viene attualizzata questa speranza? Essa si attualizza nella parola
della predicazione, che annuncia l’elezione della grazia di Dio come
lieta novella a tutti gli uomini. «Se si & realizzata in noi, tramite il
vangelo, 'elezione di Dio, noi dobbiamo porci al servizio dell’elezio-
ne divina, proprio testimoniando lo stesso vangelo... Alla nostra do-
manda sul numero degli uomini eletti da Dio, egli risponde con lin-
carico di annunciare a fu#¢i gli vomini il vangelo».” Essa si attualiz-
za nell’esistere-per, nell’esistere a favore degli altri, cosi come Gesu
Cristo esiste per noi ™ e come Paolo esiste per il suo popolo, che
non crede in Cristo (Rom. 9,1-5). Si attualizza infine nella preghie-
ra® che come preghiera della speranza & una preghiera universale.
L’universalitd della preghiera corrisponde all’universalita della volon-
ta salvifica di Dio ed all’'universalitd della speranza cristiana. L'ulti-
ma parola nella questione dell’elezione della grazia di Dio &: sola
gratia -solus Christus. Questa parola viene detta al cristiano in modo

29 E. ScHLINK, op. cit., 316.

20 Cf. W, Tuirsve, ‘Neutestamentliche Zugangswege zu einer transzendental-dia-
logischen Chnistologie’, in K. Rauner - W. Tuisin, Christologie - systematisch und
exegetisch, «QD» 55, Freiburg i.Br. 1972, 161-163, 231-233, 280287 (tr. it. Cristo-
logia. Prospettive sistematiche ed esegetiche, Morcelliana, Brescia).

31 48i tout dépend de la décision céleste, comment pourtions-nous le reconnaitre,
sinon en faisant appel 2 elle, pour les autres comme pout nous-mémes?» (P. Maury,
La prédestination, Gendve 1957, 62).

BIBLIOGRAFIA
291

che egli pud dirla anche agli altri e pud testimoniarla nella sua esi-
stenza per gli altri. In tal senso egli & assunto al servizio dell’elezio-
ne divina. Egli pud compiere questo servizio con gratitudine soltanto
riconoscendo, nella preghiera di lode, il mistero dell’elezione della
grazia di Dio, della cui profonditad si dice: «Quanto impenetrabili
sono i suoi decreti e inesplorabili le sue vie!» (Rom. 11,33). Non &
perd un mistero oscuro che qui viene lodato, ma il mistero dell’a-
more di Dio, che in Gesl Cristo si & pronunciato in forma irrevocabi-
le a favore degli uomini. Di fronte a guesto mistero si pud dichia-
rare soltanto: «Chi lo ha prevenuto con i suoi doni, da aver diritto
al contraccambio? In realtd tutto viene da lui, avviene grazie a lui e
per lui: a lui sia la gloria in eterno. Amen!s (Rom. 11,35 s.).

MAGNUS LOHRER

BIBLIOGRAFITA

1. Scrittura

P. AvtMmaN, Erwihlungstheologie und Universalismus im Alten Testa-
ment, «<BZAW» 92, Betlin 1964.

H.U. v. BALTHASAR, Die Waurzel Jesse, in: Spownsa Verbi, Einsiedeln 1961,
306-316 (tr. it. Morcelliana, Brescia).

V. BouBLIk, La predestinazione - S. Paolo e S. Agostino, Roma 1961.

H.M. Dion, ‘La prédestination dans saint Paul’, in: RScR 53 (1965) 5-43.

J. GniLka, Die Verstockung Israels. Is. 6,9-10 in der Theologie der Sy-
noptiker, «SANT» 3, Miinchen 1961.

Ip., Der Epbeserbrief, «<HThKNT» x/2, Freiburg iBr. 1971.

F. HessE, Das Verstockungsproblens im Altem Testament, Berlin 1955.

K. Kocn, Zur Geschichte der Erwiblungsvorstellung in Israel, «<ZAW»
67 (1955) 205-226,

U. Luz, Das Geschichtsverstindnis des Paulus, Miinchen 1968.

F.W. MAIER, Israel in der Heilsgeschichte nach Romer 9, Miinster 1929.

W. MicHAELIS, Verséhnung des Alls, Griimligen 1950.

Cr. MULLER, Gottes Gerechtigkeit und Gottes Volk - Eine Untersuchung
zu# Romer o-r1, Gittingen 1964.

J. Munck, Christus und Israel - Eine Auslegung von Rom 9-11, Kopen-
hagen 1956.

G. QuEeLL, ‘ExMéyopen (AT), in: ThW 1v, 148-173.

H. RowiEy, The Biblical Doctrine of Election, London 1950.




292 BIBLIOGRAFIA

H. ScHLIER, Der Brief an die Epbeser, Diisseldotf 1958 (tr. it.: La lettera
agli Efesini, Paideia, Brescia).

K.L. Scumipt, Kohéw ecc., in: TAW 111, 488-497.

Ip., 'Opllw ecc., in: TAW v, 453-457.

G. ScHRENK, 'ExAéyopan (NT) ecc., in: ThW 1v, 176-181, 183-185, 191-
197.

Ip., Aeippee: Der Restgedanke bei Paulus..., in: ThW, v, 215-221.

TH. VRIESEN, Die Erwihlung Israels nach dem Alten Testament, Ziirich
1953.

D. WiepErRkEHR, Die Theologie der Berufung in den Paulusbriefen, «SF-
NF» 36, Fribourg 1963.

2. Storia

H. Banot, Luthers Lebre vom verborgenen Gott, Betlin 1958.

M. Benz, ‘Das gottliche Vorherwissen der freien Willensakte des Ges-
chopfs bei Thomas v. A. - In I Sent. d. 38, q. 1, a. 5, in: DTh 14
(1936) 255-273.

Ip., ‘Nochmals: Das gottliche Vorherwissen..’, in: DTh 15 (1937, 415-

2%

E.4§UESS, ‘Pridestination und Kirche in Calvins Institutio’, in: Theol.
Zeitschr. 12 (1956) 347-361.

C. Frietuorr, Die Pridestinationslebre bei Thomas v. A. und Calvin,
Fribourg 1926.

A. Jacouin, ‘La prédestination d’aprés saint Augustin’, in: MA 2 (1931)
853-878.

P. JakoBs, Pridestination und Verantwortlichkeit bei Calvin, Neukirchen
1937.

G.Vg?EOCHER, ‘Die Pridestinationslehre Huldrych Zwinglis’, in: Theol.
Zeitschr. 12 (1956) 526-548.

J. MOLTMANN, Pridestination und Perseveranz «Beitrige zur Geschichte
und Lebre der Reformierten Kirche» x11, Neukirchen 1961.

G. NvcreNn, Das Pridestinationsproblem in der Theologie Augustins,
Gottingen 1956.

H. OrteN, Pridestination in Calvins theologischer Rede (1938), Neu-
kirchen 1968.

W. PANNENBERG, Die Pridestinationslebre des Duns Scotus im Zusam-
menhang der scholastischen Lebrentwicklung dargestellt, «FKDG» 4,
Gottingen 1954.

Ip., ‘Der Einfluss der Anfechtungserfahrung auf den Pridestinationsbe-
griff Luthers’, in: KuD 3 (1957) 109-139.

L. Pmvomaa, ‘Unfreier Wille und Pridestination bei Luther’, in: Theol.
Zeitschrift 13 (1957) 339-349.

BIBLIOGRAFIA 293

Pu. PrATZz, Der Rémerbrief in der Gnadenlebre Augustins, Wiirzburg
1938.

J. RaBENECK, ‘Grundziige der Pridestinationslehre Molinas’, in: Schola-
stik 31 (1956) 351-369.

H. Ronoer, Gratia Christi - Essai d’histoire du dogme et de théologie
dogmatique, Paris 1946,

In., ‘La prédestination augustinienne: Genése d'une doctrine’, in: ScEcel
18 (1966) 229-251.

G. Rost, Der Pridestinationsgedanke in der Theologie Martin Luthers,
Berlin 1966.

O. RoTTMANNER, Der Augustinismus: Geistesfriichte aus der Klosterzelle,
Miinchen 1908, 11-32.

R. ScHAFER, “Zur Priddestinationslehre des jungen Melanchton’, in: ZT-
hK 63 (1966) 352-378.

KH. Scuerkie, ‘Erwihlung und Freiheit im Rometbrief nach der Au-
slegung der Viter’, in: THQ 131 (1951) 17-31; 189-207.

K. ScawArzwALLER, Theologia crucis - Luthers Lebre von Pridestina-
tion nach De servo arbitrio, Miinchen 1970.

F. SteEeMULLER, Die Lebre vom allgemeinen Heilswillen in der Scholastik
bis Thomas v. A., Roma 1929

E. SticLMAYR, Verstossung und Gnade - Die Universalitit der hinreichen-
den Grade und die strengen Thomisten des 16. und 17. Jh. 5, Roma
1964.

J. SturLER, ‘Die Lehre des Heiligen Thomas vom gottlichen Vorherwissen
der freien Willensakte der Geschépfe’, in ZKTh 61 {1937) 323-340.
A. TrAPE, ‘A proposito di predestinazione. S. Agostino e i suoi critici mo-

derni’, in: Divinitas 7 (1963) 243-284.

P. Vienaux, Justification et prédestination au XIV* siécle, Paris 1934.

E. WoLrF, ‘Erwihlungslehre und Pridestinationsproblem’, in: O. WEBER -
E. Kreck - E. WoLF, Die Predigt von der Gnadenwahl, «Theol. Ex.»
(NF) 28, Miinchen 1951, 63-94.

C. Zimara, ‘Die Lehre des hl. Augustinus {iber die Zulassung Gottes’, in:
DTh 19 (1941) 269-294.

Ip., Die Eigenart des gottlichen Vorherwissens nach Augustinus, in: FZ-
PhTh 1 (1954) 353-393.

3. Teologia sistematica

J. Augr, ‘Das Evangelium der Gnade’, in: Kleine kath. Dogmatik, v,
Regensburg 1970, 41-70 (tr. it. Il vangelo della grazia, Cittadella, As-
sisi).

K. BartH, Gottes Gnadenwabl, «Theol. Existenz heute» 47, Miinchen
1936.




204 BIBLIOGRAFTA

Ip., ‘Die Lehre von Gott’, in: KD 11/2, Zollikon 1948.

W. BREUNING, ‘Neue Wege der protestantischen Theologie in der Préde-
stinationslehre’, in: TrThZ 68 (1959) 193-210.

E. Brunner, ‘Die christliche Lehre von Gott’, in: Dogmatik 1, Ziirich
1946, 323-381.

E. Buess, Zur Pridestinationslebre Karl Barths, «Theol. Stud.» 43, Zol-
likon 1955.

L. Ciapp1, La predestinazione, Roma 1954.

J.E. Couro, Hoffnung im Unglauben - Zur Diskussion iber den allge-
meinen Heillswillen Gottes, Paderborn 1973.

M. Frick - Z. Avszecuy, Il vangelo della grazia, Roma 1964.

H.G. Fritzscug, Lebrbuch der Dogmatik 11, GOttingen 1967, 171-217.

R. GARRIGOU-LAGRANGE, La prédestination des saints et la grdce, Paris
1936.

G. GrorGe, “Zur Pridestinationslehre Karl Barths - Fragmentarische Er-
wigungen iiber den Ansatz ihrer Neufassung, in KuD 2 (1956) 193-
217; 233-255.

W. Kreck, ‘Die Lehre von der Pridestination’, in O. WeBeR - W. KrECK
- E. WoLr, Die Predigt der Gnadenwabl, «Theol. Existenz» (NF) 28,
Miinchen 1951, 37-62.

P. Maury, La prédestination, Genéve 1957.

H. Ort, Die Antwort des Glaubens, Stuttgart 1972, 199-206.

H. RonpeT, ‘Prédestination, grace et liberté’, in: NRTH 79 (1947) 449-
474

W. Scuamoni, Die Zabl der Auserwiblten, Paderborn 1965.

J.M. ScueEBEN, Die Mysterien des Christentums, GS 11, Freiburg iBr.
1958, 581-613 (tr. it. I misteri del cristianesimo, Morcelliana, Brescia).

E. ScuLNg, ‘Der theologische Syllogismus als Problem der Pridestina-
tionslehre’, in: Einsicht und Glaube, Freiburg i. Br. 1962, 299-320.

M. Scumaus, ‘Die gottliche Gnade’, in: Katholische Dogmatik 111/2,
Miinchen *1951, pp. 348-369 (tr. it. Dogmatica cattolica, Marietti, To-
rino).

K. ScuwarzwALLER, Das Gotteslob der angefochtenen Gemeinde, Neu-
kirchen 1970.

TH. SimoNIN, ‘Prédestination, préscience et liberté’, in: NRTh 85 (1963)
711-730.

A. StoLz, Anthropologia theologica, Freiburg 1.Btr. 1940.

W. TriLLHAAS, Dogmatik, Berlin *1972, 234-246.

A. VANDENBERGHE, De praedestinatione, in: Coll. Brug. 36 (1936) 142-148.

H. VogeL, ‘Praedestinatio gemina’, in: Theol. Aufsitze Karl Barth zum
50. Geburtstag, Miinchen 1936, 222-242.

BIBLIOGRAFTA

295

Ip., Gott in Christo, Betlin *1952, 937-956.

O. WEBER, Die Lebre von der Erwiblung und die Verkiindigung «Theol.
Exist. heute» (NF), Miinchen 1951, 9-36.

Ip., Grundlagen der Dogmatik 11, Neukirchen 1962, 457-562.




