FRANCISCO SUAREZ

Testo latino a fronte

Introduzione, traduzione,
note e apparati di Costantino Esposito

In appendice Le “Disputazioni Metafisiche”
nella critica contemporanea

NUOVA LDIZIONE RIVEDUTA E AMPLIATA

BOMPTANI
TESTT A FRONTE




6 PREFAZIONE

co tra universali e individuali, il problema delle verita eterne);
¢) le fonti scolastiche del pensiero di Sudrez, soprattutto
Tommaso d’Aquino e Giovanni Duns Scoto, sempre nel solco
della grande tradizione aristotelica, particolarmente vivace nel
contesto rinascimentale; e insieme la considerazione di questo
pensiero come una fonte privilegiata dei filosofi moderni. Non
senza passare per una verifica critica della classica interpreta-
zione della metafisica suareziana in termini di “essenziali-
smo”, e della pill recente ma altrettanto consolidata interpreta-
zione di essa nei termini di un’ontologia “trascendentale”.

Proprio per mettere in luce le principali coordinate inter-
pretative al cui interno si & svolta, e ancora si sta svolgendo,
una discussione intorno al significato e al ruolo esercitato dalla
metafisica suareziana nel suo tempo e nella sua posterita, si &
ritenuto opportuno riproporre — come Appendice a questa
seconda edizione — un saggio del curatore, gia precedentemen-
te apparso in altra sede, sulla presenza delle Disputationes
nella critica contemporanea. La sua lettura potra forse aiutare
ad orientarsi fra i diversi punti di osservazione di un testo assai
complesso e che ha certamente bisogno di essere districato e
attraversato con una cognizione precisa della storia dei proble-
mi e della posta in gioco che riemerge ad ogni passo.

Per quanto riguarda la traduzione italiana, per questa
seconda edizione il testo & stato interamente rivisto, in diversi
casi ¢ stato corretto da errori tipografici e in alcuni altri miglio-
rato, Come si & gia detto, la Bibliografia finale & stata integrata
con gli studi sulla metafisica suareziana (comprese le traduzio-
ni in diverse lingue di singole Disputazioni) apparsi dal 1996
ad oggi.

Un ringraziamento particolare va indirizzato al Dr. Marco
Lamanna per la preziosa collaborazione nella revisione del
testo e in quella del saggio posto in Appendice, nonché per il
paziente aggiornamento bibliografico. Per quanto riguarda
quest’ultimo sono inoltre debitore ad alcune amichevoli segna-
lazioni di Jacob Schmutz, dell’Universita Paris IV-Sorbonne.

CE.
Bari, aprile 2007

INTRODUZIONE

1. Sulla genesi biografica e sistematica dell’opera’

La motivazione personale che ha spinto Suérez a concepi
€ a scrivere un’opera come le Disputazioni metafisiche — pu
blicate in prima edizione a Salamanca, nel 1597 — & forse
modo migliore per comprendere, in tutta la sua portata, la dec
sione filosofica fondamentale che quest’opera ha rappresenta
per l'intera storia della metafisica. E dico intera, proprio pe
che le Disputazioni, considerate nel loro tema proprio, € n
lqrq tempo particolare, si presentano come un momento unic
di sintesi, o se si preferisce di conclusione, della grande trad
z.ione antico-medievale, € insieme un punto di passaggio dec
sivo al pensiero post-medievale e «moderno». Questa decisi
ne si presenta all’inizio come il gesto forse piu tradiziona
nella ricerca e nell’insegnamento di un professore di teologi
per di pill di orientamento tomista: mettere a punto i fond:
menti filosofici preliminari, che forniscano gli strumenti pi
adeguati per il lavoro teologico sulle verita della fede.

Nel 1597, Suarez ¢ gia un teologo affermato e stimato —
non .soltanm nella Compagnia di Gesl, cui appartiene — per |
sua intensa e proficua attivitd di insegnamento, svolta in dive
si Collegi dell’Ordine in Spagna (Valladolid, Segovia, Avil:
Alcala de Henares), ma soprattutto presso il Collegio Romanc
il piti importante centro di formazione dei gesuiti, e una dell
sedi piu influenti della teologia cattolica post-tridentina, dov
Sudrez si era fermato dal 1580 al 1585, I corsi che egli tien
annualmente son tutti dedicati a commentare, di volta in volt:
parti specifiche della Summa theologiae di Tommas.
d’Aquino, come peraltro era consigliato ai teologi dell’Ordin
da una solida e collaudata ratio studiorum?, la quale raccoman
dava la prospettiva tomista in teologia e quella aristotelica i



INTRODUZIONE

filosofia (cio¢ nel corso tripartito di logica, fisica e metafisica).
Non senza assicurare, come tratto distintivo della Compagnia,
una certa libertd interpretativa all’interno della piu affermata
delle tradizioni. Quella tradizione che peraltro accomunava, sia
pure con diversi orientamenti e nei diversi Ordini religiosi,
tutti i teologi dell’epoca — almeno quelli cattolici, non senza
alcuni punti in comune anche con diversi teologi «riformati»,
se non altro nell’impostazione metafisica, come vedremo in
seguito. E non ¢ un caso che, subito dopo Roma, e forse piu
ancora di Roma, siano proprio le Universitd e i Collegi mag-
giori della penisola iberica a costituire la sede della pit diffusa,
intensa e vivace elaborazione teologica tra la fine del XVI e il
XVII secolo, in quello che ¢ stato chiamato, a buon diritto
anche per la teologia, il Siglo de Oro®: basti pensare soltanto a
nomi come quelli di Vitoria e di Soto, di Béfiez e di Molina, di
Zuiiga e di Mas, di Pereyra e di Vazquez, di Fonseca e dei
gesuiti di Coimbra (autori del celebre manuale di filosofia inti-
tolato Cursus conimbricensis), tutti impegnati in grande stile
nella formazione e nella discussione filosofica, utilizzando per
lo pin lo strumento tradizionale dei commenti alle opere aristo-
teliche?. In questo lavoro filosofico I’Ordine di Ignazio di
Loyola ¢ sempre in prima fila, tanto che si ¢ potuto parlare,
come se si frattasse di una vera e propria categoria storiografi-
ca, di un «aristotelismo gesuita»®, intendendo con ¢id non solo
una determinata corrente di scuola, ma anche e soprattutto una
tradizione unitaria e sistematica, al cul interno possono con-
fluire approcci e soluzioni notevolmente diversificate tra di
loro.

Ebbene, a partire dal 1595 Sudrez, dietro esplicita richiesta
dei superiori e soprattutto degli studenti, inizia la pubblicazio-
ne delle sue lezioni, dando alle stampe per primo un volume
sui sacramenti. Ed & appunto dopo questo primo impegno di
scrittura, 11 dove diventa necessario fare i conti con 1 termini
precisi della questione, che Sudrez decide di tralasciare per un
poco la redazione dei suoi corsi di teologia, per dedicarsi —
quasi incidentalmente, ¢ vero, e comunque in maniera assolu-
tamente necessaria — all’esposizione della metafisica. Anzi,
com’egli stesso scrive all’inizio delle Disputazioni, dando
appunto la motivazione (ratio) dell’opera, & solo per cause

INTRODUZIONE

esterne che egli aveva inaugurato le sue pubblicazioni con un
volume dedicato alla terza parte della Summa di Tommaso
d’Aquino (appunto sui sacramenti), perché invece le ragioni
sistematiche avrebbero richiesto di cominciare con la pubblica-
zione dell’opera metafisica: infatti, era proprio «la teologia
divina e soprannaturale [che] ricercava e richiedeva quella
umana e naturale», e quindi imponeva al suo autore «di resti-
tuire alla dottrina metafisica il luogo e la posizione che le spet-
tano»®, Cosa di pill consueto della delucidazione dei praeam-
bula fidei? Quale piu abituale inizio, per un teologo di «scuo-
la», che presentare i concetti fondamentali forniti dall’intellet-
to umano per comprendere la soprannaturale rivelazione di
Dio nell’ordine della natura?

2. Teologia, ontologia, metafisica

Eppure qui non ci troviamo solo di fronte a una lineare
traiettoria propedeutica, bensi ci troviamo gia all’interno di
una soluzione circolare, percorribile dunque specularmente in
due sensi: a partire dalla teologia, «durante le disputazioni sui
misteri divini mi si presentavano quelle dottrine metafisiche,
senza la cui conoscenza e intelligenza a mala pena, se non per
niente affatto, si possono trattare quei misteri superiori, secon-
do la dignitd che spetta lorow; e a partire dalla filosofia: «in
quest’opera io assumo la parte del filosofo, ma proprio per non
perdere mai di vista che la filosofia dev’essere cristiana e
ministra della divina teologia»’. Si tratta di un rapporto in cui i
termini sono strettamente implicati I’uno con 1’altro, ma nel
quale ¢ rintracciabile di volta in volta una specifica asimme-
tria. Dottrinalmente parlando ¢ la teologia (rivelata) il punto da
cui parte e a cui ¢ finalizzata la ricerca filosofica; conoscitiva-
mente parlando, invece, € la ricerca filosofica che rende possi-
bile la determinazione e lo sviluppo della dottrina teologica.
Quest’ultima, infatti, pur basandosi su di una illuminazione
divina, si compie come «un discorso e un ragionamento
umanoy, e questo ragionamento, da parte sua, stabilisce i prin-
cipi che comprendono in sé tutte le cose, incluse quelle divine,
assicurando con cid e sostenendo «tutto il saperen. Cio che




10 INTRODUZIONE

spetta alla metafisica ¢ richiesto dalla teologia; cio che spetta
alla teologia & determinato, saputo e compiuto mediante la
metafisica. Percid, «mosso da queste ragioni, e dietro richiesta
di molti, ho deciso di scrivere dapprima quest’operal[...]
secondo il metodo dottrinale piti adatto alla comprensione
delle cose stesse [...] e che piu servisse alla sapienza rivela_ita»ﬁ.

E proprio in questo metodo la novita pili rilevante, a livello
editoriale e sistematico insieme, delle Disputazioni, appunto
perché esso riflette nella maniera pit chiara I’interpretazione
peculiare data da Suérez alla «cosa stessa» della metafisica.
Anzitutto la forma redazionale: con un gesto semplice — ancora
una volta al confine tra un’opportunitd contingente (scrivere
un trattato agile ed esaustivo) e la necessaria strutturazione
della scienza trattata — Sudrez inaugura di fatto, nel cuore stes-
so della filosofia scolastica, la forma moderna del trattato di
metafisica®. Quello che il lettore si trova davanti non € piu
I’abituale e fedele commento alla Metafisica di Aristotele — per
quanto, come si sa, la consuetudine medievale di commentare i
testi delle auctoritates, primi fra tutti quelli del «Filosofo» e le
Sentenze di Pietro Lombardo, aveva permesso interpretazioni
originali assai differenziate tra loro. E comunque, ’originalita
di Suérez sta altrove, anche formalmente: il testo di Aristotele
non & certo tralasciato, anzi rimane quello pil citato in tutte le
Disputazioni, ma, sistematicamente parlando, non & pill esso a
fornire la struttura della scienza in questione, la quale andra
invece concepita e articolata secondo una sintassi sua propria.
Tuttavia, il debito secolare con il Filosofo va pagato, € una
volta per tutte. Per questo Sudrez appronta e allega zjille sue
Disputazioni un «Indice dettagliatissimo della Meafisica di
Aristotele», in cui passa rapidamente in rassegna, libro per
libro e capitolo per capitolo, il testo del Filogofo, innestando
per coi dire ad ogni passaggio aristotelico il rimando a quella
tra le sue 54 Disputazioni, in cui il problema presentato dallo
Stagirita viene ripreso, rielaborato (attraverso il confronto con
i commentatori antichi e moderni), e infine risolto. In tal modo
la tradizione, lungi dall’essere superata, & trasformata in un
vero e proprio «canoney, in una sorta di rubrica dei pmblemj
metafisici fondamentali, e di conseguenza il commento cederd
definitivamente il posto alla questione o alla discussione — alla

INTRODUZIONE

Disputazione, appunto —, la quale ci si presenta cosi, ben |
che una forma letteraria, come un vero e proprio metodo ern
neutico, il cui principio supremo diventa quello del res ip:
contemplari!'’. Per cui tutto si giocherd nella costituzione
questa res, vale a dire (metodologicamente) nell’assicurazic
del concetto stesso della «realtan» dell’ente,

Ma torniamo per un momento alla questione iniziale, val
dire al fatto che il teologo Sudrez assuma a un certo punto
parte del filosofow, nel convincimento che «non [sia] possib
arrivare ad essere un valente teologo, senza aver prima gett:
dei solidi fondamenti metafisici», giacché questi ultimi «s
talmente connessi con le conclusioni e i discorsi teologici ¢
se si tralasciasse la scienza e la perfetta conoscenza dei prir
si farebbe necessariamente vacillare oltre misura anche
scienza dei secondi»'!. Tutta questa motivazione trova e
nella lunga esplicitazione che egli mette nel titolo origina
dell’opera, e cio¢ Disputazioni metafisiche, nelle quali vie
presentata nel suo ordine ['intera teologia naturale, e vengo
altresi discusse accuratamente le questioni pertinenti a tutt
dodici i libri della Metafisica di Aristotele". Su quest’ultir
«dicussione» abbiamo detto. Ciod che invece balza agli occ
immediatamente ¢ I'identificazione proposta qui da Suérez
metafisica e teologia naturale, sebbene, come si avrd modo
verificare leggendo il testo, sarebbe affrettato concludere c
per il nostro Autore Dio costituisca il tema proprio di que:
scienza. L’ente infinito rientrerd, certamente, nel suo ogge
(anzi sara chiamato finanche 1’oggetto «precipuo» della me
fisica), ma a condizione di essere considerato sotto la pu
ragione di ente, e cioé all’interno di quello che Suérez ch:
mera [’oggetto «adeguato» della metafisica, e che si divi
fondamentalmente in infinito e finito, in esplicita assonan
con la posizione di Scoto.

Questa ricaduta naturale di Dio entro la ragione assoluta
ente (assoluta in quanto precede, concettualmente parlando, s
il creatore che le creature, permettendo di pensarli entrambi)
cio che, nel titolo, viene significato dall’espressione «nel s
ordine» (ordinate)': I’ordine proprio della teologia naturs
non ¢€ altro che la sua struttura ontologica o, detto pill precis
mente, il riconducimento della ragione di ente sommo (1'ipst.



12 INTRODUZIONE

esse subsistens o la causa universale dell’essere di cui parlava
Tommaso d’Aquino) alla ragione di ente in quanto ente. Non ¢
che Dio venga a confondersi con un concetto astratto logica-
mente, il che sarebbe una conclusione impensabile per un teo-
logo cristiano; piuttosto, & questo concetto di ente, astratto
nella sua precisione ultima anche da Dio e dalla sua causalita,
che permette di tenere insieme, e di connettere concettualmen-
te, tutto il mondo creato, assieme al suo creatore, che & cio di
cui si occupa la teologia. La metafisica andra dunque intesa
come la scienza che stabilisce 1’ordine ontologico interno —
cioé naturale — della teologia; ma a sua volta questa (chiamia-
mola cosi) «ontologizzazione» della teologia risulterad possibi-
le, non nonostante, ma proprio grazie al fatto di essere realiz-
zata da uno dei teologi dottrinalmente piti ortodossi, appunto
come una naturalizzazione della verita rivelata, di cui si chiede
un fondamento naturale (= concettuale) a priori'®.

3. Il concetto di ente in quanto ente

Quello di ente & dunque il concetto fondamentale di tutta
quanta la metafisica, giacché le ragioni di tutte le cose rientra-
no essenzialmente in esso — nel senso forte del termine, per cui
le cose sono riconducibili, nella loro essenza, ad un’unica ratio
che tutte le connette, comprendendole. Questa tendenza
all’unitd & una specie di tensione continua che attraversa tutte
le Disputazioni, e che sottende come principio di fondo, sta-
remmo per dire come una vera e propria ispirazione, ogni
passo, ogni discussione, ogni risoluzione di Sudrez.
Rappresentandone anche il suo rischio maggiore, o se non
altro il suo irrisolto problema, se & vero che, per quanto
astraente e generalizzante possa essere il procedimento intel-
lettivo che unifica e semplifica la moteplicita dei dati reali, tut-
tavia esso rimane pur sempre qualcosa di artificiale (fabricatio
universalitatis, la chiama Sudrez in un passo dell’opera'®),
limitandosi ad essere un’operazione per cosi dire immanente
all’orizzonte della sola ragione.

E comunque quest’orizzonte il campo proprio della metafi-
sica, ossia il suo specifico dominio trascendentale, giacche il

INTRODUZIONE 13

concetto di ente & il vero e proprio transcendens, nel duplice
senso di irriducibile a qualsiasi categoria, e quindi trans-gene-
rico ossia indeterminabile in qualsivoglia contenuto predicati-
vo, se non come possibilitd o attitudine a essere qualcosa; e
anche nel senso concomitante di essere incluso essenzialmente
in ogni ente, che, appunto, pud essere qualcosa, vale a dire che
almeno sia opposto al niente'®,

Nella dialettica tra queste due dimensioni del trascendenta-
le ontologico — astrazione e inclusione — si gioca il senso e la
portata del concetto suareziano di ente. Da un lato esso & il
vertice della separazione operata dall’intelletto, essendo
«tagliato nettamente» (praecisus) dalla ragione generica, e a
maggior diritto da quella specifica, di tutti gli enti determinati.
Ma dall’altro lato quello di ente non & appena un concetto
vuoto che debba essere riempito da contenuti esterni, e tanto
meno una finzione mentale mancante della sua realta, bensi é
una ragione prima (nell’ordine della conoscibilita, anche se
non in quello della causalitd), che discende a tutti i suoi «infe-
riori», contraendosi nell’intera molteplicita delle sostanze e
degli accidenti.

L’ente in quanto-ente,-dunque, non coincide con cid che
effettivamente «&», ma neanche con una generalizzazione logi-
ca dell’effettivo. Piuttosto, esso si identifica con quel peculiare
livello ontelogico che precede (e include) sia il piano ontico
che quello logico, e che viene designato da Suérez con il ter-
mine stesso di «realtd». In questo senso si dice reale cid che
per lo meno & «atton ad esistere, assumendo_cosi [a condizione
minimale di conoscibilitd come il fondamento ontologico_pri-
mario. Il «reale» non sta pitl a significare 1’altro dal possibile —
cid che, essendosi realizzato, ¢ passato appunto dalla possibi-
litd alla realta —, ma significa esattamente questo «possibilen
stesso'’. E quest’ultimo a sua volta abbandona il significato
abituale di semplice eventualitd, ma anche quello metafisico di
potenza (cid che per attuarsi necessita di un atto), e si identifi-
ca invece con la semplice «attitudine» ad esistere, la dimensio-
ne ontologica intrinseca all’ente in quanto ente — in definitiva
il suo stesso essere in quanto tale. Paradossalmente, & proprio
questa possibilitd I'indice del carattere letteralmente assoluto
dell’ente nella metafisica suareziana: sciolto, cioé, da ogni



14 INTRODUZIONE

altra referenza che non sia immanente alla sua natura ¢ alla sua
pensabilitd, Motivo per cui I’ontologia di Sudrez pud ben esse-
re chiamata una scientia transcendens'®, considerando proprio
le Disputazioni come uno dei punti pit chiari di passaggio —
continuitd e cesura al tempo stesso — dal senso classico a quel-
lo moderno del «trascendentale».

4. Essenza, possibilitd, realtd

E proprio I'idea di possibilita come realtd, a costituire il
nesso che tiene assieme i due fattori della trascendentalita
dell’ente!. Nel primo senso, quello dell’astrazione, noi abbia-
mo & che fare con una pura possibilita di ragione, e cioé con un
oggetto per cosi dire immanente all’atto intenzionale dell’intel-
letto — quello che Sudrez chiama, appunto, il «concetto oggetti-
vow di ente, Nel secondo senso, quello dell’inclusione, abbia-
mo invece a che fare con una pura possibilitd ontologica o
essenziale, vale a dire con il concetto che piu di ogni altro tra-
duce ed esplicita 1’essere-ente proprio di una cosa: il cancetto
di «essenza reale» (ma, appunto, lo specifico suareziano sta
nell’identificazione di questi due sensi del possibile).

Nelle pagine che seguono, specie in quelle della seconda
Disputazione, si avra modo di seguire in tutti i suoi passaggi la
teoria suareziana del concetto — concetto formale e concetto
oggettivo —, che forse costituisce uno dei luoghi piu celebri
dell’opera, anche per il fatto di essere stato una fonte diretta
della metafisica di Descartes®. In questa sede sottolineamo
una cosa soltanto: quando Sudrez afferma che il concetto
oggettivo & «quella cosa o ragione che viene conosciuta e rap-
presentata — propriamente e immediatamente — per mezzo del
concetto formale», cioé mediante un semplice atto mentale,
intende dire che alla nozione di ente, quale 1’intelletto si forma
per il fatto stesso di pensare, corrisponde uno stesso contenuto
comune, ossia un medesimo significato universale: insomma,
un unico «oggetto» — «un unico contenuto oggettivo, adeguato
e immediato, il quale non dice espressamente né la sostanza né
’accidente, né Dio né la creatura, ma tutte queste cose al modo
di una sola, vale a dire in quanto sono in qualche modo simili
tra di loro e convengono nell’esseren®,

INTRODUZIONE 15

I1 contenuto di questa oggettivita, in cui confluiscono, fino
a identificarsi, la pensabilita, la possibilita e la realta dell’ente,
¢ quello che Sudrez — con un termine ben connotato nella linea
che va da Avicenna a Duns Scoto — chiama |’ «essenza realen®,
Gia partendo dall’esplicazione grammaticale, il termine ens
puo significare infatti sia il verbo (il participio di sum), e ciog
qualcosa che dipende, nel tempo, dall’atto per cui esso viene
all’esistenza; sia il nome, e cio¢ non solo «qualcosa che pos-
siede un reale atto d’essere», ma anche qualcosa che «possiede
un’essenza reale, cioe non inventata o chimerica, bensi vera e
atta ad esistere realmenten®. Quest’attitudine ad essere, come
gia si & accennato, non & la potenzialitd dell’essenza o il suo
semplice carattere ricettivo rispetto all’atto di esistere, ma la
sua stessa semplice entita reale (anche se qui la semplicita, pit
che essere un dato, ¢ I’esito di un’operazione mentale),
Logicamente essa viene fondata e ratificata sul fatto che «non
nnphca in sé alcuna contraddizione», cioé non ripugna ai prm-
cipi conoscitivi dell’intelletto (primo fra tutti quello per cui £
impossibile che una stessa cosa sia e insieme non sia); ma
questa sua incontraddittorietd non & solo la condizione logico-
negativa della sua pensabilita, bensi la stessa condizione intrin-
seca della sua esistenza®, E vero infatti che — in senso fisico —
quest’ultima dipende dalla causalita divina, e quindi I’attitudi-
ne propria dell’essenza non sarebbe nulla senza essere creata;
ma in senso metafisico (= ontologico) 1’essenza & principio a
se stessa, cio€ causa della propria peculiare realta, in quanto ha
in sé il principio per opporsi al nulla — non il nikil absolutum
da cui crea Dio (appunto ex nihilo), ma il nihil negativum in
cui consiste la mera impossibilitd logica. E quando Sudrez
parla della deductio ad impossibile, come del procedimento
peculiare di cui I'intelletto si serve per acquisire le verita meta-
fisiche, egli non enuncia solo un criterio epistemologico, ma
stabilisce al tempo stesso la modalita originaria del darsi
dell’ente nella sua verita propria: modalitd «noetica» per eccel-
lenza, dunque, che viene a coincidere con la ratifica a priori
del concetto oggettivo (meglio del concetto dell’oggettivita
dell’ente), o in altri termini con un movimento di auto-posses-
so dell’essenza.



16 INTRODUZIONE

5. La distinzione di essenza ed esistenza

11 carattere assoluto (di questa considerazione) dell’essen-
za avra poi, come uno degli esiti pill vistosi, e anche pit acce-
samente discussi nella storia della critica, la caduta, o per
meglio dire la neutralizzazione della distinzione tra essere (0
esistenza) ed essenza. La soluzione che Sudrez ha dato
all’annosa questione & semplicemente la conseguenza della sua
concezione dell’ente?. Se infatti quest’ultimo ¢, fondamental-
mente, cid che possiede un’essenza reale; e se 1’essenza & cio
che, per costituzione e per definizione, possiede sempre un
essere «reale» (anche solo come attitudine ad esistere), non si
vede perché si debba distinguere quello che & ontologicamente
unito sin dall’origine. In altri termini, Iatto di essere, quello
che in qualche modo tutti i teologi cristiani ammettono come
«distinto» dall’essenza creata, riconducendolo direttamente
all’azione divina che infonde 1’essere, qui non ¢ certo negato
nella sua eccedenza propria, ma & concepito, appunto, come «il
costitutivo intrinseco e formale di cid che ¢ costituito da
essan?®, vale a dire dell’ente stesso. Anzi, nella discussione con
i sostenitori della «distinzione reale» (appartenenti soprattutto
alla scuola tomista), Sudrez ha buon gioco nel rovesciare
I’accusa cui si esporrebbe la sua tesi, e cioé quella di concepire
le cose come indipendenti da Dio: se ¢ vero infatti che egli
propone una distinzione che sia «soltanto di ragione» — quindi
ancora pill radicale della soluzione scotista, secondo cui la
distinzione sarebbe invece «formale», cioé tra aspetti diversi
della stessa natura dell’ente (e quindi ancora ex natura rei) —
cio & dovuto al fatto che solo cosi si pud affermare in maniera
ontologicamente convincente il segno creaturale proprio
dell’essenza, cioé ’essere di per sé (creata come) esistente, e
non come qualcosa che manchi ancora di qualcos’altro, ciog
dell’esistenza, per essere.

Una scelta essenzialista, questa, che non va letta come
semplice esclusione della dimensione esistenziale dell’essere,
ma come una sua ben precisa interpretazione e inclusione:
«’essere dell’esistenza non ¢ altro che quell’essere per cui
un’entitd si costituisce formalmente e immediatamente al di
fuori delle sue cause (extra causas suas), cessando di essere

INTRODUZIONE 17

nulla e cominciando ad essere qualcosa»®’. L'atto d’esistere
non significa pil, come in Tommaso, il riferimento strutturale
e permanente alla causalita divina, ma, tutt’al contrario, lo
sciogliersi da essa e 1’affermarsi dell’essenza nell’ordine puro
dell’ente al suo essere. E il concetto stesso di ente che postula
questa (auto)posizione dell’essenza esistente, al punto da
richiamare — come ¢ stato osservato — 1’identitd razionale tra
ordine delle idee e ordine delle cose, che di li a poco avrebbe
teorizzato Spinoza; mentre, nei termini che saranno canonizza-
ti da Leibniz, il riconducimento dell’esistenza nell’essenza,
sembra permettere la progressiva sostituzione, nell’ambito
dell’ontologia, del principio di causalitd con il principio di
ragion sufficiente. Come spesso accade per molte soluzioni di
Sudrez, che si giustificano pienamente solo nel tacito e presup-
posto rapporto circolare di ontologia e teologia, anche qui noi
ci troviamo di fronte a una latente aporia, non solo suareziana
ma comunque «moderna»: bastera infatti sospendere quel rap-
porto, per fare dell’essenza non pill qualcosa di (creato come)
intrinsecamente esistente, e quindi distinguibile dall’esistenza
ratione tantum, ma qualcosa di fondante I’esistenza stessa
come immanente alla ragione. Il che, d’altra parte, pud anche
indurre, e ha indotto molti, a interrogarsi sulla legittimita
dell’impostazione essenzialista gid all’interno del rapporto tra-
dizionale di teologia e ontologia®,

Sta di fatto che un’impostazione del genere fara sentire
sensibilmente il suo influsso — non di rado persino nei termini
e nelle formulazioni adoperate — nella Scuola razionalista post-
cartesiana, a cui essa giunge proprio per il tramite della vasta
diffusione che le Disputazioni avranno come libro di testo
nelle Universita della Germania protestante — e a cui fornird il
lessico stesso di un’ontologia essenzialista (pensiamo soltanto
al caso paradigmatico di Wolff e alla sua nozione di ente come
possibile, e di possibile come incontraddittorio)®. Quello che
verra a delinearsi cosi, all’interno della metafisica, sara una
disciplina prioritaria e preminente rispetto alle altre, magari
contenutisticamente pit indeterminata (nel senso di piu astrat-
ta), ma possibilitante a sua volta tutti i contenuti pensabili della
realta. Un’idea, questa di ontologia pura, vale a dire di scienza
autonoma da ogni dipendenza teologica, e fondante a sua volta




18 INTRODUZIONE

la teologia come una parte speciale del suo sistema assoluto,
che costituird uno dei referenti principali — specie tramite
Baumgarten — dello stesso pensiero critico di Kant. In questo
senso si puo ben dire, assieme a Heidegger, che «Sudrez & il
pensatore che pil fortemente ha influenzato la filosofia dell’eta
moderna [...] formulando per la prima volta i problemi ontologici
nella forma sistematica che nei secoli successivi, fino a Hegel,
avrebbe determinato la partizione della metafisica»™.

6. Unita, univocitd, analogia

11 grande problema che il concetto di ente in quanto ente
lascia aperto, e che di volta in volta tutte quante le
Disputazioni riproporranno e cercheranno sempre nuovamente
di risolvere, ¢ il problema del rapporto tra il concetto universa-
le di ente e gli enti concretamente determinati che vi partecipa-
no. Se 'ente & un concetto unico — tanto che 1'unitd non rap-
presenta solo una sua caratteristica, ma costituisce esattamente
il suo contenuto proprio —, come si spieghera la differenziazio-
ne individuale dei singoli enti?

La soluzione scelta da Sudrez — anche, e soprattutto questa
volta, tomista nella formulazione, ma piuttosto scotista
nell’ispirazione di fondo — & quella della predicazione analogi-
ca, ma con delle specificazioni decisive, che porteranno, per
cosi dire nel cuore stesso dell’analogia, le ragioni peculiari
dell’'univocita®. Come si & gia detto, il concetto unico e unita-
rio di ente non pud mai essere ridotto ad un concetto generico,
e non tanto per un motivo di «scuola» (la difesa d’ufficio della
prospettiva tomista), bensi per un motivo ben piu essenziale, e
ciog per il fatto che la genericitd indebolirebbe il carattere tra-
scendentale del concetto di ente, poiché isolerebbe 1’astrazione
intellettuale come un semplice procedimento logico, e impedi-
rebbe che il concetto oggettivo di ente discendesse ai suoi infe-
riori, presentandosi come il loro reale fondamento ontologico.
Per questo motivo, e ciog proprio per salvaguardare 1'unita del
concetto oggettivo di ens ut sic, esso va attribuito intrinseca-
mente ad ogni singolo ente (ens tale), facendo rispecchiare, per
cosi dire, I'universalitd dell’astrazione nell’unita dell’indivi-
duazione.

INTRODUZIONE 19

Sennonché, scelta in tal modo I’analogia, bisognera inten-
dersi su quale sia il tipo pitl adeguato a questa motivazione,
Non certo un’analogia di tipo estrinseco, com’e quella che la
scuola tomista (il Gaetano in particolare) ha definito di «pro-
porzionalitd»; ma neanche quella detta di «attribuzione estrin-
secan, perché in questi casi si avrebbe a che fare sempre con il
riferimento dei diversi enti ad una terza istanza, che soltanto in
uno di essi — e ultimamente in Dio, primo analogato — sarebbe
posseduta in tutta la sua pienezza, mentre i cosiddetti secondi
analogati dovrebbero parteciparne solo indirettamentte o,
appunto, estrinsecamente (o, come anche si esprime Sudrez,
«metaforicamente»). Questione cruciale, questa, proprio per-
ché in essa si incrociano due rapporti specifici: il rapporto
degli enti all’essere in comune, e il rapporto degli enti a Dio. Il
tentativo di Sudrez sara quello di attestarsi sul primo tipo di
rapporto, interpretandolo appunto come rapporto degli enti
determinati ad un unico concetto oggettivo di ente, e di inclu-
dervi anche il secondo, interpretandolo non come il rapporto
delle creature al creatore, ma come il rapporto dello stesso Dio
con il concetto assoluto di ente. In questo modo a fusti gli enti
- non solo a quello infinito, ma anche a quelli finiti — si puo e
si deve attribuire intrinsecamente 1’essere, cosi che tutti possa-
no essere inclusi nella ragione di ente, ciascuno secondo la sua
propria essenza.

Anche in questa occasione ritroviamo il tipico procedimen-
to circolare di Sudrez: «& evidente che la creatura», gia saputa
e presupposta come dato teologico, «non é chiamata ente, in
senso estrinseco, sulla base dell’entitd o dell’essere che si
trova in Dio, bensi sulla base del suo proprio ed intrinseco
essere. [...] Ed ¢ evidente allo stesso modo che la creatura, in
quanto & un ente, non viene definita cosi per il creatore o per
Iessere di Dio, ma per il suo essere in quanto tale [= per il suo
essere quello che €], e perché esiste al di fuori del niente».
Nell’ambito puro dell’ontologia 1’essere-creato e 1’essere-ente
diventano cosi due concetti alternativi; ma nel concetto ogget-
tivo risiede gia tutta la ragione essenziale dell’ente: «se infatti
[all’ente] si aggiungesse un rapporto a Dio, dicendo per esem-
pio che la creatura sarebbe ente in virti della sua partecipazio-
ne all’essere divino, gia non si definirebbe pil la creatura in



20 INTRODUZIONE

quanto ente, ma solo come un ente determinato [tale ens],
appunto come creatura»®. E solo questa riduzione al minimum
ontologico di ogni ente (al suo esser-ente) che, secondo
Suarez, puod esprimere il senso d’essere pil profondo e pil
essenziale di tutto cid che «é», ed & in questa indeterminazione
letteralmente neutra (né un tale né un tal’altro tipo di ente) che
consisterd 1’analogia.

Ma quale sara la sorte della determinazione particolare che,
diciamo cosi, costituisce I’eccedenza residua di ogni ente effet-
tivamente esistente rispetto al’universalita astratta del concetto
oggettivo di ente in quanto ente? Si trattera soltanto di un dato
imprendibile nel concetto, di una mera posizione contingente
al di fuori di ogni universalita (come riterrebbe Ockham),
oppure esso comportera una propria ragione comune di unita?
In definitiva, 1’unita del concetto di ente e 1'individualita
dell’ente singolare si implicano o si escludono? Qui, nel tessu-
to stesso di un’ontologia essenzialista (privilegiante cioé la
nozione di essenza reale rispetto all’esistenza fattuale di una
cosa) Sudrez fa emergere un altro tipo di istanza, che potrem-
mo chiamare «nominalista» (e comunque di ascendenza
ockhamista), riguardo alla costituzione delle singolarita indivi-
duali. Anzi, quanto pil decisa ¢ I’affermazione dell’unicita del
concetto di ente, da parte di Sudrez, tanto piu netta & la giusti-
ficazione dell’intrinseca individuabilita di ogni ente singolare.

L’unitd ¢, innanzitutto, una proprieta dell’ente, assieme alla
veritd e alla bontd, e in quanto tale essa partecipa della sua
stessa natura trascendentale, nel senso che non aggiunge nulla
di positivo all’ente (cio¢ di altro da esso), ma semplicemente
lo esprime in maniera pil esplicita. Eppure, cosi com’era suc-
cesso per il concetto di ente, anche riguardo al concetto di
«uno» si deve parlare di una sorta di analogicitd intrinseca,
considerando ['unita individuale dei singoli enti esistenti (unita
prettamente numerica, e cioé il punto pit determinato del
reale, al limite dell’incomunicabilitd), come realmente indi-
stinta dall’unita logico-formale comune a tutti gli individui ~
se non con una distinzione di ragione. E di conseguenza il
principio stesso di individuazione non andra pitl rintracciato
nella materia quantitativamente segnata, cioé nella possibilita
da parte della materia estesa di accogliere 1’atto d’essere, mol-

INTRODUZIONE 21

tiplicandolo quantitativamente in pin individui, come sostiene
Tommaso; ma neanche nell’haecceitas di cui parla Scoto, la
quale individua il singolare distinguendolo solo formalmente
dalla natura universale. Per Sudrez invece — pill prossimo in
cio alla soluzione nominalista — perché un ente si individui
basta il suo stesso essere-ente, giacche 1’entita stessa comporta
per essenza la sua auto-determinazione singolare. E questo non
varrd soltanto per una sostanza semplice, individua di per se
stessa, ma anche per quella composta di materia e forma, giacché
in quest’ultimo caso «cosi come i principi della sua entitd sono
la materia, la forma e la loro unione, allo stesso modo essi,
presi individualmente, costitiscono i suoi principi di individua-
zione»®?, Fisicamente, I’entita & fondamento dell’individualita
ed & tutt’uno con essa; € solo metafisicamente che invece essa
puo distinguersene, salvando per cosi dire, in senso solo meta-
fisico, 'universalitd formale. E come se ’individuazione fosse
una forza di gravitd immanente ad ogni ente, e anzi ad ogni
suo componente, senza che cid sia pensato da Suarez come un
irrelato atomismo, bensi come la sedimentazione o il riflesso
reale dell’unitd oggettiva del concetto di ente. Quest’ultimo,
inteso come essenza astratta, e I’individuo come entiti concre-
ta, sono gli estremi di una stessa tensione all’unita e all’unifi-
cazione che sostiene ogni cosa, e ne fonda intrinsecamente
’essere.

Estremo tentativo di sintesi, questo, tra istanze ormai diva-
ricantesi nel contesto della filosofia tardo-medievale, E difatti,
il nesso che nelle Disputazioni si viene a creare, fortissimo, tra
concettualismo ed empirismo® — tra istanza essenzialista e
convenzione nominalista, o se si vuole tra la «forma» ultima
della realtd e il suo presentarsi «sperimentale» — & un nesso
tutto moderno, se non addirittura 1’asse portante della moderna
scienza della natura, che proprio qui, in Sudrez, dove forse
meno lo si supporrebbe, trova il suo luogo scolastico di fonda-
zione ontologica.

7. Il mondo delle Disputazioni

Una volta individuata la chiave dell’intero sistema della
metafisica, e cioé il concetto oggettivo di ente, tutta I’opera si



22 INTRODUZIONE

apre davanti a noi, quasi svelando il filo nascosto nelle volute
delle sue dimostrazioni, o il motivo ritornante nelle pieghe del
suo discorso — qualcosa di simile a quell’esperienza che capita
a volte entrando nella gloria, piena e densissima, di una chiesa
barocca, magari immediatamente inesplicabile nella sua
sovrabbondanza, ed in cui 'universo che ci accoglie, vastissi-
mo ma ancora impenetrabile, comincia lentamente a rendersi
leggibile. Un edificio di questo genere ¢ 1’opera metafisica di
Suarez (come si potrd vedere panoramicamente nell’Indice
completo di tutte le Disputazioni presentato alla fine di questo
volume), li dove, dopo aver guadagnato le chiavi, o meglio la
prospettiva e la luce giusta per addentrarsi nel sistema della
metafisica, considerandone la natura di scienza, I’oggetto, il
metodo e la finalita (Disp. I-11I), si passa ad affrontare le tre
proprieta essenziali dell’ente — unita verita bontd — sempre in
riferimento a quella che potremmo chiamare la loro zona
d’ombra, vale a dire, rispettivamente, la possibilita della distin-
zione, della falsita e del male (Disp. IV-XI); si procede poi a
considerare le cause proprie dell’ente, non solo quella che lo
crea, ma soprattutto quelle che esso stesso esercita in quanto
tale: causa materiale, formale, efficiente, finale ed esemplare,
come la grande rete che tiene assieme le azioni ¢ le passioni
del reale (Disp. XII-XXVII). E a questo punto, poi, la scansio-
ne fondamentale, quasi che lo spazio finora compatto dell’ente
si fendesse radicalmente, nella divisione di ente infinito e ente
finito (Disp. XXVIII): una divisione che, nell’intento di
Sudrez, non interrompe, né tanto meno spezza, quanto piutto-
sto incrocia la linea unitaria dell’ente, tendendo agli estremi la
capacitd comprensiva e connettiva del suo concetto. E percio
all’interno di quest’ultimo, quindi entro la prospettiva ontolo-
gica iniziale, che si dovra considerare ’esistenza e ’essenza
dell’ente primo e increato, tentandone una dimostrazione non
solo a posteriori, dalla creatura al creatore dunque, ma anche,
per quanto possibile, a priori, in base a quei principi dell’ente
sotto cui cade anche Dio (Disp. XXIX-XXX), cosi come vi
cade 1’ente finito, nella sua essenza intrinsecamente indistinta
— almeno per attitudine — rispetto all’esistenza (Disp. XXXI).
E poi di qui, la descrizione dell’ente finito, in un procedimento
serratissimo, scandito dalle dieci categorie aristoteliche: anzi-

INTRODUZIONE 23

tutto il genere supremo, la sostanza creata, immateriale e mate-
riale (Disp. XXXII-XXXVI), distinta e accompagnata, a sua
vollta, dai nove generi di accidenti: quantita, qualita, relazione,
azione, passione, quando, dove, sito e abito (Disp. XXXVII-
LIII), fino a giungere a quello che in un primo tempo era stato
escluso dall’oggetto della metafisica, ma poi viene recuperato
anch’esso nella sua entita propria: ’ente di ragione (Disp.
LIV).

E il mondo intero ad essere racchiuso nel sistema metafisi-
co delle Disputazioni: anzi, |'impressione che se ne riceve &
che quest’opera stessa sia un «mondo», luogo di coagulo delle
strutture ontologiche che innervano la realta, rappresentandola
di volta in volta in un concetto adeguato, e tenendola assieme,
per cosi dire, mediante principi universali che rimbalzano e
riecheggiano in ogni aspetto particolare, sino a sedimentarsi
negli elementi individuali effettivi di cui son composte le
cose. Tolta questa, almeno tendenziale totalita, non vi sarebbe-
ro pit le Disputazioni, giacché verrebbe a cadere quel carattere
letteralmente onnicomprensivo che costituisce per definizione
"ontologia. Certo, la totalitd non perde mai il suo carattere ten-
denziale, dal momento che in quel mondo, aperto e penetrato
dalla luce dell’intelletto naturale, non & presente tematicamen-
te (benché vi sia presupposto) il Dio della rivelazione, quel
Dio che non ¢ appena un oggetto della metafisica, ma che si
lascia riconoscere come Padre e che, fatto uomo, viene incon-
tro storicamente all’uomo, dando risposta al suo stesso deside-
rio metafisico (e ciog, in definitiva, compiendo la ragione natu-
rale).

Sennonché, a ben vedere, tutto ’impianto delle
Qz’sputazioni ¢ sostenuto ed ispirato dall’idea che questo com-
pimento sovrannaturale vada visto riflesso, e ancor di piu, gia
in qualche modo attuato nella stessa struttura ontologica natu-
rale. E quella che gia altrove abbiamo ipotizzato come la cifra
propriamente «barocca» di quest’opera®, ben piu al fondo
della similitudine stilistica suggerita in precedenza: & I’intui-
zione potentissima, quanto ad estensione e ad intensita, che la
rivelazione divina coincida «cattolicamente» con ’ordine stes-
80 della natura. Intuizione probabilmente condizionata
dall’anti-luteranesimo della Riforma cattolica post-tridentina




24 INTRODUZIONE

(cui i teologi gesuiti erano particolarmente sensibili), e magari
anche dal clima culturale e politico che, partendo dalla Spagna
di Filippo II si irradiava nel («vecchio» e nel «nuovo») mondo.
Ma pensiamo che sbaglierebbe chi riducesse questo immane
tentativo alla semplice espressione di una battaglia ideologico-
confessionale. E piuttosto un’intera tradizione metafisica che
vuole giungere qui alla sua estrema possibilita, quella cioe di
tradurre compiutamente in un linguaggio ontologico puro —
cioé strutturalmente neutro e addirittura auto-referenziale — la
veritd divina del mondo, in quanto verita ricevuta con un’azio-
ne sovrannaturale di Dio. Circolo perfetto, dunque?: non &
solo I’ontologia che fornisce i concetti fondamentali per pensa-
re la dogmatica teologica, ma ancor prima & la teologia che
precomprende la natura come ontologicamente € concettual-
mente compiuta. Che poi la potenza metafisica di questa «rap-
presentazione» del mondo implicasse una latente debolezza,
rischiando di dissolvere, per cosi dire, in pura natura cid che ¢
altro da essa, saranno le vicende della filosofia moderna a
dimostrarlo in maniera evidente quanto drammatica.

8. Diffusione e ricezione dell ’opera

Sudrez nasce come teologo e filosofo prettamente «scola-
stico», ed & certamente all’interno di quella che & stata chiama-
ta la «seconda» o la «tarday Scolastica, che egli va collocato,
come nel suo orizzonte pili proprio. Ma fatto questo, ancora
non si riuscirebbe a comprendere il motivo di una presenza e
di un’influenza ben pill vasta di questo Autore nella filosofia
tardo-rinascimentale e moderna, a meno che non si debba rico-
noscere — come del resto la critica pi attenta ha gia da tempo
confermato — il ruolo determinante svolto da questa tradizione
«ecclesiastica» nel formarsi della mentalita e della teoria filo-
sofica dei «moderni»?’, ‘

All’interno della filosofia scolastica, peraltro, il pensiero di
Sudrez ha rappresentato certo una corrente, ma pill nel senso di
una tendenza, che nel senso di una vera e propria «scuola», e
forse proprio per questo & stata ancora piu diffusa. Segno di cio
¢ il fatto che in diversi trattati o corsi di filosofia pubblicati in
Europa nel XVII e nel XVIII secolo da autori scolastici — non

INTRODUZIONE

solo gesuiti, ma anche domenicani, benedettini o carmelitan
tutti di larga diffusione — si avverta chiaramente 1’influ
delle Disputazioni suareziane in diverse questioni, ma sop
tutto nell’impianto sistematico (sempre pit autonomo rispe
al commento aristotelico) e nel procedimento metodico
riduzione dei diversi problemi metafisici alla loro pura fon
zione ontologica®®. Dalle diverse «Cattedre» intitolat
Sudrez, sorte un po’ dappertutto in Spagna gid subito dopc
sua morte (a Salamanca, Alcald de Henares, Valladol
Burgos), quello che si trasmette ¢, pidt che una dottrina parti
lare, soprattutto un approccio sistematico peculiare ai proble
della filosofia e della teologia.

E anche quando, nel nostro secolo, si & parlato di «suare
smo», contrapponendolo polemicamente al «tomismoy (in p
ticolare riguardo alle questioni della potenza e dell’atto, ds
distinzione di essenza ed essere, del principio di individuaz
ne, della funzione dell’universale e della conoscenza del sin
lare; e con le accuse specifiche di «eclettismo» e di «nomin:
smo») lo si & fatto — sia da parte dei sostenitori che de
avversari — per sottolineare o rispettivamente per negare
continuita del teologo spagnolo con 1’Aquinate, quindi co
una vera € propria «battaglia di principi» sul modo piu adegi
to di intendere la metafisica (e la terminologia) tommasis
all’interno della filosofia scolastica. Una controvers
quest’ultima, che, nonostante sia rimasta spesso rinchi
entro i confini delle scuole ecclesiastiche, ha evidenziatc
anche al di 12 degli irrigidimenti dottrinali contrapposti — qi
stioni storiografiche e critiche di grande rilievo per compr
dere il posto e ancor di piu I'effetto che le Disputazioni han
avuto direttamente, e soprattutto indirettamente, nel pensic
filosofico della nostra epoca®®.

Un documento diretto, invece, di questo influsso lo trov
mo in tutt’altro contesto, dove forse meno ce lo aspetteremn
ma dove probabilmente le Disputazioni danno maggior pro
di s¢ (certo anche al di 1a dell’intenzione del suo autor
Intendiamo riferirci alla presenza di quest’opera — come |
accennato in precedenza — nelle Universitd dell’Europa pro
stante, da cui giunge come referenza diretta agli autori de
Scuola razionalista tedesca®. Singolare situazione, quella c



26 INTRODUZIONE

vede uno dei teologi di punta dell’ufficialita cattolica, diventa-
re uno degli autori di filosofia pil studiati nel campo «avversa-
rio» (nel quale peraltro egli viene visto come un importante
punto di collegamento con tutta la tradizione medievale, pre-
zioso soprattutto perché non identificabile con la classica via
tomista, con la quale i teologi riformati hanno presumibilmente
qualche difficolta). Ma non si tratta di una semplice coinciden-
za, anzi crediamo che il caso possa essere spiegabile proprio in
base al carattere per cosi dire «neutro» dell’ontologia suarezia-
na, non impegnata cioé con nient’altro se non con la pura
costituzione essenziale dell’ente, e quindi fruibile in certo
modo all’interno di orizzonti culturali anche nettamente diffe-
renti. Ma se, al tempo stesso, si riflette sul fatto che il progetto
metafisico di Sudrez conserva un nesso programmatico diretto
con la provenienza e la finalizzazione teologica, questa circo-
stanza storica acuisce ancor di piti il problema della possibilita
e dell’effettiva tenuta di quel nesso.

Resta il fatto che le Disputazioni hanno continuato ad esse-
re lette e a lasciare la loro impronta (e il loro linguaggio), pas-
sando per cosi dire illese anche attraverso la rottura di quel
nesso con la teologia cattolica da cui pure avevano tratto la
loro origine. Ma si potrebbe anche osservare che proprio esse
hanno costituito uno dei canali attraverso cui questa tradizione
teologica & stata trasmessa, in modo naturalizzato o secolariz-
zato — appunto come «ontologia» —, nella filosofia moderna.
Descartes, di cui si & gia detto, studia quest’opera al Collegio
gesuitico di La Fléche, e 1'utilizzera nelle sue Meditationes;
Leibniz la leggera appena sedicenne, «come fosse un roman-
zow (sic), e la citerd nella sua tesi latina difesa all’Universita di
Lipsia sul principio di individuazione; Grozio considerera
Suérez un filosofo e teologo di ineguagliabile penetrazione;
Berkeley valorizzera nel suo Alcifrone il concetto suareziano
della conoscenza divina in rapporto a quella umana; e il gio-
vane Vico si chiudera letteralmente «un anno in casa» per
venire a capo della «Metafisica» del Padre Sudrez*. Fino a
Schopenhauer, che cita spesso le Disputazioni — «questo vero e
proprio compendio dell’intera filosofia scolastica» —; e a Franz
Brentano, che proprio introducendo il suo celebre studio su
Aristotele, afferma che «chi desiderasse conoscere storicamen-

INTRODUZIONE 27

te la grande molteplicita di opinioni di diversi aristotelici, nel
medioevo particolarmente [a proposito dell’unico oggetto della
metafisica, vale a dire la questione “che cos’¢ I’essere”], veda
F. Sudrez, Disputationes metaphysicae, pars prior, disp.- I, sect.
I,

Sara forse anche grazie a Brentano che Heidegger si inte-
ressera a quest’opera, considerandola come il punto in cui si
pud valutare pin chiaramente tutta 1’interpretazione cristiano-
medievale della metafisica aristotelica, e al tempo stesso come
il momento decisivo in cui viene stabilito il carattere fonda-
mentale della filosofia moderna, nella sua forma e nei suoi
contenuti (quello che Heidegger stesso chiamera il destino
onto-teo-logico della metafisica). Questa interpretazione — che
a dire il vero riprende per molti versi valutazioni gia formulate
nella critica scolastica — ha avuto pero il merito particolare di
riportare Sudrez sulla scena della storia della metafisica, come
uno dei suoi pitl grandi, anche se meno conosciuti, protagoni-
sti. 1 testi dei corsi universitari in cui Heidegger parla di
Sudrez (risalenti agli anni Venti) sono stati pubblicati solo a
partire dal 1975, ma senza dubbio ¢ il suo stesso principio
ermeneutico di affronto della storia della metafisica a favorire
un’attenzione rinnovata al pensatore spagnolo.

La stessa interpretazione di Gilson, il quale, da storico
della filosofia medievale, verso la fine degli anni Quaranta si &
impegnato a considerare la vera e propria svolta epocale
impressa da Sudrez alla metafisica tomista, rintracciando in
essa tutte le premesse del razionalismo moderno, probabilmen-
te sarebbe stata meno ricca di risultati se non si fosse incrocia-
ta con la lettura heideggeriana, pur secondo un angolo visuale
del tutto diverso.

All’interno di questo contesto, che abbiamo dovuto neces-
sariamente semplificare (ad esempio, non va dimenticata la
costante attenzione riservata a Sudrez nel mondo spagnolo e in
quello americano, nonché I’interesse sempre molto vivo agli
aspetti giuridici del suo pensiero)®, a partire dalla fine degli
anni Cinquanta del secolo scorso si  avuto un fiorire, dappri-
ma sporadico, ma in seguito sempre pili rigoglioso, dell’inte-
resse alle Disputazioni, che ha portato alla pubblicazione di
studi monografici di grande rilievo (basti ricordare, tra 1 diver-



28 INTRODUZIONE

si altri, i nomi di Siewerth, Marion, Honnefelder e Courtine),
che sicuramente hanno segnato prospettive che ancora fanno
pensare. Forse oggi si potrebbe smentire 1’osservazione fatta
da Heidegger nel 1929 a proposito di Sudrez, e cioé che «il
significato di questo teologo e filosofo non viene affatto
apprezzato nella misura in cui tale pensatore meriterebbe»*,
Ma una cosa ¢ certa, e cio¢ che i problemi che quest’opera ha
posto e che, nella lunga durata, ancora silenziosamente pone
alla nostra storia, oggi, superato il compimento del suo quarto
centenario, continuano ad inquietarci.

NOTE ALL’'INTRODUZIONE

' In questa Introduzione si cercherd semplicemente di fornire u
primo approceio sintetico al mondo delle Disputazioni metafisiche
evidenziandone !’ispirazione di fondo, le strutture portanti e i topc
piu significativi. Non ci si potra invece addentrare nella discussion
critica, né nel confronto con le differenti interpretazioni che sono stat
avanzate sulle singole dottrine suareziane. Ad entrambe queste caren
ze speriamo di poter rimediare, in qualche modo, rinviando al saggi
riportato in Appendice a questo volume, intitolato Le «Disputatione
metaphysicae» nella critica contemporanea. Una vasta bibliografi
degli studi sulle Disputazioni apparsi nel Novecento e sino ad oggi,
comunque riportata infi-a, negli Apparati del presente volume.

? D’ordinamento degli studi, o ratio studiorum, risale di fatto all
stesso Ignazio di Loyola, sia per quanto riguarda 1'importanza dell
formazione filosofica come propedeutica alla teologia, e per la prefe
renza accordata alla tradizione aristotelica in logica, nella filosofi
naturale e morale, e in metafisica; sia per I’orientamento tomist
riguardo alla dottrina teologica (cft. le Costituzioni del 1556, lo stessq
anno della morte di Ignazio, in: Monumenta Paedagogica Societali
lTesu penitus retractata multisque textibus aucta edidit L. Lukds S.J
Institutum Historicum Societatis Iesu, Roma 1965, vol. I, p. 299). Per i
periodo che pili ¢i interessa, un «ordinamento degli studi» verra elabo
rato dalla quinta Congregazione generale dell’Ordine, svoltasi ne
1593-94, e sard pubblicato ufficialmente nel 1599, presso il Collegi
Romano: Ratio atque institutio studiorum Societatis Iesu, contenuto
assieme agli altri documenti, in: Institutum Societatis Iesu, E:
Typographia a SS. Conceptione, Firenze 1892-93, voll. II (i decret
delle Congregazioni) e III (le diverse redazioni dell’ordinament
degli studi). Sulla questione, in sintesi, si veda M. BARBERA, La Rati
Studiorum e la parte quarta delle Costituzioni della Compagnia a
Gesu, Cedam, Padova 1942, e di recente (anche se dall’angolo visual
della matematica e dell’astronomia sviluppate dagli scienziat
dell’Ordine) U. BaLDiNt, ‘Legem impone subactis’. Studi su filosofia
scienza dei gesuiti in Italia. 1540-1632, Bulzoni, Roma 1992, in part
pp. 75-119. — In una prospettiva pili generale cfr. L. Giarp (dir.), Le



