ELMAR SALMANN

PASSI E PASSAGGI
NEL CRISTIANESIMO

Piccola mistagogia
verso il mondo della fede

a cura di Armando Matteo
postfazione di Pierangelo Sequert

Cittadella Editrice




capitolo secondo

RADIOGRAFIE DELLA NOSTRA CONDIZIONE
SPIRITUALE POSTCONCILIARE

Le radiografie non sono fotografie. Piuttosto le radio-
grafie illuminano gli sfondi, le genesi, le viscere, che altri-
menti non si vedono — e questo ovviamente solo in parte.

Ci sono probabilmente tante persone che hanno speri-
mentato il Concilio e il tempo postconciliare come libera-
zione e rinnovamento, quante altre che lo hanno vissuto
come sconfitta ¢ minorazione. Ed entrambi hanno sempre
ragione, ciascuno a partire dalla sua prospettiva: entrambi
sono giustificati. Qui si vorrebbe chiarire un poco questa
posizione di equilibrio, questa situazione contraddittoria.
Rappresentiamocti allora un pastore, di Gelsenkirchen o
di Genova, o un portiere comunista di Bari o di un sob-
borgo di Mosca negli ultimi trenta anni. Che cosa & capi-
tato a questi uomini? Attraverso che cosa sono passati nella
storia del cambiamento? Pensiamo ad un pastore che nel
1963 era parroco di 8000 “anime”, come allora si diceva
in modo adeguato, attualmente esse sono ancora 3000,
Quando egli arrivo, la frequenza della Chiesa si attestava
intorno al 45%, ora al 12% — e di 3000. Una carriera, la
sua, con un bilancio in rosso. Dungue la Chiesa & chiara-
mente, nonostante ogni alta lode del Concilio, che a suo
modo era kairologicamente necessario, anche una negati-
va azienda fallimentare. Questo significa che ha perso un
terzo det suoi clienti nell’Europa occidentale e natural-
mente ci s1 riferisce all’Europa occidentale e non all’ Afri-
ca 0 a Ceylon. Che cosa questo possa significare per la

Radiografie della nostra condizione spirituale postconciliare 27

storia dell’anima di un normale pastore medio o per la
storia di un convento di suore, che ora muore nel corpo
vivente, 1o si pud immaginare.

Chiaramente col tempo non si & persa soltanto ogni si-
curezza ideologica, ma in tutto cid & sorta un’insicurezza
ancora pitl fondamentale nei confronti del futuro: nessun
uomo sa come si sviluppera il rapporto tra individualita,
autodeterminazione e societa nelie forme di vita come per
esempio nel matrimonio; nessun uomo sa se e come nei
rapporti plurali di societd e di conoscenza un concetto di
veriti potra resistere o rinnovarsi; nessun Uomo sa come
potra alla lunga definire se stesso in relazione al lavoro €
al tempo libero; nessun uomo sa come andranno le cose
con I'industrializzazione e con i problemi ecologici: tutto
cid ovviamente gioca un ruolo anche per i credenti e per
la loro visione del mondo.

In questa situazione vi sono due possibilita di compor-
tamento da parte della Chiesa: da un lato, ci si puo ritirare
su una linea fondamentalistica chiara, cio¢ affermare qual-
cosa, senza riflettere sulla genesi, sulla condizionatezza
storica e relativita della propria affermazione. Ci sono suf-
ficienti porzioni nella Chiesa che puntano su questa stra-
tegia, cosa che & umanamente comprensibile. Un’altra &
I’accomodamento del discorso ecclesiale proprio a ¢cio che
€ corrente, concentrando il proprio messaggio su un po’
di umanitarismo, di solidarieta, su Gesl quale amico, quale
soccorritore e cose del genere — in sé stesse per nulla fal-
se, ma ¢ una scelta non priva di ambiguita.

E necessaria ora una pitl precisa valutazione. Si para-
gont, allora, da un punto di vista sacramentale, quel catto-
lico che circa 35 anni fa andava due volte all’anno a con-
fessarsi, che 1’una o Ialtra domenica dopo la confessione
prendeva la comunione dopo tre ore di astinenza (e quale
terrore, quando si aveva bevuto soltanto un sorso d’ac-
qua!), quel cattolico insomma che curava una religiosita,




28 Kairologia

con quello che oggi va a prendere 1’ostia con un look da
tempo libero. Si consideri che & lo stesso nomo — almeno
in generale. E ovviamente il cattolico del tempo che fu s1
asteneva dai rapporti sessuali durante glt otto giorni in cui
si comunicava: questo era ancora per tutti ovvio. Ora si
compari questo cattolico con quello di oggi, con tutte le
implicazioni che si debbono trarre: che cosa tutto ci0 pre-
suppone, quale immagine del mondo, quale immagine del
mondo del sacro —qui gia ci si meraviglia che questo uomo,
che noi, che ciascuno di noi possa ancora dire io.

E un tale cambiamento vale anche per molte altre cose
di tipo sociale: come accennato, perfino il fatto pil ele-
mentare del poter dire io — cioé¢ la nostra identita — & del
tutto mnaffidabile. Tutto cambia a livello fisico e psichico.
Eppure non possiamo non affermare la nostra ipseita.
Appartiene a ci6 che & pit conturbante e piu affascinante.
Che razza di vomini erano allora, come pensavano, come
sentivano? Chiaramente nulla di cio che passa nel cuore e
nel cervello dell’nvomo odiemo.

Ci si deve spaventare di questa rottura e svolta di men-
talitd e meravigliare della storia del cambiamento dell’ uo-
mo. Fin qui I’elemento atmosferico.

Esaminiamo ora pitlt da vicino la situazione del sacro,
dell’ecclesiale e della rappresentazione di c16 che ¢ santo.

1. UNA RADIOGRAFIA E UN RENDICONTO

Come si & configurato negli ultimi 25 anni il rapporto
della Chiesa con I’ambiente sociale? Dal punto di vista di
chi scrive, gli ecclesiastici e 1 fedeli sono schiacciati tra
due fronti principali. Da una parte, tra }’antimodernismo
della Chiesa, la quale fondamentalmente nutre ancora un
risentimento nei confronti della modernita e della contem-
poraneitd, e cid che tutti noi per lo pit a livello spirituale

Radiografie della nostra condizione spirituale postconciliare 29

viviamo e dobbiamo vivere, cioé 1’ essere nomini contem-
poranei e postmoderni. Dall’altra parte, la Chiesa entra in
confidenza, anche in modo singolarmente curioso e a vol-
te scioccamente, con cid che & in voga e si lega a realta
che per la decadente modernitd sono gia divenute quasi
obsolete. Spesso accoglie dalla modernita proprio quelle
cose che 1 contemporanei lasciano andare o che giudicano
equivoche. Si veda per esempio il recente pathos eccle-
siale della scienza. Dopo sospetti e battaglie di ritirata
durati secoli, il mondo ecclesiale festeggia il progresso
della scienza proprio nel momento in cui a tutti noi & dive-
nuto chiaro quanto ambigua sia la scienza. O che il Conci-
lio accolga posizioni dell’lluminismo - in ognt caso ad
un livello pitt basso (diritti dell’vomo, tolleranza, lingua
natale, ecc.) —nel tempo in cui I'Illuminismo appare in sé
ambiguo. Si tratta di un processo totalmente bizzarro.

Per questo bisogna un po’ comprendere le difficolta
dei preti ed anche la loro perdita di fisionomia, divenuti
per lo piu raffinati funzionari, che non sanno come deb-
bono muoversi: da una parte incrociano un risentimento
antimoderno della Chiesa e dall’altra un adattamento a
modelli fondamentali della decadente modernit, che sono
gia stati quasi dismessi da quest’ultima.

Su questo doppio fronte la Chiesa si muove gia da
tempo, come si puo per esempio vedere nella storia della
Neoscolastica. Da una parte essa venne reintrodotta in
quanto antimoderna (Teologia e filosofia della preistoria,
cosi un titolo famoso), dall’altra la Neoscolastica ha imi-
tato dalla mentalitd moderna un razionalismo molto scar-
so e povero, ed ancora ad un livello pin basso. E ci6 che
Kant, ’'Illuminismo e 1 teologi pastorali intorno al 1770-
1790 hanno scritto e stato introdotto nella Chiesa dai 180
ai 190 anni piu tardi, ovviamente senza capire che cosa li
si faceva e a che cosa si andava incontro.

Lassituazione & cosi difficile! Se i credenti fossero sem-




30 Kairologia

plicemente antimoderni e bloccati, allora sarebbe sempli-
ce: potrebbero costituire una setta; ma la realta & pit com-
plicata, cosa che si intende qui chiarire attraverso alcune
coordinate.

1.1. Soggettivita

La Chiesa prova angoscia rispetto alla liberta e alla
contrastante densita dell’esperienza del soggetto, ciog di
fronte al progetto dell’Illuminismo. Certamente essa ha
accolto qualcosa di cio: parla oggi di diritti umani, di tol-
leranza, di liberta di coscienza del singolo (sebbene poi si
debba sempre barcamenare, quando per esempio si tratta
della sessualita). Ed essa stessa al suo interno incontra
molte difficolta con tutto ci0d. Si pensi per esempio alla
mancanza di divisione di poteri nella Chiesa: non sussiste
alcuna separazione tra potere esecutivo, legislativo e di
giurisdizione, ma ¢ sempre la stessa istanza. Quanto in
modo elementare appartiene alla consistenza fondamen-
tale della modernita, non ¢ in essa in generale ancora assi-
curato. Esige verso 1’esterno dunque democrazia e divi-
sione dei poteri, cosa che all’interno ancora non vive nep-
pure in modo approssimativo: una situazione precaria,
come si vede. Dall’altra parte si deve naturalmente anche
dire che il soggettivismo, la ricerca di liberta e di espe-

rienza oggi sono forse gia giunti ad un limite, che cioe la
stessa modernita nella sua fase postmoderna si & spinta
sino alle estreme conseguenze € si & gia quasi ribalt?xta.
Noi siamo oggi ricercatori di esperienze, vitalmente orien=
tati senza limiti (“Luna Park collettivo™, dice Kohl, me
totalmente a torto), urtiamo ad un limite della rlznoblh A
umana e di cid che ci si pud permettere a livello di autore

alizzazione. r
Tutto cid cade su di sé in modo catastrofico: I’ ant

Radiografie della nostra condizione spirituale postconciliare 31

dernismo della Chiesa, cio¢ una paura di fare della sog-
gettivita, dell’esperienza e della concretezza della vita il
luogo della teologia (la teologia della liberazione, per esem-
pio, fa diventare le esperienze di un piccolo gruppo, di
una determinata Chiesa, lnogo teologico fondamentale, dal
quale poter dunque ottenere criteri e anche argomenti po-
sitivi — esattamente ci0 che le viene contestato) e la situa-
zione fondamentale di crisi della nostra societa aperta.

1.2. Democrazia

La Chiesa ha difficolta con 1’ideale democratico, il quale
al momento non soltanto viene politicamente applicato,
ma ci ¢ migrato nell’anima. L’anima stessa & diventata
“parlamento”, con molte frazioni; noi pensiamo e sentia-
mo in modo multiprospettico, democratico. Non si tratta
dunque solo di una forma esterna di ordine, ma la demo-
crazia ¢ divenuta una forma interna di percezione. Essa
viene raccomandata dalla Chiesa in modo enfatico, i teo-
logi si comportano a volte come se essa fosse 1’unica for-
ma di governo con la quale si possa essere cristiani, dal-
I’altra parte gli ambienti ecclesiali, come appena mostra-
to, sono molto lontani da questa mentalita.

1.3. Sguardo psicologico e sociologico della societa

La Chiesa ha difficolta con lo sguardo psico-sociologi-
€0 della nostra societa. Da una parte lo sminuisce, cerca
ustificare il mistero contro lo “psicologismo”, cosi
1 dice, dall’altra entra in confidenza con esso nella
berale, nella sua cura d’anime.
ratta di lamentarsi di tale situazione, ma di pro-
1 dei fenomeni.




32 : Kairologia
1.4. Mentalita plurale, ermeneutica ed ecumenica

La Chiesa ha anche difficolta con una mentalita che
non procede da una verita sostanziale, ma dalla gioia per
Ia traduzione di e tra le prospettive — e in tal modo vive
ciascuno di noi oggi, perfino quello che si stima ortodosso
e “fondamentalista”. Si penst alla questione, nella discus-
sione ecumenica, della comunione eucaristica, la quale da
una parte viene ostacolata da un ideale di unita e di verita di
natura astratta, sebbene tutti dall’altra parte si abbandona-
no quasi senza limiti alla mentalitd ecumenico-ermeneuti-
co-plurale - almeno nel linguaggio. Come sarebbe da pen-
sare I’ecumenismo senza questa costrizione? Quale rapporto
di saluto, di correzione e di ospitalita potrebbe sorgere?

1.5. Funzionalismo e strutturalismo

Da una parte la Chiesa cerca di reggersi su qualcosa di
sostanziale, su qualcosa che si opponga alla funzionalita e
allo strutturalismo, dall’altra essa per esempio nell’imma-
gine del prete ha quasi senza ritegno funzionalizzato e strut-
turato la fisionomia del mestiere: tutto viene sistemato in

“direzione del concetto di servizio, cosa che risulta una fal-
sificazione. Non si pud in verita funzionalizzare la pro-
fessione, definirla totalmente a partire dal servizio, e con-
temporaneamente mantenere una cosi arcaica rinuncia
come quella del celibato — questo non sta in piedi. Qui la
Chiesa si deve decidere, non pud volere ed ottenere en-
trambe le cose: i due linguaggi non possono concordare,
cosa che ogni cieco vede, mentre sfugge a quasi ogni ec-
clesiastico. Qualunque fenomenologo o psicologo delle
religioni confermerebbe immediatamente che cosi non pud
andare. Ma con sublime pathos, sebbene un po’ dispera-
to, viene annunciato I'ideale escatologico, 1’assoluta di-

Radiografie della nostra condizione spirituale postconciliare 33

sponibilitd, realtd che tuttavia non coincidono pili con la
effettivitd spirituale della collocazione della professione
ecclesiale.

Questi erano ora alcuni ambiti fondamentali, nei quali
i credenti da una parte si chiudono a riccio e dall’altra si
adattano. E stanno proprio in mezzo e questo rende la
Chiesa al presente qualcosa di misero. Sorge un’immagi-
ne totalmente oscillante tra un sublime e irremovibile te-
ner fermo, che pur sta su piedi di argilla, e dall’altra parte
nella prassi un gergo ed una frenesia, dei quali non si sa
gia pil che cosa ne dia ragione. In mezzo a ¢io ci si trova
un po’ congelati, naturalmente anche pit liberi di prima —
ciascuno cucina la sua zuppa, cosa che & pure bello: tutto
& cosi cucinato in modo pili appetitoso, pit soffice, pin
leggero. Nella cura delle anime i pastori cercano da una
parte anche di dire che la Chiesa incentiva tutto cid che
reca gioia all’'vomo, cid che & bello ed umano, dall’alira
se la prendono proprio con questo: parlano permanente-
mente di una “societd consumistica”, sono scontrosi e ag-
gressivi. Anche qui mancano un linguaggio ed un atteg-
giamento che siano abbastanza equilibrati. Non si sa dun-
que alla fine che cosa fare con il cristianesimo e con la
modernita.

Fin qui la radiografia, che ¢ rivolta ai sintomi della ma-
lattia. Si deve ora fare un passo indietro e osservare da li.

2. ESAME DELLO SFONDO
DELLA CONDIZIONE SPIRITUALE ATTUALE

2.1. Secolarizzazione quale crollo del retromondo
platonico

II cristianesimo vive, almeno dal secondo secolo, da
Origene, di platonismo. Ha assunto una visione del mon-

“do ed ha incorporato primati precisamente definiti, idee,




34 Kairologia

valutazioni e possibilith di esperienze del sacro. Per i cri-
stiani fino al 1960 era stabilito che ¢’era un primato dello
spirito sul corpo, dell’ascesi sulla vita, dell’unita sulla
molteplicita, della volonta e dell’intelletto sul sentimento,
dell’eternita sulla temporalita ecc. In realtd questo mondo
gia intorno al 1300, per dirla con Umberto Eco intorno al
1327, & crollato con la nascita del nominalismo, con il
famoso sorriso, che il bibliotecario cieco del romanzo f!
nome della rosa intende ostacolare, perché il sorriso & fin
troppo sovversivo, distrugge I’ordine gerarchico e ribalta
proprio i primati platonici sopra richtamati. Qui allora non
¢’¢ piti I’ essere sostanziale, ma il libero dare nomi.

Oggi viviamo un mondo di tutt’altro tipo, con un pri-
mato della molteplicita sull unita, del corpo sullo spirito,
della storicita sulla verita, della vita sulla privazione della
vita e sull’ascesi, della critica sulla positivita, della possi-
bilita sull’effeitivitd e sull’essere, dell’oltrepassamento
tentante sulla trascendenza (siamo una societa che tutto
sperimenta, vive di piccoli atfraversamenti di confini, cosa
che non coincide affatto con la trascendenza), del senti-
mento sull’intelletto. E evidente che ancora non & chiaro
che cosa si dovrebbe fare con tutto ¢io a livello teologico,
che cosa esso significhi per gli stati di vita. Gli ordini reli-
giosi come anche 1’antico ideale del matrimonio viveva-
no dell’ideale e del primato platonico. Cosi siamo stati
educati tutti, o almeno i pill anziani, e ora non sappiamo
che fare con tutto cio.

Freud faceva i conti ancora con una societé di nevroti-
ci ossessivi, che in modo isterico volevano e dovevano
sovvertire gli antichi valori platonici. Le donne prese in
cura da Freud erano isteriche, volevano distruggere 1'an-
tica morale di coppia, il primato del mascolino e la forza
anteposta al sentimento vissuto. Oggi questo € in larga
misura accaduto. Non ¢’& nessuna forza centrale, nessuna
gerarchia, alcuna rappresentazione che si imponga pill.

Radiografie della nostra condizione spirituale postconciliare 35

Oggi non si & pill nevrotici ossessivi e isterici, forse eccet-
to che nel bisogno di mobilita, ma piuttosto depressivi e
schizoidi, e per tali cosi non vi ¢ alcun rimedio. Ciascuno
di noi, che ogni giorno vede la televisione e che ancora va
in Chiesa, vive in troppi mondi; saltella diquae dilae
soltanto raramente gli riesce una traduzione tra di essi. E
si diventa depressi: se tutto & possibile, niente & poi cosi
reale e si va avanti galleggiando, il che a volte risulta pia-
cevole.

Si vede che cosa a partire dalla societd degli anni cin-
quanta sia cambiato: il crollo del mondo platonico. In sé ¢
per s€ il cristianesimo non & sposato con il platonismo,
ma 1500/1600 anni di storia del sacro pesano molto e non
ci si pud sbarazzare di essi da un giorno all’altro, tanto pi
che I’ anima necessita di un tempo lungo, molto di piti del-
I"intelletto e la Chiesa & prima di tutto naturalmente una
comunita di anime.

2.2. Stutturalismo al posto della sostanzialita

Si consideri I'immagine del mondo tra gli anni 1905 e
1910: allora subentrd, ad un ordine di rappresentazione di
tipo gerarchico-sacramentale ed ad un mondo segnato da
una prospettiva centrale, un mondo strutturale multipro-
spettico e democratico, e questo a tutti i livelli. Si con-
frontino i romanzi di Theodor Fontane con quelli di Proust.
Si. vedrebbe come qui abbia avuto luogo un balzo quanti-
stico: incommensurabile. Pensiamo all’ultimo Mahler e
alla sinfonia da camera di Schonberg del 1906, nella qua-
le non si trova alcuna dominante, alcuna armonia, ma ogni
tono ha lo stesso valore.

Pensiamo al sorgere di cid che oggi chiamiamo arte
“astratta” o “non-oggettuale”: a Les Demoiselles d’Avi-
gnon (1907) di Picasso. E il primo quadro astratto, con la




16 Kairologia

perdita della forma, della riconoscibilita, dell’identifica-
bilita, dell’oggettivita a favore di un processo di visione
anonimo ¢ di un rapporto democratico tra immagine ed
osservatore, il quale per cosi dire deve rivendicare la mol-
teplicith di significati dell’immagine stessa. Sorge la so-
ciologia, un’analisi differenziata delle societa complesse:
Simmel, Durkheim. La psicologia del profondo: 1’anima
non & pill un’entita spirituale, ma una struttura di istinti ¢ la
stessa morale & parte di questa struttura nel super-lo. La
coscienza & un debole medio tra le strutture e gli istinti (Freud
1903). It suffragio universale si impone e diventa per la
prima volta un ideale. Inizia cio che viene chiamata la “cri-
tica del linguaggio™: il linguaggio non viene pii1 percepito
in modo sostanziale, ma si comincia ad analizzarlo.

In tal modo non si d piit nulla di centrale, nessun nar-
ratore, nessuna oggettivita, soltanto ancora possibilita di
classificazione perfino nella fisica, dove nella teoria della
relativita non si da pili alcun nesso causale di tipo newto-
niano, piuttosto tutto ricade sulla prospettiva e sul senti-
mento temporale dell’osservatore, dai quali dipende che
cosa si offra a Iui di obiettivita (esattamente non pili pre-
sente). Lo stesso vale per la fenomenologia di Husserl,
dove si ha a che fare con le diverse possibilita circa il
gioco tra la posizione dell’osservatore e il mondo di volta
in volta presente, che cosi sorge. Per questo Husserl ha
messo in movimento infinite analisi, lasciando 40.000
pagine inedite, poiché il gioco pud andare avanti addirit-
tura infinitamente: ciascuno di noi ha molti atteggiamenti
e se si mettono insieme pitl vomini cio si moltiplica: cia-
scuno ha in sé un’intera gamma di corrispondenze tra le
diverse ottiche e mondi.

Questa si pud definire immagine strutturale del mon-
do: concatenamenti e libero gioco tra prospettive e livelli
struiturali — questo definisce I'immagine della vita e del-
I'i0. Anche in questo caso non si sa ancora coOme € in qua-

Radiografie della nostra condizione spirvituale postconciliare 37

le misura si deve introdurre tutto cid nella vita della Chie-
sa e della teologia. Pensiamo alla discussione sull’eucari-
stia: transustanziazione o transignificazione? Modello so-
stanziale o modello ermeneutico? Al momento sembrano
ancora escludersi. Pensiamo all’intero apparato gerarchi-
co della Chiesa con la sua forza, anche con la sua potente
forza nel giusto senso della rappresentazione della doxa,
della gloria. Tutto ¢id ha qualcosa di impressionante nel
duplice senso del termine: imponendosi in modo pesante
come il piombo, provocando meraviglia e consolazione al
tempo stesso. Passeremo dal modello patriarcale a quello
fraterno nella Chiesa? Da una dogmatica verso una mista-
gogia del cristianesimo, da una morale proibente-prescri-
vente verso una liberante ed incoraggiante?

2.3 Il primato del pensiero ebraico su quello cristiano

Gli ebrei secolarizzati sono gli scopritori del postmo-
derno. Quasi tutti gli autori citati sono ebrei. Cio signifi-
ca che il pensiero ebraico determina il nostro inconscio.
Tutto cio che oggi ci determina in modo totalmente natu-
rale nella nostra visione dei valori e del mondo, & ebraica-
mente plasmato: socialismo, psicologia del profondo, scuo-
la di Francoforte, dia-logismo (Levinas, Rosenzweig,
Buber), Schonberg e Einstein, Simmel in quanto socio-
logo, filosofia della vita (Bergson), Kafka, Karl Kraus,
Wittgenstein e altri. Qual & ora il significato di tutto cid?

11 pensiero ebraico nel nostro secolo significa: impos-
sibilita di una prospettiva centrale, impossibilita di un cen-
tro della storia, impossibilita di scrivere una storia dei vin-
citori. A partire da cid & difficile essere cristiano, puntare
su un Logos, su un evento storico di salvezza, sulla storia
vittoriosa del dogma e della Chiesa. Ecco la fatalita: le
persone, che a partire dalla Lettera agli Ebrei erano rite-




38 Kairologia

nute eliminate, stanno dal punto di vista della mentalita in
prima linea, fatto che si traduce per il cristianesimo in una
situazione precaria.

Si pensi ancora allo sguardo di Kafka, dal basso, dall’ot-
tica della vittima ferita; ad Adorno e alla scuola di Franco-
forte, che ci mostrano come ogni affermazione assoluta della
verita distrugge troppo e si rende da sé impossibile. Tutto
viene visto sempre dall’altra parte. Si riflette subito, appe-
na qualcuno afferma qualcosa in modo troppo convinto, su
quali interessi egli nutra, su che cosa nasconda, coniro che
cosa egli sia effettivamente, che cosa in verita desideri sof-
focare — ¢ quale posizione ambisce ad occupare. Pertanto
non si recepisce pitt il lieto annuncio della Chiesa.

I giovani hanno una sensibilita acuta per I’atienzione
esatta del momento. L attenzione & I’unico sacramento che
oggi resta, la porta attraverso la quale ogni uomo puo en-
trare. Essi sono, dunque, per I’assolutezza del momento e
per la relativita del tutto. L’intero ha sempre torto. E sem-
pre dispari, dice Adorno. Non possiamo pill in modo veri-
tiero esperire qualcosa di intero, di assoluto, di totale, al-
cun senso totale.

Al contrario il discorso ecclesiale & ancora sempre de-
terminato dall’antico modo di pensiero: 1’“unico Logos”,
I’“unico Cristo”, che & il vincitore (nel secolo scorso &
stata introdotta la festa di Cristo re ¢ si parla ancora della
unitd politica dei cattolici oppure di una veritd). Con cid
non & detto che un tale pensiero strutturale abbia ragione e
che 1a Chiesa sia nel torto. Qui si descrive solo I'ingra-
naggio nel quale essa si imbatte.

2. 4. Reellenizzazione: il ritorno al mito dell'Ellade

Nel postmoderno accade una sorprendente mescolan-
za di razionalitd, di ragione tecnica e di mistica. Ciascun

Radiografie della nostra condizione spirituale postconciliare 39

uomo vuole essere un mistico, vuole avere sentimenti pro-
fondi, ma vuole al contempo essere razionale, all’altezza
della ragione tecnica: una straordinaria posizione di equi-
librio tra irrazionalismo e razionalismo. Lo stesso si dica
dell’uomo e della natura, soprattutto sotto il segno del-
Pecologia: non si sopporta pitt I antropocentrlsmo ed il

_centralismo storico del cristianesimo, ¢ si vuole tornare

alla natura essere naturah C1rc0ndat1 dal Verde avere una
nicchia — naturalmente a partire da ragioni di sopravvi-
venza. Karl Léwith (discepolo di Heidegger, grande ami-
co di Gadamer a Heidelberg) ha descritto, oltre 40 anni fa,
tutto cid come ebraico e “greco”, come 1’'umano mediter-
raneo. Lo stesso si dica dell’elemento androgino della
nostra societa: nessun nomo nell’Occidente europeo vuo-
le essere piu effettivamente maschio, piuttosto ciascuno
desidera essere sensibile, la femminilita & “in”. La forza
maschile & fin da principio sospetta. L’ “uomo” deve esse-
re smascherato, trasformato. Parole come “forza”, “auto-
Titd”, ecc. sono a priori sinistre. Si ¢ imposta un’atmosfera
che tende all’omofilia, un’atmosfera androgina: ciascuno
¢ sensibile, vuole sempre prevenire 1’altro, sebbene cia-
scuno allo stesso tempo vuole e deve in modo narcisistico
ed in modo sottilmente brutale cavarsela. Cosi qualcosa &
pit camuffato, ma non di meno evidente.

I maschi diventano dunque femminei, le donne in qual-
che misura si'mascolinizzano e noi non sappiamo ancora
che cosa ¢i0 significht per il matrimonio e per i ruoli nella
Chiesa, per il maschio celibatario, il quale ha il potere e
per le molte teologhe laiche, le quali a ragione chiedono
un maggior riconoscimento. E non sappiamo neppure che
cosa c10 significhi per I'immagine di Dio: si scoprono tratti
materni in Dio. Che cosa significa cid per la rappresen-
tazione di questo Dio nella sua Chiesa? Debbono conti-
nuare ad esercitare ci¢ 1 maschi, debbono essere maschi
sposati? Che cosa significa cid per le pari opportunita del-




40 Kairologia

I'uomo e della donna in una coppia? Al momento cio si-
gnifica che nessuno sa pili che cosa si debba fare. Gia sul
come chiamarsi, in molti stati europei, non si sa pitl come
procedere. Ogni formazione di un nome ¢ un gruppo di
Laocoonte. Ci si perde nella sterpaglia del doppio nome.

Tutto ¢id & segno di una societa che ¢ saltata in aria.
Ciascuno deve inventare 1a sua vita dal punto zero e deve
arrangiarsi. La vita come arrangiamento: in qualche modo
libero e bello, ma anche sovraccarico.

Infine sorge un’atmosfera gnostico-orfica: il terrestre,
1’archetipo, il sentimentale, |’ olistico, qualcosa che oscil-
la tra scienze naturali ed empalia, e che unisce Est ed Ovest.
Si prende un po’ di buddismo e di personalismo, un po’ di
meditazione e di fede e cid & bello, raffinato, sottile, attra-
ente, ci si pud in esso bagnare e cullare. Certamente ¢ dif-
ficile ottenere da tutto ¢id un concetto di vita ¢ portarlo
avanti per sessanta anni — questo ¢ il problema. Al presen-
te ci si muove in qualche modo tra Hermann Hesse, Carl
Gustav Jung, Teilhard de Chardin e zen-buddismo, ¢ a
partire da cid ciascuno mescola la sua fede a modo suo.

Tutte le correnti si uniscono nel movimento del ’68,
non come esso era nei suoi inizi marxisti o pseudomarxi-
sti, ma nelle sue conseguenze anarchico-marxiste in quanto
rivoluzione della cultura, che hanno colpito noi tutti den-
tro 1a nostra antma. Qui esso ha avuto un immenso suc-
cesso. Esso era anarchico: cioé rappresentava | elemento
liberale, il singolo, la liberta, I’arruffato, esigeva 1’ auto-
sviluppo: ciascuno & qualcosa di eccezionalmente parti-
colare — e marxista: tutti sono uguali. I due movimenti si
sono allora incrociati, cosa che si manifesta in segni esterni
come nell’impulso costante al dare del tu e nel continuo
look da tempo libero, ma soprattutto nel fatto che sono
spariti gli stati di vita. Sino al 1965 ogni uomo ragionevo-
le apparteneva almeno a cinque stati di vita, dai quali de-
rivava le regole dell’esistenza e la sua dignita collettiva:

Radiografie della nostra condizione spirituale postconciliare 41

posizione di lavoro e di matrimonio, nazione, “ideologia”
(partito, chiesa), associazione e posizione militare, Cio
dava ~ pur con ogni limitazione — un ordine alla vita, un
sostegno, un’aura, un’affidabilita. Oggi ciascuno deve in-
ventare il suo stile e il suo valore dipende da ci0 che rie-
sce a fare di sé. Cio ci ha resi infinitamente piu liberi, ma
anche esposti e sovraccarichi, ora ciascuno deve inventa-
re la sua identita, e questo ¢ difficile. Questa appare Ia
principale conseguenza del movimento del '68, per que-
sto si sopporta appena qualcosa di oggettivo ed 1 discorsi
della Chiesa cadono nel vuoto e risultano quasi ridicoli: Ia
anima umana, pur infinitamente capace di cambiamento,
dinanzi a tutto cid si trova impotente.

3. OPZIONI E PROSPETTIVE FUTURE

Si ascolti un testo da un libro su Meister Eckhart: «Es-
seri capaci di sensazioni € di conoscenza possono speri-
mentare un processo di trasformazione in diversi modi.
Possono farlo accadere su di sé con riluttanza quale vio-
lenta modifica di una data situazione, che essi vogliono
conservare. Possono in modo anonimo sopportarlo e ar-
rendersi ad esso, senza sapere che cosa loro capitera. Ma
essi possono anche accogliere tutti i suoi momenti in li-
berta, alla luce della nascita di una vita pii alta. Nel primo
caso essi subiscono il processo come alteratio, come alte-
razione, nel secondo lo riconoscono e lo sanno come ge-
neratio, come concepimento di una nuova vita».

3.1. Ogni tempo & kairos ed & vicino a Dio

Contro I’ ordinario risentimento antimoderno della Chie-
sa, che fa male solo a se stessa e la fa essere irrilevante per




42 Kairologia

oli altri, si deve scommettere sul fatto che la modernita e
la postmodernita siano un kairos per la rivelazione di Dio
e per la sua presenza. Il Medioevo non era pilt vicino a
Dio e a Cristo che la modernita. Il cristianesimo puro non
si da, in nessun tempo — forse si ¢ dato nel momento in cw
Cristo & salito in croce e dopo cid il cristianesimo & fer-
mento, sale, orizzonte, idea regolativa, rimemorazione,
schematismo ermeneutico del mondo. Nello stesso tempo
scompare anche e sempre nell’incredibile minestra della
normale esperienza del mondo. Percid noi partecipiamo
in fondo ad una possente storia di trasformazione, ad una
storia del ruolo del cristianesimo, nelia quale si costellano
il tempo di volta in volta presente ¢ ci0 che esso ha com-
preso della fede. Per questo non si dovrebbe parlare per-
manentemente di “‘secolarizzazione’; la modernita infatti
& debitrice di elementi essenziali della Riforma, delle set-
te, della mistica del cristianesimo (democrazia, interio-
rita, pensiero trascendentale) e il cristianesimo a sua volta
si modifica sotto la pressione ed il seguito della contem-
poraneita. Cosi il tempo postmoderno rappresenta il sa-
cro in un nuovo modo — come resta pure bisognoso di
compimento e di redenzione. Su cid si deve possibilmente
puntare.

3.2. Ogni tempo sta per cosi dire sulla soglia
del Nuovo Testamento

Gli vomini d’oggi reagiscono ancora in modo antico-
testamentario, pagano, ellenico, almeno per il 90% della
loro vita. Il passo nell’ effettiviti del discorso della monta-
gna e del Nuovo Testamento & sempre davanti a loro, per-
cid I’elemento ebraico, pagano ed ellenico non & oggi qual-
cosa di inquietante, & qualcosa di normale. La terra pro-
messa, la realizzazione del Nuovo Testamento sta ancora

Radiografie della nostra condizione spirituale posteonciliare 43

davanti anche per gli stessi credenti — cid € avvilente, ma
¢ anche fonte di consolazione. In questo modo bisogna
forse occuparsi di storia della salvezza.

3.3. ll cristianesimo non pit quale verita
ideclogica, ma come motivo invitante

Innanzitutto, come in un museo: nel cristianesimo vi &
molto da vedere, esso possiede una storia enormemente
ricca, tante cose degne di amore e tanta ricchezza cultura-
le. I misteri svelano un paesaggio, nel quale per prima
cosa si puo a lungo spaziare. Non si deve subito ¢ sempre
credere, per una volta si pud anche vedere. Che si debba
subito ritenere vera la fede, & una strettoia. Vi & 14 moltis-
simo da scoprire ad un primo livello mistagogico. 11 cri-
stianesimo come motivo della volonta: incoraggiante, che
insegna la scoperta. Come motivo e compito della com-
prensione, che fa comprendere meglio la vita, Come mo-
tivo della sinfonia della vita sullo stile delle melodie wa-
gneriane, che difatti determinano un intero filo del desti-
no e impastano il tessuto vitale. Che sarebbe, se i misteri
del cristianesimo venissero offerti e presentati in modo
esistenziale, sapienziale e in quanto motivi? I credenti si
risparmierebbero molti spasmi. Un motivo & qualcosa di
piu forte! Non &4n alcun modo indefinito, ma ha qualcosa
che va verso la direzione del credere, del puntare, della
scommessa, del fidarsi.

3.4. Cristianesimo come mistica
Senz’altro quell’attuale & 1’epoca della privazione di

Dio. Dio non si verifica pitt nel modo dell’entrare in azio-
ne come accade nella Bibbia, cosi che lo si possa discer-.




44 Kairologia

nere da cid che & mondano. Egli ¢ diventato anonimo, ed
in ci0d Balthasar e Rahner concordano: entrambi parlano
dell’anonimita della rivelazione. Questo costituisce per 1
credenti una grande difficolta. Nella Bibbia Dio si mostra
ancora in modo storico attraverso eventi pubblici, in certa
misura in maniera verificabile, con una qualche forma e
fisionomia, e proprio questo si & completamente perso. 11
nostro & un mondo strutturale, ciogé non gerarchico, un
mondo non pii caratterizzato da differenze essenziali. Per-
tanto credere & diventato difficile. Si vive per cosi dire in
una notte dell’agnosticismo, dell’agnosia — e questo deve
essere accolto in modo completamente realistico quale co-
mune destino di credenti ¢ non credenti. Tutti, orfani di
Dio. E Giovanni della Croce e Teresa di Lisieux e altri
grandi santi hanno qui gia scavato molii tunnel.

3.5. Un'altra immagine di Dio...

...dipende proprio da tutto cio. Da Lutero e da Hegel
in poi — & questa & un’opinione comune della teologia ~
Dio si manifesta in modo anonimo, non pit quale il po-
tente, onnipotente “Padreterno”, il quale entra in azione,
non pill quale prospettiva centrale, non piti come 1’'uomo
sulla luna, ma quale accadimento trinitario: povero, debo-
le, in qualitd di mendicante, trinitario, dunque in quanto
struttura, multiprospettico, quale reciproco dono. E forse,

questa & la scommessa di chi scrive, si scoprono ora alla .

fine della modernita per la prima volta in tale purezza molte
autentiche tracce del concetto cristiano di Dio. Per la pri-
ma volta con Hegel, 1a Trinita, la rivelazione, la poverta di
Dio, 1a rivelazione di Dio in croce diventano il centro del-
la riflessione e della storia.

Per tutto ¢id non si hanno ancora forme di rappresenta-
zione ecclesiale. Non si sa ancora come cio possa diveni-

Radiografie della nostra condizione spirituale postconciliare 45

re in qualche modo visibile sul livello sociale e sul livello
elementare dell’esistenza. I santi, che godono di grossa
popolaritd come Francesco, sono in questa direzione come
dei “fanali”. Come dovrebbe diventare visibile il Dio cri-
stiano, non pitl il Dio pagano, non pill Zeus, il Dio cristia-
no, che in sé reca un’essenza materna, paterna, filiale, ra-
zionale e accogliente? Forse a partire da qui sarebbe pos-
sibile anche un consenso ecumenico.

3.6. L'essenza del cristianesimo sorge nuovamente

Sorge di nuovo nel tempo presente in un modo preciso
il tentativo di fissare I “essenza del cristianesimo”. Non a
caso appaiono continuamente dal passaggio di secolo scritti
con tale titolo. 1 cristianesimo viene per la prima volta
percepito dall’esterno: quale & propriamenie la sua fisio-
nomia? Ed in cid si compie una riduzione ed una centra-
lizzazione dei misteri: che cosa é Trinita, creazione, il cre-
ato, I’incarnazione, il Venerdi santo e la Pasqua, che cosa
la grazia? Questi misteri fondamentali del cristianesimo

- non si possono impacchettare, bloccare: non si lasciano

fissare neanche dogmaticamente, ma sono pieni di miste-
TO € precari, ovvero passaggl bisognosi di preghiera. Tali
misteri, come gia i grandi dogmi fanno, possono venire
abbozzati e circoscritti formalmente solo con concetti ne-
gativi, ma il loro centro non pud essere fissato. Sono spazi
e passaggi. Proprio cid che oggi & chiesto di vivere ad
ogni credente sono anche le stigmate dei misteri cristiani:
essere passaggio, essere povero, ricettivo, coraggioso e
umile.

Si dovrebbe trovare gioia in un cristianesimo cosi 1i-
scoperto e allora si potrebbe attraversare il nostro tempo
in modo diverso. E questo sarebbe 1’ atteggiamento da au-
gurarsi: gioia nell’avventura, gioia nella motlteplicita del-




46 Kairologia

la storia del cristianesimo e delle sue forme, confessione
della nostra mancanza di linguaggio (non sappiamo anco-
ra come sia da rappresentare questo Dio) e un humour,
che saltelli qui e 12 tra cielo e terra, tra antico e novo, tra
angoscia e gioia dell’avventura. Questo Aumour manca in
modo evidente nella Chiesa attuale — a tale scopo dovreb-
bero forse gli stessi credenti venire privati ancora di pil e
spogliati delle proprie sicurezze, come scrive Eckhart: «La
cosa piu alta e pill estrema che un vomo pud fare & poter
lasciare Dio per volonta di Dio. Cosi san Paolo lascio Dio
per volonta di Dio: lascio tutto cid che poteva prendere da
Dio, e lascio tutto cio che Dio poteva donargli e tutto cid
che egli poteva ricevere da Dio. Quando lascio cid, egli
lascio Dio per volonta di Dio. E allora ghi rimase Dio cosi
come Dio e in se stesso fonte eterna, un divenire acco-
gliente e un divenire ricevuto, sempre di nuovo, eterna-
mente giovane».

Avvio teorico:
tra sfondo ontologico, confronto e apertura




capitolo terzo

CONOSCERE IL MONDO IN DIO
Per una nuova visione dell’ontologismo

Le vicende del cosiddetto ontologismo nella storiogra-
fia e nella valutazione ecclesiale sono state piuttosto infe-
lici, come del resto la storia di molti semi teorici del pen-
siero agostiniano!.|Dato il divorzio tra teologia e mistica
sotto il dominio di'un tomismo aristotelico e la sua teoria
dell’astrazione e dell’analogia entis et nominum, si & offu-
scata la semplice verita che Dio di per sé non pud essere
un oggetto o una scoperta posteriore, ma deve presentarsi
come fondamento e orizzonte, garante e sorgente, come
unica vera condizione trascendentale e luce di ogni essere
€ conoscere. Vi € una circolarita tra le due movenze del
pensare ¢ conoscere: da un lato conosciamo Dio per via
del mondo, a mo’ di un’illazione, di un rinvio simbolico
di una ascesa analogica; ma, appunto, queste forme di
approccio non possono giungere alla loro meta e il mondo
limitato non puo essere concepito come tale senza 1’ oriz-
zonte infinito, la luce intramontabile di una verita presup-
posta. Mondo e conoscenza risultano concrezioni di una
compresenza del principio di ogni essere nonché della sua
“esperienza”. Non gia che avessimo una conoscenza di-

! Perfino nell’ultimo resoconto di questa storia (K.H. MenkE, LThK, vol. I,
terza ed., 1056s) prevale un tono puramente negativo e apologetico, che presup-
pone un concetto giobertiano della nostra causa, mentre noi pensiamo ad una
concezione agostiniana pil vasta, condivisa in fondo anche da quell’esimio stu-
dioso di Rosmini che Menke &.




50 Kairologia

[ retta o tematica del divino prima della percezione della
| realta contingente (come lo asserisce 1’ontologismo giu-
' stamente sospetto di un Gioberti), nondimeno ¢ grazie alla
luce del divino che intravediamo le cose e noi stessi, anche
|se non ce ne accorgmmo «Alla tua luce vediamo la luce»
| (Sal 36,10): Dio & il primo conosciuto sul piano trascen-
| dentale, non su quello categoriale, per usare le categorie
| suggestive, ma discutibili di Rahner. E infatti, autori tanto
| diversi come Augusto Del Noce, Karl Rahner e Henri De
Lubac? sottolineano con certo pathos e con molti riferimenti
ad una grande tradizione anche tomista (da Tommaso fino
a Gardeil e Maréchal) questa verita fondante del cristiane-
simo. L’intento del nostro piccolo contributo ¢ quello di
voler indicare e individuare alcuni tipi e tappe di un tale
ontologismo ortodosso, che potrebbe aiutarci a tener insie-
me teologia, filosofia e mistica, conoscenza del mondo e
visione di Dio, giustificando cosi uno stile di concepire il
rapporto tra la continge_g;_qg}j_egrp_g che & stato sottovalu-
tato e perfino scomunicato. E mi pare un buon segno che le
condanne inflitte al Rosmini ultimamente sono state revo-
cate. Questo gesto del magistero potrebbe incoraggiarci a
rivedere una storia tanto tormentata quanto promettente.
La sorgente e culla, I'integrale di una tale Denkform si
trova senza dubbio in Agostino. Rientrando in sé, I’oc-
chio della mente intravede con 1’aiuto di Dio la luce intra-
montabile che & pit alta e sublime perché ha creato la stessa
mente. «Qui novit veritatem, novit eam, et qui novit eam,
novit aeternitatem. Caritas novit eam»>. La mente ricono-

2 Cfr. K. RAHNER, Corso fondamentale della fede, Paoline, Roma 1984; H.
Dk LuBac, Sur les chemins de Dieu, Cerf, Paris 1956 (la storia tormentata delle
diverse edizioni di questo volume, al quale si rimprovera appunto una concezio-
ne ontologista della conoscenza di Dio, dimostra gia da s¢ la necessita di una
revisione del concetto); A. DEL Nock, Il problema dell’ateismo (1964), 11 Muli-
no, Bologna 1990, 377-511.

3 Confessiones VI1,10.16 (da comparare con la Visione di Ostia in IX,10).

Conoscere il mondo in Dio 51

sce se _s_@ssa e Dio «quale fondamento apriorico del cono-
scere, in sé trascendente e nello stesso tempo operante nel-
I'interno della coscienza. Nel ritorno a se e stesso il pensiero
si confronta dunque in modo consapevole con la struttura
jdialettica dell’in-esistenza e della trascendenza della asso-
|luta verita», per riconoscere in tutto cid Dio stesso come
lucifica lux e sorgente di ogni conoscenza vera e illumina-
ziione“. Come tale si esprime congenialmente nel Verbo-
Figlio e invita la ragione a rientrare e a riflettersi in sé per
comprendersi come riverbero del Verbo e della chiarezza
della autopresenza trinitaria di e in Dio. Pill la mente si ri-
flette e si coglie in sé, pill si realizza in modo differenziato
nella propria struttura dinamica e si accorge delle condizio-
ni trascendentali della stessa conoscenza di sé e del mondo,
del suo intelligere, valutare, parlare e amare: un vero labo-
ratorio della exercitatio mentis che trova il suo acme e com-
pimento nei libri VIII-X/XIV-XV del De Trinitate. In que-
sti libri, I’approccio cauto e circospetto al mistero dal basso
¢ la percezione rivelatrice ed illuminante del carattere sim-
bolico ed espressivo della ragione si incrociano sempre di
nuovo, un cammino che non sarebbe possibile senza aver
ricevuto qualche luce divina apriori in vista del carattere
simbolico della stessa ragione. Assistiamo al cambio conti-
nuo di prospettive tra una riduzione fenomenologico-tra-
scendentale e la dischiusura deduttiva della sua condizio-
natezza fondata in Dio, un ritmo che determina la dinamica
e la composizione di questa opera geniale e quanto mai com-
plessa (e che ritroveremo nell’ andamento del Corso fonda-
mentale di Rahner)’.

4'W. BEIERWALTES, Platonismus im Christentum, Klostermann, Frankfurt 1998
180-183; In., HWPh 5 (1980) 284. !

* De Trinitate VIIL3; VIIL6.9/8.12; IX,4-9; X,1; XIV,6: XV,10. Cfr. H.I.
Marrou, Sant’Agostino e la fine della cultura antica, Jaca Book, Milano 1994
267-276; J. BRACHTENDOREF, ed., Gott und sein Bild. Augustins “De Trinitate” in;
Spiegel gegenwiirtiger Forschung, Schéningh, Paderborn 2000.




52 Kairologia

Sulla scia di una tale riflessione di Agostino (si deve
aggiungervi pure la sua teoria della mistica del libro XII
del suo commento alla Genesi) si muove anche la visione
di S. Benedetto, riportataci da S. Gregorio Magno nei suoi
Dialoghi sui miracoli dei Padri italici. 11 Santo, veglian-
do di notte alla finestra della sua cella, vide «quasi com-
pendiato in un sol raggio di sole il mondo intero (omnis
etiam mundus, velut sub uno solis radio collectus, ante
oculos eius adductus est) e poté scorgervil’anima di Ger-
mano portata in cielo dagli angeli in un globo di fuoco».
Significativo & il commento teologico di Gregorio. «Ani-
mae videnti Creatorem angusta est omnis creatura», per-
ché «rapita nel lume divino, I’anima del veggente trascen-
de se stessa dilatandosi e capisce, nello stato di esaltazio-
ne, come sia minuscolo cio che, ncllo stato di umiliazio-
ne, non poteva valutare nella sua interezza» (I,35). Non
si tratta, dunque, di una contrazione della sfera mondana,
ma di un allargarsi dell’orizzonte del veggente. Potrem-
mo dire che ¢id che normalmente avviene in modo atema-
tico e anonimo (ciog la visione del mondo alla luce del
divino e della sua presenza), nella visione straordinaria di
Benedetto si esplicita; non € solo un’esperienza trascen-
dentale, ma piuttosto un’esperienza del trascendentale e
delle vere proporzioni che vigono tra il finito e I’infinito,
e in tutto questo vi & un inveramento condensato di quella
certezza ed evidenza che accompagna e sorregge il pro-
cesso conoscitivo e il giudizio di ogni persona in quanto
vive e conosce “in verita”.

11 Monologion di S. Anselmo si rifa del tutto alla logi-
ca del De Trinitate VIIL,3, pur sottolineando e formaliz-
zando la circolaritd argomentativa che sorregge 1’impian-
to agostiniano, allargandolo ed approfondendolo median-
te una teoria stringente della logica intratrinitaria (Monol.
29-62). L’unico argomento del Proslogion (che corregge
e ri-fonda la logica del Monologion) si deve, inoltre, alla

Conoscere il mondo in Dio 53

grazia di una illuminazione e condensa cosi I’itinerario di
Agostino e di Gregorio sul piano logico-formale. Siamo
al punto culminante del connubio tra mistica e “illumini-
smo” razionale. L’id quo maius cogitari nequit & f’_intriigo
stesso tra il concetto massimo della autoriflessione della
ragione che riflette (sul)le ultime condizioni di possibilita
del suo intelligere € un concetto e nome che non pud non
essere 'integrale, il garante e la quintessenza primordiale

__di ogni conoscere®.

Non siamo lontani dalla pretesa e dal punto culminante
del viaggio visionario di Dante che si compie e si articola
nell’ultimo canto della Commedia, ove I’incisivita e la

pregnanza della visione sinottica risultano la sorgente della
sua forza poetica (Par. 33,67-93):

O somma luce, che tanto ti levi

da’ concetti mortali, a la mia mente
ripresta un poco di quel che parevi,
e fa la mia lingua tanto possente
ch’una favilla sol de la tua gloria
possa lasciare a la futura gente.

Grazie all’acume (sofferto) del vivo raggio della luce
divina, Dante contempla la sorgente unica e unente di tut-
to ci0 che per noi rimane disperso:

Nel suo profondo vidi che s’interna,
legato con d@more in un volume,

cio che per I'universo si squaderna;
sustanze e accidenti e lor costume
quasi conflati insieme, per tal modo
che cid ch’i’ dico & un semplice lume.

¢ Per Anselmo: E. SaLmMann, «Korreflexive Vernunft und theonome Weisheit
in der Logik von “Monologion” und “Proslogion”», in M. Hoecen, ed., L’atfua-
lita filosofica di Anselmo d’Aosia, Benedictina, Roma 1990, 143-228 (164ss);
Ip., Presenza di Spirito. Il cristianesimo come gesto e pensiero, Messaggero,
Padova 2000, 223ss.




54 Kairologia

Raggiungiamo qui la vetta, se non della visione di Dio,
almeno della visione del mondo e di tutta la parabola dan-
tesca alla luce... della luce divina.

In Cusano, la concezione ontologica del non-aliud, della
contrazione € concentrazione sorgiva e strutturale del di-
verso nella identitd divina si rispecchia anche nella sua
gnoseologia; e viceversa, la visio Dei (genitivo oggettivo
e soggettivo) risulta il luogoe il processo.dell’inverarsi e

| _realizzarsi della ontologia di una sempre maggiore forza
dell’ “1mphcaz10ne” divina in mezzo ad una pur tanto gran-
de differenza dimensionale tra le sfere. Non basta pill una
illazione o proiezione da parte dell’'uomo, ma, data la co-
implicazione tra finito e infinito, il progetto dell’argomento
ontologico deve concretarsi in una rec:1p1‘oc1ta corriflessi-
va tra lo sguardo di Dio e quello umano, in un gioco pro-
spettico tra le l1be_r§a che, sia pure asimmetricamente, si
evocano a vicenda: «Nemo te videre potest nisi inquan-
tum tu das ut videaris. Nec est aliud te videri quam quod
tu videas videntem te»’. «Omnis igitur facies, quae in tuam
potest intueri faciem nihil videt aliud aut diversum a se,
quia videt veritatem suam» (VI, 112). Una tale dialettica e
convergenza speculare e speculativa della veritd umana in
Dio (e viceversa) porta necessariamente ad una reciproci-
ta nell’accrescimento della liberta dei soggetti. «Necessi-
tares enim libertatem, cum tu non possis esse meus nisi et
ego sim mei ipsius», aspettando che 1'uomo scelga se stesso
come soggetto della sua visione del mondo e della sua
azione del mondo (VII, 120).
Un tale occhio liberato potra imparare da Dio come si
contempla I’universo in modo originale e sinottico, co-

7 NikoLaus voN Kues, De visione Dei V: Philosophisch-theologische Schrif-
ten TII, Herder, Wien 1964, 108 (citeremo sempre i capitoli dell’opera e poi le
pagine secondo questa edizione); per il concetto di visione e I'architettura del-
I"ospizio di Kues: A. DE Santis, Metamorfosi dello sguardo. 1l vedere tra misti-
ca, filosofia ed arte, Benedictina, Roma 1996, 130ss.

Conoscere il mondo in Dio 55

gliendo I'unita sorgiva e la particolarita individuale di ogn-
uno, allo stesso modo di come tu, Dio, «unico intuito si-
mul et singulariter discernas» (VIII, 124). Non vi & pil
nessuno iato tra essere, vedere, conoscere, tra unita e dif-
ferenza, tutto converge e coincide in Dio, senza perdere la
sua originalita e diversita; tutto & un “presente” della (e
percio presente alla) compresenza assolvente e concipiente
divina (IX-X). E Dio, pur essendo invisibile, viene, non-
dimeno, intuito da ogni veggente in qualsiasi momento e
in qualsiasi oggetto, come se Dio stesso fosse la similitu-
dine delle cose — e magari la nostra creatura — un’illusione
prospettica necessaria per garantire la verita e liberta del-
I’essere umano che non pud cogliere la verita sua e quella
del mondo se non in Dio stesso ed in una co-azione sinot-
tica e speculare con Esso:

O inexplicabilis pietas, offers te intuenti te quasi recipias ab
eo esse et conformas te ei, ut eo plus te diligat, quo appares
magis similis ei... Ostendis te Deus quasi creaturam nostram
ex infinitae bonitatis tuae humilitate, ut sic nos trahas ad te...
Et coincidit in te Deus creari cum creare... Si ego enim in te
similitudine mea diligere debeo... (XV, 162).

E ovvio che qui ci moviamo su un crinale tra arditezza
speculativa e proiezione, tra Anselmo e Feuerbach/Freud.
Gia Anselmo (Monol. 29-33) aveva toccato questo punto
. delicato ove visione umana e rivelazione divina si incro-

| ciano e non si sa pill chi sia I’archetipo dell’altro. A que-

|  sto punto, ci vorra una conversione alle vere dimensioni e

proporzioni del finito e dell’infinito. Questa visione &, in
verita, la realizzazione intuitiva e concreta di una cogita-
tio che trova il suo acme, il suo riflesso gnoseologico fon-
dante e finale nell’argomento ontologico e nella ontologia
della coincidenza. Una visione dell’uni-verso che si ris-
pecchia in modo congeniale nella cappella dell’ospizio
costruito dallo stesso Cusano, ove la colonna centrale nel-
la quale tutte le volte della navata (uno spazio quasi qua-




56 Kairologia

drato) si concentrano impedisce lo sguardo al coro, pur
rinviando ad esso; e proprio nel coro le forme e i motivi di
tutte le chiavi di volta si rifigurano e coincidono. La co-
lonna figura, quindi, come rappresentazione e promessa
della coincidenza e come quel muro che la nasconde e ri-
vela. Sembra che 1’argomento ontologico e “I’ontologi-
smo” siano teoremi, anzi visioni della realta, espresse da
e per animi arditi, da quei cavalieri dello spirito (per ri-
prendere alcune espressioni di Kierkegaard e di Guardini)
che si avventurano ad esplorare i limiti e il baricentro del-
I'intelligenza umana e divina nonché del loro riflettersi a
vicenda®.

Un tale cavaliere che si inserisce perfettamente in que-
sta linea ¢ secondo molti anche Cartesio®. L’idea (evi-
dente e di per sé chiara ed illuminante) dell’infinito, del-
I’ ens necessarium e assolutamente perfetto risulta la base
per ogni rapporto conoscitivo attendibile al mondo og-
gettivo e alle idee e percezioni dello stesso soggetto. Solo
un tale Dio potra strapparci dal turbine del dubbio e del-
le illusioni.

In Malebranche molte delle idee finora presentate si
ripropongono ¢ si condensano in una figura di pensiero
alquanto originale. Siccome I’atto conoscitivo presup-
pone e si realizza come un processo di unione tra sog-
getto_e_oggetto, la mente umana (essendo spirito) puo,
si, percepire, ma non conoscere immediatamente i corpi

8 R. GuarpiNt, Pascal, Morcelliana, Brescia 1980, 187-234.

? Per Cartesio e la linea accennata: W. PANNENBERG, Systematische Theologie
I, Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen 1988, 380ss; H. HEmMSOETH, Die sechs
grofien Themen der abendldndischen Philosophie, Stuttgart 1958, 114s.; W.
ScHuLrz, Der Gott der neuzeitlichen Metaphysik, Klett-Cotta. Pfullingen 1957; H.
RomBacH, Substanz-System-Struktur. Die Ontologie des Funktionalismus und der
philosophische Hintergrund der modernen Wissenschaft 1, Alber, Freiburg, 1966,
150ss., 355ss., 438ss.; E. HirscH, Geschichte der neueren evangelischen Theolo-
gie I, Mohn, Giitersloh 1964, 144, 161.

Conoscere il mondo in Dio 57

o il mondo (poiché sono troppo lontani) e nemmeno se
stessa (essendo troppo vicina), ma a causa e per via di
un’ affinita spirituale conosce soltanto Dio in modo im-
mediato, per una semplice vue. E questo per due motivi
positivi: da un lato, sembra evidente che Dio si conosce
non per illazioni e per vie traverse, ma solo mediante
Dio stesso, in uno sguardo semplice, nel quale visione,
—intuizione e pensiero coincidono. Dio non puo essere un
oggetto separato, che sarebbe ancora da scoprire o da
escogitare. Non puo essere un’idea soggettiva o una fan-
tasia né pud dovere la prova della sua esistenza ad un
ragionamento supplementare o posteriore. Egli deve in-
tendersi da sé e in sé, e come tale & colto in una visione
immediata, sinottica, poiché ¢ gia da sempre presente in
ogni pensiero dell’infinito il quale fa parte integrale, anzi,

L~ ¢ l'integrale dell’intelligenza umana.

E qui tocchiamo il secondo motivo, la concezione ma-
lebranchiana della conoscenza del finito e soprattutto dei
corpi che non potremmo percepire come estesi se non ve-
dendoli in Dio, cio¢ per via delle loro idee e alla luce e
nella prospettiva di uno spazio infinito. Solo in Dio vedia-
mo la verita e la relativita, I’idealita delle cose, che non

possono che in-esistere in Dio il quale & il garante della

J' loro verita ideale e reale, della rettitudine del giudizio e

dell’agire umano sul piano ontologico e morale, gnoseo-
logico-veritativo e dialogico. In questa prova ontologica
si riprendono intuizioni anselmiane e cusaniane dopo Car-
tesio e Spinoza (I'idea dell’estensione intelligibile infini-
ta rispecchia un’ossessione del Seicento e prepara 1'idea
kantiana delle categorie e degli schemi trascendentali del-
lo spazio e del tempo). Senonché Malebranche corregge
le idee affatto chiare sulle idee che si trovano in Cartesio.
Queste non possono essere oggetti mentali, interiori (in-
nate) né puramente oggettive o extramentali, ma devono
determinare sia la verita oggettiva che quella mentale, di-




58 Kairologia

stinguendosi da entrambe. Percid, le idee non possono

_essere create, ma risultano identiche alla vita e alla cono-
scenza di Dio stesso che solo pud incidere sulla mente

umana. Pertanto guardiamo e percepiamo (regarder) le
cose a livello sensibile, ma le vediamo (voir) nella loro

- verita solo in Dio, la cui esistenza necessaria viene intuita

nel medesimo momento come istanza ontologica e trascen-
dentale del nostro essere e conoscere. «Se si pensa Dio,
bisogna che egli sia... Non si pud vedere I’essenza del-
I'infinito senza I’esistenza... Cosi vedete che la proposi-
zione “C’¢ un Dio”, & per se stessa la piui chiara di tutte le
proposizioni che affermano I’esistenza di qualcosa. . . Inol-
tre vedete cid che Dio ¢, poiché Dio e I’essere, ossia I’in-
finito, sono semplicemente la stessa cosa»!°. Tuttavia,
questo semplice sguardo-che coglie la semplicita dell’es-
sere infinito e di Dio come apriori di ogni conoscenza (vi-
sion de Dieu) non & una conoscenza diretta dell’essenza
di Dio (questo sarebbe un ontologismo giustamente incri-
minato), ma intravede nel medesimo attimo «in quel che
egli ¢ il rapporto alle creature possibili» in quanto Dio
comunica a tutte le creature le sue perfezioni (vision en

Dieu)". Non ci sono dunque rappresentazioni approssi-_

10 N. MALEBRANCHE, Collogui sulla Metafisica, la religione e la morte 11, 5-6,
San Paolo, Cinisello Balsamo (Mi) 1999, 128s; per la nostra interpretazione: H.
GoOUHIER, La philosophie de Malebranche et son expérience religieuse, Vrin, Pa-
ris 1948, 312-353; M. EckHoLt, Vernunft in Leiblichkeit bei N. Malebranche. Die
christologische Vermittlung seines rationalen Systems, Tyrolia, Innsbruck 1994,
136-216; per la concentrazione cristologica: P. HUNERMANN, Jesus Christus-Got-
tes Wort in der Zeit, Aschendorff Verlag, Miinster 1994, 281-301: «La Parola
incarnata & la luce nella quale la soggettivita moderna scopre se stessa» (282).

'''Si veda la ripresa di Malebranche in Blondel: «Nel fondo della mia co-
scienza ¢’& un io che non & pill io, ma vi & riflessa la mia immagine peculiare. Io
non vedo che in lui. I suo mistero impenetrabile & come lo strato di stagno che
riflette in me la luce» (L’Azione. Saggio di una critica della vita e di una scienza
della prassi {1893], San Paolo, Cinisello Balsamo [Mi] 1993, 449). Il contesto &
la ripresa raffinata dell’argomento ontologico che tiene conto di Anselmo, Carte-
sio e della scommessa di Pascal, reintegrandoli nella dinamica dell’azione: 1'idea

Conoscere il mondo in Dio 59

mative di Dio, ma solo una visione precisa della sua infi-
nitezza, senza la quale non si potrebbe cogliere e definire
nulla come il finito. Teocentrismo, razionalismo scettico
e illuminato, senso geometrico e passione dell’infinito si
fondono in questa visione originale del mondo che an-
drebbe ancora completata dall’idea di un ordine cosmico
semplice (che riflette la logica degli attributi di Dio), re-
golato da alcuni meccanismi elementari (cioe, 1’ occasio-
nalismo ontologico e trascendentale: tutto & occasione per
vedere le cose in Dio e per intuire la sua potenza nel fun-
zionamento dei nessi strutturali nella storia) e dalla confi-
gurazione e concentrazione cristologia di tutte le linee del
sistema nella figura di Cristo come adoratore congeniale
del/al Padre e mediatore della grazia (naturale) del poter
desiderare Dio.

Una raffigurazione affine a queste idee si trova nella
pittura di Philippe de Champaigne e di E. Le Sueur. Nelle
tele San Carlo Borromeo in preghiera e La messa di San-
ta Giuliana non vediamo «una immagine accessibile ai
sensi, ma un oggetto del pensiero. Esso tende ad orientare
la meditazione verso il prototipo e non verso la sua rap-
presentazione. In un’operazione di translatio, mette in
comunicazione il fedele non con I’immagine in sé e le sue
illusioni, ma con cid che I’immagine rappresenta». Tutto
€ posto «al di 1a delle contingenze temporali... Lo spazio
vuoto non lascia posto allo spettatore: & solo riempito dal-
la presenza di Dio... Champaigne riesce a dipingere non
il racconto di una visione, ma la visione stessa, il dialogo
semplice e fervente tra I’'uomo e Dio, il cerchio e il qua-

di perfezione «non & tanto una visione quanto una vita. E non deriva da una
speculazione, ma & legata a tutto il movimento del pensiero e dell’azione. Non &
un’astrazione..., ma un atto che fa agire. Non & un ideale..., ma un reale nel
quale si trova I'ideale» (ivi, 450). Sono le pagine che preparano il terreno per le
idee di De Lubac e di Rahner.




60 Kairologia

drato, il visibile e I’invisibile e propone cosi all’'uomo una
Pensée»'?.

Il barocco ¢ stato una grande stagione del connubio tra
evo modemno e cristianesimo che si arricchirono e incro-
ciarono a vicenda su tutti i livelli della cultura filosofica,
artistica, erotico-sensuale. Ed era il genio di S. Agostino
che incentivava tutti i dibattiti attorno alla teologia e alla
mistica. Nel romanticismo, una tale visione platonica si
rinnova all’insegna di un allargamento incisivo sia della
sensibilita che del senso speculativo. Ed ¢ soprattutto la
figura di Schleiermacher che spicca nel campo teologico.
Nella sua ottica, la religione non si lascia ridurre ad una
morale o metafisica, ma ¢ un fenomeno originale e auto-
nomo, che si realizza (cosi nei Discorsi del 1799) come
percezione dell’universo e sentimento dell’infinito, alla
Iuce dei quali il mondo puo apparire come mondo, come
simbolo e presenza del mistero della vita.

Accogliendo questo sfondo dell’assoluto, possiamo
accettare la finitezza (anche del corpo e dell’eros), rispet-
tare con pudore I’individualita di ogni persona e la fragili-
ta dell’esistenza, realtd spesso trascurate dai suoi compa-
gni intellettuali a Berlino. In etd matura nascera da questo
germe teorico la sua idea fondante della devozione come
sentimento della dipendenza assoluta dell’assoluto che
determina la coscienza ed ¢ la base di ogni conoscenza e
concezione del mondo. Un tale sentimento sottende e ac-

12 0. Bonrarr, Il Dio nascosto. I maestri francesi del Seicento e I'immagine
di Dio, De Luca Editori d’Arte, Roma 2000, 242ss; si potrebbe pensare anche
alla iconicita e alla luce pacata della pittura di G. de La Tour: L. LaviN, Caravaggio
e La Tour. La luce occulta di Dio, Donzelli, Roma 2000. Sarebbe suggestivo pa-
ragonare questo tipo di pittura (pensiamo anche alla luce che rischiara le tele di
Rembrandt) con 2Cor 3,18-4,6 e ’interpretazione di W. KROTKE, Gottes Klarhei-
ten. Eine Neuinterpretation der Lehre von Gottes ‘Eigenschaften’, Mohr Sie-
beck, Tiibingen 2001, 104-131, creando un intreccio fitto tra gli attributi di Dio
e il modo del suo manifestarsi luminoso e illuminante; H.U. voN BALTHASAR,
Herrlichkeit 111, 2.2, Johannes Verlag, Einsiedeln 1965, 255ss.

Conoscere il mondo in Dio 61

compagna ogni forma di un’autopresenza passiva del sog-
getto a se stesso e al mondo e ci ricorda che in mezzo ad
una pur tanto grande attivita e liberta prevale e si afferma
una sempre maggiore differenza tra me e me, tra me e il
mondo, tra me, il mondo e Dio, e questo come indice di
un’eteronomia beata, perché fonte di ispirazione e com-
prensione. Il soggetto si trova “ispirato”, dotato della sua
stessa liberta che non potra mai fondare'®. L’ intimita spon-
tanea, cosciente e senziente di ognuno, cio¢ la nostra li-
berta non € mai padrona di se stessa, non pud attivarsi in
sé e da sé, ma ¢ gia da sempre affetta, toccata, determinata
da un’altra liberta; essa vive solo nel contatto con essa,
altrimenti non si sentirebbe o realizzerebbe. Cosi possia-
mo e dobbiamo rispettare e intuire I’ autopresenza di ognu-
no nella sua assolutezza assolta e liberata. Questa intui-
zione formera la base dell’unita tra pensiero ermeneutico,
estetico, trascendentale, sociale-etico e della devozione del
pensiero in e di Schleiermacher.

Anche questo modo di pensare trova una sua espres-
sione pittorica congeniale nei dipinti di C.D. Friedrich,
pensiamo soltanto al Monaco al mare e alla Croce in
montagna, ove 1’insieme tra tocco intimo, 1’immedesi-
mazione colla prospettiva situata del soggetto € il vorti-
ce di una prospettiva infinita dell’infinito eserciteranno
un fascino religioso su ogni spettatore. Vediamo, di nuo-
vo, il mondo e noi stessi alla luce della dinamica di que-
sto orizzonte infinito. Solo cosi rivestono la loro verita e
presenza.

Un contemporaneo cattolico di Schleiermacher e di
Goethe, I’amabile fondatore di una teologia pastorale e

3 Cfr. F. D. SCHLEIERMACHER, Sulla Religione, Queriniana, Brescia 1989, 65ss:
Ip., Der christliche Glaube (1831-1832), §§ 5-11, de Gruyter, Berlin 1980, 18ss;
R. Oscuvatt, Schleiermacher. L'uomo, il pensatore, il cristiano, Queriniana Bre-
scia 1980, 85ss, 337ss.




62 Kairologia

morale nonché di uno stile nuovo di devozione in lingua
tedesca, J.M. Sailer (1751-1832), professore di teologia a
Dillingen e Landshut e vescovo di Regensburg, ha conce-
pito una teologia morale partendo non dall’idea della nor-
ma, ma fondandola in quella dell’amore e della coscienza
come luogo della realizzazione della liberta e della teono-
mia dell’esistenza umana. In questa sede, ci interessa la
sua visione della voce della coscienza, che gli & valso il
sospetto permanente del magistero e un’indagine sul pre-
sunto ontologismo del suo sistema da parte di uno dei suoi
successori sulla sede episcopale (I. von Senestrey). La
conoscenza immediata di Dio, della sua immensita e bon-
ta, & per Sailer 1l presupposto di ogni vera conoscenza di
sé€, del mondo e di ogni decisione moralmente responsa-
bile. Non possiamo decidere se non siamo sicuri di agire
secondo la legge e la voce divina chiaramente percepita
in mezzo al brusio di questo mondo. E, infatti, Dio che
vive in s€ e da sé in modo assoluto e che si assolve per
poter essere noi stessi, ¢ il fondamento di ogni certezza
umana. Questo Dio si rivela ad ogni essere umano de-
gno di questo nome ed & presente in mezzo alla sua vita,
alla sua esistenza e alla sua coscienza spontanea ed im-
mediata.

Che Dio & e che Dio & da sé, in sé e per sé, cid € per la ragione
non soltanto la cosa pil conosciuta in sé, ma la certezza del-
I’essere di Dio & per essa necessariamente 1’ultima ragione di
ogni altro essere.

La vivente coscienza di Dio nel suo rapporto all’umanita, e
dell’umanita nel suo rapporto a Dio — costituisce la ragione
pura, la quale rende 1’'uomo umano.

La percezione di Dio e del suo rapporto all’'umanita &
I’essenza della ragione e della coscienza umana.

«Se ora dunque la ragione ¢ un percepire Dio, di con-
seguenza nella coscienza viene percepita 1’autentica pa-
rola di Dio: cosi ¢ dunque evidente che il preciso signifi-

Conoscere il mondo in Dio 63

cato di cio che si chiama coscienza ... dovrebbe essere
quello pit significativo in ogni morale»'*. Una tale co-
scienza non & soltanto 1’istanza pill egregia e inappellabi-
le dell’'uomo, ma il vero legame tra Dio e uomo. Una tale
ragione (Vernunft, non Verstand) non coglie Dio in sé in
modo astratto (non si tratta dunque di un ontologismo
“eretico” o misticcheggiante), ma & la percezione e la
coscienza del divino in Dio e in tutto ci0 che Dio ¢ e
compie; in vista della morale si tratta della coscienza della
legge divina e in e con questa della liberta consapevole e
realizzata in ogni persona. Una tale percezione & la radi-
ce immediata dell’amore della liberta altrui, del rispetto
di ogni persona e della ragionevolezza di ogni decisione
che attinge i propri criteri non da un’istanza eteronoma,
ma da un ascolto attento della voce della coscienza che
ci ispira una descrizione attenta della realta creaturale
come ¢. Percio non sara un fatto casuale che Sailer verso
la fine del terzo volume del suo manuale, in un lungo
paragrafo sull’etica del commercio, afferma che quest’ul-
timo trova il suo scopo, la sua ragione in nient’altro se
non nel lucro per poter poi evidenziare i criteri di un
guadagno giusto ed equo, cioe non autodistruttivo o con-
troproducente.

A partire da queste intuizioni e da un tale cattolicesi-
mo culturalmente impegnato, sarebbe suggestivo ripren-
dere il discorso sull’ontologismo di Rosmini come una
forma di azione parallela a quella di Sailer. Forse, esso
potrebbe risultare come una cerniera tra la logica regres-
siva e progressiva del cammino trascendentale-teosofi-
co, tra intuizione dell’essere, prova di Dio, ontologia e

T ot —_—— —— -

14 J.M. Saer, Handbuch der christlichen Moral. Zundichst fiir kiinftige ka-
tholische Seelsorger und dann fiir jeden gebildeten Christen, 3 voll., Miinchen
1817; le citazioni si trovano sulle pagine I 42s; II 120.




64 Kairologia

gnoseologia, tra illuminazione e pensiero teosofico-tri-
mitario’s. hiintitutai e
A questo punto incontriamo un altro tratto caratteri-
stico del nostro filone “ontologista”: lo sfondo “misti-
. co” della conoscenza divina conferisce alla realth con-
' tingente il suo senso di misura, per garantire la suna liber-
! ta e un sano realismo; questa vena di una fenomenologia
~gttenta e realistica, 1a osserviamo nella Regola di S. Be-
nedetto, nell’ atteggiamento politico di 8. Gregorio, nel-
I’apertura culturale del Cusano e di Malebranche, di Sch-
leiermacher e di Sailer. A monte di tutto cio ci sara |’ at-
teggiamento della attenzione, ciog una presenza di spiri-
to ospitale senza le forzature dell’intenzionalita, un’at-
tenzione nella quale gid Malebranche aveva individuato
la fonte della filosofia, della morale ¢ della preghiera
naturale, e che in S. Weil ha trovato la sua avvocata pil
sobria ed entusiasta.
E non ci stupiremo che anche negli splendidi Parados-
~si di De Lubac si respiri una tale aria; essi sanno di un
/ | realismo disincantato che permette una fenomenologia
( attenta della realta a nome e per via di una coscienza della
| presenza di Di in ogni atto conoscitivo, L’ esperienza tra-
““scendentale di Dio come presupposto concomitante di ogni
azione ¢ percezione, come integrale della coscienza creatu-
rale, & per lui come per Karl Rahner, nonostante la diver-
genza tra i loro stili di pensare, la prospettiva centrale della
vita del cristiano. E sarebbe un’impresa affascinante poter
rileggere le prime cento pagine del Corso fondamentale della
fede alla luce del nostro piccolo cammino per cogliere me-

15 Per Rosmini: K.H. Menke, Vernunft und Offenbarung nach Antonio Ros-
mini, Tyrolia, Innsbruck 1980; M. Doss1, Profile filosofico di Antonio Rosmini,
Morcelliana, Brescia 1998, 257ss; K.H. MENKE — A. STAGLIANG, ed., Credere pen-
sando. Domande della teologia contemporanea nell’orizzonte del pensiero di
Antonio Rosmini, Morcelliana, Brescia 1996.

Conoscere il mondo in Dio 65

glio P'intrigo permanente tra |’ esperienza trascendentale (e
la sua dialettica intrinseca tra percezlone del concreto e oriz-
__zonte dell’essere, tra. orizzonte. 11’ essere ¢ 1"éssere asso-
luto) e I’argomento ontologico, le due Tifiee e cerniere teo-
riche e mistiche del testo che si condensano e incrociano
nella conoscenza del nome e della presenza oscura del mi-
stero divino e nella coscienza della creaturalitd dell’'vomo e
del carattere simbolico e mediatore del mondo, nonché del-
la responsabilith morale del nostro agire nei confronti di
questo orizzonte primordiale e ultimo'¢,
Riassumendo il nostro itinerario, si chiarira forse il
concetto di un ontologismo cristia.n()' una tale concezione

iy

coscienza umana e della conoscenza del contmgente par-
fe dalla e finisce colla intuizione che solo a Dio spetii la
prima e I'ultima parola nonche il primato sul _piano onto-
logico e gnoseologico. Solo Dio s’intende da sé e in sé,
tutta la sfera del contingente si conosce e EB?EEEJEﬁa
luce della sua presenza ri-velata. Un tale apriori non va
frainteso nel senso di una visione immediata e diretta del-
I’essenza o della luce divina; preferiamo parlare di un ele-
-~ mento fondante ¢ atematicamente immediato che si rea-
. lizza soltanto in mezzo ad ogni conoscenza contingente
del contingente che, tuttavia, si sa tale solo grazie a quel-
I'orizzonte —e che poi nella sua autoriflessione potra co-
- gliersi come riverbero del Verbo divino, come riflesso della
luce divina, come autopresenza libera concessasi.
Ovviamente, questa struttura originaria-dell’esperien-
za primordiale del divino pud realizzarsi in diverse forme
e con modalita quanto mai variegate. Gia in Agostino in-

mentale, 30, 42, 57s, 83s, 95, 99,

15 8i vedano le cerniere e le svolte della parte introduttiva del Corso fonda-




66 Kairologia

contriamo delle concezioni mistiche accanto a quelle in-
tellettuali. Cosi abbiamo trovato in S. Benedetto una sua
forma straordinaria, mistica, visionaria, in Dante si confi-
gurano una visione umile di stampo mistico con il fiero
compimento di una conquista intellettuale e artistica, in
Anselmo e Cusano una struttura ontologica e gnoseologi-
ca e ’esperimento intellettuale con I’evento mistico, in
Malebranche una concezione razionale e uno sfondo spi-
rituale, in Schleiermacher una definizione originale della
esperienza religiosa e una ricostruzione intellettuale-criti-
ca e culturale del mondo della fede, in Sailer una forte
vena mistica con una concezione razionalmente convin-
cente della morale e della prassi ecclesiale. E in tutte que-
ste coordinate si dimostrera un’affinita elettiva, un tipo di
esperienza e di riflessione alle quali la storia del cristiane-
simo non potra mai del tutto rinunciare.

Stranamente, una tale linea di pensiero ¢ allo stesso
momento incontrovertibile e contestabile, essa rimane una
proposta fragile sul piano storico e teorico. Per conclude-
re, vorremmo cogliere questa ambivalenza del nostro per-
corso, vedendo come due grandi teologi hanno reagito ad
un pensatore mistico ugualmente famoso e discusso come
Angelus Silesius. Nei confronti dei suoi distici “eckhar-
tiani” che insinuano una compresenza tra la coscienza
purificata ed illuminata dell’uomo e 1’essenza eterna divi-
na, Henri De Lubac rimane affascinato e li cita parecchie
volte come istanza e autorita nel suo libro Sur les chemins
de Dieu. Karl Barth e E. Jiingel, invece, lo chiamano un
monello che tenderebbe a confondere la sfera divina con
quella umana e rimproverano alla sue “pie insinuazioni”
(fromme Unverschdmtheiten) che non saprebbero distin-
guere bene tra esperienza e fede, tra amore umano e fidu-
cia in Dio, preparando cosi le strade a una visione umani-
stica del cristianesimo che avrebbe trovato il suo acme
nella teologia pseudoluterana di Feuerbach. E tra queste

Conoscere il mondo in Dio 67

interpretazioni, troviamo ancora la voce di J. Derrida che
si muove con una destrezza senza pari tra le oscillazioni e
le ambivalenze dei paradossi del nostro, confermando ed
esasperando sempre di nuovo gli estremi (im)possibili del
suo discorso e di ogni teologia negativa (che non puo non
reiterare e cancellare permanentemente se stessa). Monello
0 mistico, agnostico latente o anima credente e ortodossa,
razionalista o devoto? Non lo sappiamo, ma lasciamo a
lui I’ultima parola che in fondo ha gia marcato I’inizio e la
ragione del nostro cammino, un Beschluf3, che ¢ una vera
conclusione e allo stesso momento la decisione per
un’apertura ulteriore: «Amico, basta oramai. Se vuoi leg-
gere ancora, / Va’, e diventa tu stesso la scrittura e I’Es-
senza»'’,

17 ANGELUS SILESIUS, Il pellegrino cherubico, VI, 263, San Paolo, Cinisello
Balsamo (Mi) 1992, 399; cfr. E. JUNGEL, Gott als Geheimnis der Welt. Zur Be-
griindung der Theologie des Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Athei-
smus § 21, Mohr Siebeck, Tiibingen 1977, 453ss; DE LuBac, Sur les chemins de
Dieu (ed. tededesca: Auf den Wegen Gottes, Johannes Verlag, Einsiedeln 1992,
100, 112, 188, 232, 260, 264, 276s, 288); J. DERrRIDA, I segreto del nome, Jaca
Book, Milano 1997, 129-177.



capitolo quarto

LA TEOLOGIA SOTTO LOCCHIO
DELLA FILOSOFIA

1 titolo di questo capitolo potrebbe sorprendere — ep-
pure per Agostino o Tommaso, per Anselmo o Eckhart,
per la grande tradizione di Tubinga come per Rahner, era
di per sé evidente I’essere all’altezza del tempo e I'intro-
durre nella teologia forme, ottiche e contenuti del pensie-
ro della filosofia contemporanea, pur con una attenzione
critica. Il pensiero di volta in volta presente fu sempre un
locus theologicus, un parametro rispetto al quale si deve
dare ragione di sé — e sotto il quale non si dovrebbe cade-
e per motivi meschini (quali la pigrizia o la mentalita da
hetto). Pertanto dobbiamo interrogare alcune delle cor-
renti filosofiche oggi attuali al fine di sapere che cosa han-
no da dire alla teologia e per indagare poi se € in quale
misura quest’ultima dovrebbe cambiare e allargarsi, qua-
lora recepisse i loro orientamenti e metodi.

Oggi non si da pill una prospettiva centrale, un tipo
dominante di mentalita globale (come il platonismo o il
modello ontologico-sapienziale, che sino al 1960 domi-
nava senza opposizioni il campo della teologia cattolica)
e neppure una filosofia, nella quale si collegano le aspira-
zioni di un’epoca. Si danno invece diversi modelli, i quali
abbozzano ogni volta un’altra struttura e dinamica del
mondo, illuminano e attuano un altro integrale panorama
dell’essere. La tesi del presente tentativo & che, allo stes-
so modo in cui Dio & Logos e pneuma e in cid dona un
libero seguito ai diversi tempi, anche questa (postmoder-

La teologia sotto I’occhio della filosofia 69

na) molteplicita del pensiero, in sé¢ democratica, debole e
liberante, non venga “dal diavolo”, ma sia una possibili-
ta, uno spazio per lo sviluppo di una teologia genuina-
mente cristiana. Allo stesso modo il teologo dovra affron-
tare le diverse visioni e i diversi stili di pensiero, se egli
vuole comprendere se stesso, la ricchezza della propria
persona e ancora propriamente la ricchezza del mondo
che lo circonda e trovare per essa un linguaggio. Se al
contrario i progetti filosofici si riferiscono in molteplici
forme a temi ed esperienze fondamentali del cristianesi-
mo, non possono fare a meno di riflettere e formulare a
loro modo la vulnerabilita e la liberta, la redenzione e la
storia. Da tutto cio — e di questo qui si tratta — il teologo
puo imparare. Ci si chiede dunque che cosa per costui
negli stili di pensiero qui brevemente presentati sia di aiuto
dal punto di vista del metodo e del contenuto, che cosa
sia innegabilmente giusto ed indispensabilmente neces-
sario per una nuova coscienza critica, se egli non vuole
restare prigioniero in un ambito di pensiero che non co-
nosce neppure le proprie leggi e i propri effetti.

1. IL PENSIERO TRASCENDENTALE

Il pensiero trascendentale, inaugurato da Kant e intro-
dotto (con prudenti modifiche) nella teologia da Rahner,
insegna per prima cosa la moderazione, istruisce la ra-
gione circa i suoi limiti, aiuta a separare la proiezione
dalla percezione, la percezione dalla costruzione inverante
e tutto ci0 dalla verita possibile. Mostra che molti proble-
mi non possono essere affatto risolti e percid persino pa-
recchie questioni sono insensate e ingiudicabili, mostra
pure sotto quale interdetto dovrebbero essere posti i prin-
cipali contenuti della teologia metafisica classica. Cosi
nulla, se non a livello ipotetico, puo essere stabilito circa




70 Kairologia
I’inizio e rispettivamente I’eterniti del mondo, Iesistenza
¢ le proprieta dell’ infinito o addirittura di Dio, & cio se-
condo Kant & un dato positivo, perché proprio in questo
modo 1a liberta umana dell’interpretazione si salva—econ
essa umilta della ragione, 1a quale altrimenti si lancereb-
be verso I’assoluto, magari identificandovisi.
Positivamente il procedere rascendentale, 1a sua crite-
riologia come il suo orizzonte di interpretazione, SONO in-
dirizzati alla promozione diuna liberta comunicativa, pet
la quale all’intera iniziativa spetta qualcosa di fiero, di fi-
lantropico, ma contemporaneamente di rigoroso. Piu re-
centi interpretazioni seguono I’inclinazione delle Critiche
di Kant sino allo scritto sulla religione, all’ Antropologia e
all’ Opus postumum ael senso di un addestramento nelle
condizioni storiche di una liberta e di una socialitd con-
crete, dunque di una sapienza vissuta € vivibile. Percio
questi scritti non sono per nulla appendici della sua dottri-
na, ma ne fanno parte inte grale. Abbiamo dunque il rifles-
so di una via di pensiero e di esperienza davanti a noi, che
in modo critico e produttivo si sforza di attraversare € scan-
daghiare tutte le forme, le condizioni e gli orizzont del
conoscere, del fare e dello sperare ¢ a partire da qui avvi-
sta pure la necessita € { limiti di un discorso su Dio. In
modo critico una tale filosofia si rivolge contro una teolo-
gia che scambia le propric rappresentazioni con larealtie
1a realtd con la verita: contro ciod una teologia che ritenga
di dover imporre dogmi sovrannaturali senza la contro-
prova dell’ autointerpretazione della liberta e della morale
ad essa commisurata, In questo ambito una tale filosofia
mostra a quali imbarazzi dovrebbero condurre afferma-
zioni della religione cristiana prese in modo letterale (come
{'ispirazione della Scrittura, la predestinazione, la richie-
sta di grazia, lintervento miracoloso di Dio, I'elezione
speciale, 1a redenzione espiante, la Trinita, 1’ assoluta gra-
7ia senza sforzo, ecc.). Perlomeno sarebbe necessaria, da

La tenlogia sotto Uocchio della filosofia
71

parte della teologia, una nuova considerevole interpreta-
zione, .che mettesse a proprio fondamento i parametri
pra evidenziati quali criteri e principio. SO_
I.n questo punto si & inserita la trasformazione e la n
va mrerpremzione di temi cristiani e di motivi in Rahl?g :
E non si pqtré dire che la teclogia da allora abbia pro ;
guito e abbia posto con ancora pill coraggio le uesgo e
le abbia elaborate pil fruttuosamente. In gengrale 'lncil'e
SCOTSO tegiogico € ancora troppo poco modesto autois t1
co, I\lOI’l riflette affatto sulle condizioni e sui li;niti din '1‘_
che e cono\scibile. Si parla della Trinita, della croce e decﬁg
grazia cosl come se tali concetti si dessero in modo evi-
dente e si potesse da questi dati dedurre tutto il resto. Con
ggggi?oﬁlgpriasmgeusi parla di persona, natura afnore
, storia della salvezza ecc., quan ’ ’
vengono nominate le condizioni della (\lreritgoerzalﬁegz
Venflc.a\ oppure anche soltanto 'umana desiderabilita
capacita di accoglienza di tali misteri. Per Rahner o
non poteva da.rsi alcuna affermazione teologica chie:(iﬁ
E\I/l(}ajs;sie gfffermmato' il pro?rief percorso di conoscenza e i
ed1 Vgiore di quest’ultimo. Ancora di pit, 1 misteri
fondamentali del cristianesimo si lascerebbero e’videnzi;
g;} s;ol;gnto .li, nel luogo del loro manifestarsi e a paﬁirc;
limie:atznzfmga]e dalla delimitazione, dall’infinitezza e dalla
a del conoscere, e da esso proromperebbero in
moc§0 salvante e giudicante per ripercuotersi ovviament
su di esso. ALa Trinit, I’incarnazione e la grazia appaio ;
soltaptp_ (significativi} quali condizioni di soste Eg d ﬁO
possibilitd di una comprensione libera e liberaite dZHa
personae del mondo. Pertanto si misurano (nonostante la
lgro as¥mmetria) in modo reciproco. Un mistero che n .
si manifestasse quale concessione di una liberta e di EE

L pro i i

- g 1 tcesso di comprensione aperto € non venisse cosi ac-

o 1'(1)) 0,\sarebbe inaccettabile mitologia. E al contrario: una

S| .
.liberta che non fosse consapevole che essa & soltanto in




Kairologia

72

guanto premessa ed imposta a se stessa, dotata di se stessa

e percid (davanti a se stessa ¢ alla sua origine) debitrice,
le ¢ le spetterebbe il verdetto di es-

sarebbe titanica, irrea
sere un falso e camuffato illurninismo; altrettanto varreb-
sponesse a cid che non €

be per un intelletto che non si e

compreso e a cid che & incomprensibile, € non si definisse

a partire da li.
Autocritica limitazione della ragione, obbedienza pro-

duttiva nei confronti delle leggi e dei limiti della cono-
scenza cosi come della liberta sono dunque contempora-
neamente luogo, compimento, tema, metodo e criterio del
pensiero trascendentale, la cui cifra consiste proprio in
questa coerenza di forma, procedimcnto e contenuto.
Un’effettiva coniugazione di una teologia cristiana a par-

tire da questo parametro & senz’altro un compito aperto,

specialmente ed in modo sofferto in quelle dottrine che
to di realta e di

sono collegate in profondita con il concet
fiberia, dunque i concetti di grazia, di yocazione, di prov-
videnza, di ispirazione — € 1a loro appena abbozzata rela-

zione con la mistica. Essi non sono (in modo estrinseco)

veri in quanto semplicemente irrompono dall’alto & nep-
ta e modelli esplicativi

pure sempre validi in quanto real
generali (si pensi al cattivo uso che con essi pud essere
fatto ¢ viene fatto), ma «i danno a partire da un cammino
esperenziale lungo ed individuale, e dalla sua interpreta-
zione — quali immemore origine € destinazione di que-
st*ultimo, nella misura in cui 1’umana libertd si esperisce
e si manifesta al centro di se stessa come misurata, dotata,
dovuta, in modo inatteso feconda, e in tutto ¢io espropria-
tacasé(eincida molti) destinata.
Nella misura in cui ciasc-uno & incondizionatamente

o di e iniziato nel centro della sua persona, Ja li-

in-vestit
berta si lascia pensarce soltanto in quanto autorapporto, il

quale si relaziona a se stesso € nello stesso momento a
tutte le altre liberta e al comune fondamento € orizzonte,

La teologia sotto I'occhio della filosofia
73

iiagcznte e r}el quale tutti sono allo stesso modo co-origi
cosi si potrebbe riformul i i i
are I'imperativo categori
an : ’ . : egori-
m())dgx git;;:l ga 1121 aut(;lspezmne della liberta, fondagta in
entale e fenomenologico, si 1
Tora prodentemonie & menologico, si ascerebbe al-
‘ e ricostruire il significato di 1 mi
steri, ricordare il loro i e che
, carattere liberante e consol
sosterrebbe anche la bi i si rolanss, che
ografia dei singoli. 1l i
dente stile di annunci ¢ B techest 0t Ia e
' uncio non & allora la catechesi né
dica moralistic i A
a, ma la mistagogia, che ri i
: . , che risveglierebb
scoprirebbe con delicate ’ i ; i
: Zza 1’anomma pres i m
steri cristiani nella vita, 1 D o
, 1a quale dovrebbe cont
amente diventare avviam ta scori di
. en . .
amente to verso una riuscita storia di

2, IL PENSIERO (EBRAICO) DELLIN-CONTRO

teo{’;;icilglizge e pil n;:cessario ancora ¢ il confronto della
ana con |’ebraismo. Da duemil 1ri

ti dal cristianesimo i . rio i pensatord. gl

al cr superati, SONo proprio i pe i, gli

scrittori, 1 compositori, 1 fisici, gli psi R il

tori, , 1 fisici, gli psicologi e 1 i i

ebrei che determinano i i D sty oo

il (sub-)conscio del

o . . b-)c el nostro secolo.

mrgl;abilmentt'a proprio per cio risulta cosi difficile all’no-

dellaii?)lsizo((él ggg; decidersi per una prospettiva centrale

rist0), per una veritd i
, , per una forma di rap-
presentanza. Il pensiero ( i ron
postmoderno) & infatti i
tato all’ebraismo, cioé si i 1o, pro-
‘ . si comprende in quanto apert

spetticamente multipolare 1-di i P emoura:
] : , pluri-dimensionale, democ

» - . i raw

tico, analizzando ogni posizione in modo critico a partire

 da . oy s
1 suo contrario e dalle sue possibili conseguenze negati-

::& h;lfutt_o f:ié esso si definisce non pit pensando a parti-
all’unita, dall’ assoluto e dalla veritd, ma in vista della

5 : ;c;tu:ire:;lcée‘lfr;'fﬂe, (?lﬁl vulnerabilita e fragilita dell’esisten-
- za, ittime dell’unita e della totalita. E co i
: . : . m

: tale pensiero la logica della croce, Ia quale parte dagﬁ sS:o:




Kairologia
74
o a
fitti. dai deboli, da coloro che sono C?rlm di .f(;;zz;, (f]fersto
, ie
1 entrata nel metodo del pensiero,
omo. o ididi cristiano sulla croce.
o duermnila anni di discorso crisual
do%&emorabile dunque il coraggio direggere al nulla, alla

i iri rli
rottura, al dolore € 4lla morte e alla violenza, di rivede

;1 io di sare a
in modo preciso e senza paura, il coraggio di pen

. o di
partire da essi, senza cedervi — € senza S"ap(le:i ;;1(2:; (11e
i i alvezza; il coragglo ¢l
una soluzione o diuna s ) S
1 ie ad una moiteplice co P
cose aperte, di espor. . o partit
iarsi i id impressionare € consiae ‘
lasciarsi in tutto ¢10 1np ‘ e e
I anto precisamente, pu
da esse. Memorabile qu te, da o d
vista fenomenologico, vengano determinati .11 n(li;a;tr agno
1’amore, 1a parola, e solo in questo modo Ds1 suang
’ . . - , O
guale rivelazione deli’Io/Egli di Dio; e ta;t;u (1)(; ;me rﬁe ¢
i te che avanza im .
come evento 1mponen e i ol
iasc- e presenza, senza :
dona a ciasc-uno nome o
to da dire di lui e della sua essenza eterna (Rosenzweig
Buber, Levinas). ' . . .
Memorabile come Scrittura, grazia, repro{::z;fm;lz, me-
rale cristiano-borghese, vengano grtlase E:lltlg c;ai \f]:irsta oo
i i dire dal basso, dal pu '
siderate per cosi dire T e
possibili vittime & come con tutto €10 veniallllo 10(:;1(1)\/1 e
; - . - - a _
th se non addirittura Ge :
della loro problematici : adella loro H0e
2 . memorabile come 1n Moo p
i (Kalka, A o la Scrittura e la tra-
dogmatico si legga la >¢ '
e apertamente non ‘ T € e
iz3 i i contropelo il testo, € ¢ .
dizione, si spazzoli con ! L tes e he
da essi e da ogni parola si carpiscano anzi si spreman
e e i), |
ossibili significati (Benjar o _ N
’ Memorfbile in quale misura la grustizia pzat;;:a, '1‘1] e\ia
i ini ¢ rivela-
i nza delle immagini e de
Jore utopico della speran: . iagins © Aol o
ioni ’ ita di una libera intelhgenza,
ioni (Bloch), I'umant 2l . "
zi piegga ad alcun fotum/totem, costifuiscano il pathc;vl (‘;L
o . e ]
vibrazione dei loro scritt (Canetti, H. Arendt) ’dréln’intui_
bile quanto precisamente il senso dfel tempo, e
zione e dell’ oggettivita venga determinato (Husseri,

La teologia sotto 'occhio della filosofia 75

ler) e come il passato venga ricordato con una metodica
anamnesi (Freud, Bergson, Proust). Memorabile quanto
coraggiosamente e attentamente questi pensatori ascolti-
no la stupenda inesauribilita e impossibilita di una biogra-
fia, il messaggio dell’inconscio e dei sognt (Freud, H.
Broch), quanto tempo viene concesso e dedicato alla sven-
tura spesso rimossa dell’umana esistenza (S. Weil, Freud,
Socialismo), quanto in generale I’ attenzione per 'istanza
del momento, per il kairos plasmi tutto, come questa at-
tenzione affilata, acuta eppure accogliente sia per cosi dire
il sacramento originario, dal quale tutti i tratti elencati si
nutrono (Buber). Da qui la vicinanza di mistica, ethos e
precisione della scienza, uniti al senso per il singolo in

quanto singolo e per il flusso della vita (Simmel), mante-
nendo vivi la relazione correlativa e seriale ¢ 1a moltepli-
cita di ottiche, che determinano tutto e ognuno (Einstein,
Schonberg).

Molte domande possono venire poste a partire da qui
al cristianesimo e alla sua teologia: sembra che entrambi
nella loro autorappresentazione, nella storia della Chiesa
¢ dei dogmi, tendono ad una storia dei vincitori, che tutto
misura in riferimento solo alle categorie di questi ultimi.
A partire dalle ottiche sopra evidenziate sarebbe da chie-
dere come il cristianesimo si pone nei confronti delle pro-
prie vittime, se non sarebbe necessario una revisione del
suo discorso sugli eretici, sugli ebrei ¢ sulle altre religio-
ni, se in verita proprio questi non possano risultare per-
manenti luoghi della veritd, che preserverebbero 1 orto-

- dossia dall’eresia, dalla scissione e dall’unilateralith, Che
- succederebbe per esempio, se si considerasse la teoria della

grazia non solo seguendo Agostino, ma anche le giuste

“. intuizioni di Pelagio, se si considerasse la verita cattolica
. con gli occhi dei protestanti, e a partire da cio si tentasse-
. To nuove interpretazioni, dunque se non si seguisse la lo-
~gica dell’ autoaffermazione, ma quella della kenosi, anzi




76 Kairologia
se proprio questa diventasse metodo teologico (anche se
forse basterebbe gia s0lo un minimo di cortesia e di urba-
nitd). Altro e piu differenziato sarebbe il discorso circa
I’origine del cristianesimo in mezzo all’ebraismo, circala
rottura tra il Cristo terreno € il Cristo risorto, trail Cristo e
Ja Chiesa, tra Dio e il mondo (M. de Certeau). La teologia
cristiana & qui sempre fissata nella ricerca di continuita, di
unitd, di fondamenti di tutto cid che & essenziale nell’evento
del Cristo. E questo necessario, legittimo, utile? Non sa-
rebbe pili vero teologicamente, umanamente e fenomeno-
logicamente indugiare pil a lungo nel luogo dello iato,
della rottura, della croce, senza appellarsi subito alla ri-
surrezione, tanto pili che questa, nella sua insistenza evi-
dente, resta un processo assolutamente inaccessibile e fra-
gile, anzi polivalente (perfino agli occhi e nella reazione
degli stessi apostoli)? E come dovrebbe apparire un pos-
sibile concetto della verita della rivelazione, che partisse
dalla presenza degli ebrei, considerata nella sua rilevanza
spirituale e salvifica, € non cadesse sotto il livello delle
dialettiche di Rm 9-117 Appena pensabile & sinora, infine,
una teologia che lasciasse aperto molto, leggesse proprio
la Scrittura, la croce e la storia della Chiesa con diverse
ottiche e garantisse anche la perplessita, la quale convie-
ne al teologo pit che a chiunque altro.

Noi sappiamo ancor molto poco del principio del tem-
po (non inizia la Genesi con la seconda consonante del-
1’ alfabeto ebraico, lasciando a Dio origine effettiva?) e
del cosmo, dell’inizio della Chiesa, delle effettive inten-
zioni di Gesti — o addirittura di Dio. Sappiamo poco di cid
che significhi “amore” per Dio ¢ per gli uomini, presso
coloro che vivono in Asia o in Africa o in Europa, che
cosa indichi “redenzione attraverso la croce” e come que-
sta si realizzi, che cosa di essa sia visibile nella storia del-
la Chiesa ¢ dello spirito; ancora di meno sappiamo del-
I’escatologia, del corso e della fine catastrofica o evoluti-

La teologia sotto "occhiv della filosofia 77

:so(iie:glt es;frla, dello stadio intermedio, del giudizio e dei

Qflesta produttiva perplessita, questa elasticita nel ro-
vescw.delle prospeitive, questa imposta capacita di abita-
re le distanze, 1l non-ancora e il non-pii e il loro troppo, di
pensare |’ assenza di Dio, attraverso la quale soltanto e, li
sembra splendere (in modo sufficientemente oscuro) gdi
non stancarsi nella ricerca del nome e della salvezza; di
ognuno — tutto ci0 sarebbe se non da assumere per la teo-
logia c{ristlana nel metodo e nel linguaggio, nella rappre-
sentazione e nel cammino, almeno da piantare quale fer-
mento e seme nella sua autocomprensione e nel suo mo-
vimento ed ancora di pit nel suo pill intimo senso e tatto
squisito. (;he questo finora sia accaduto solo presso alcu-
ol percorritori di frontieria per la maggior parte protestan-
i (H'J.' Kraus, F. W. Marquardt, qualcosa di importante si
trova in Barth ed in Metz e ora attorno a J. Wohlmuth)
nor parla a favore dell’attenzione ospitale della teologia.

3. PENSIERO DIALETTICO

Plt_z facilmente il sistema di pensiero di Hegel & stato
Tecepito e messo a frutto nella teologia. Nessuno dei nuo-
v1"teologi, sia Balthasar o Barth, Jiingel o Pannenber
Kiing o Moltmann, ¢ comprensibile senza di lui anchge:
quando essi ancora ne prendono le distanze. Per 12,1 prima
volta nella storia del cristianesimo € sorta una coerent,
teoa'ria della sua essenza e della sua storia, nella qualz
tutti e tre ~ lo sviluppo storico, il nucleo dog;natico come
;a loro teoria — vengono letti in quanto rivelazione di Dio
11‘ quale.si da con ed in loro. La kenosi, 1’am‘oespropriaz
zione di Dio in quanto Spirito & con cid diventata in un
nuovo modo centro contenutistico e procedimento meto-
dico della teologia. Con cio ad Hegel riesce, in un modo




78 Kairologia

sino ad allora mai raggiunto, di leggere Dio in quanto pro-
cessio trinitaria, evento dello Spirito che si comprende
nell’ alienazione (e con cid la natura quale Spirito anoni-
mo e seminale); gli riesce di leggere la creazione in quan-
to sviluppo nella e della Trinit nell’ altro da sé, I'incarna-
zione ¢ la croce in quanto rivelazione dell’essenza di Dio
ed evento dello Spirito —e il cristianesimo quale centro di
un’ immensa storia di autointerpretazione dello stesso Dio
nella religione, nell’arte, nella filosofia e nella cultura, Con
cid> anche la storia postcristiana oftiene un significato di
manifestazione. Essa ¢ necessaria affinché cid che & acca-
lizzarsi nel gesto di una liberta

duto in Cristo possa rea
finita: e questo permette di leggere ogni manifestazione
st-cristiana quale kairos,

essenziale dell’'uomo pre- 0 po

quale presenza delio Spitito. Corrispondentemente il co-
noscere umano non € un qualsivoglia avvicinamento a Dio,
ma prende parte nello stesso Spirito alla conoscenza divi-
na, la quale da parte sua si attua (solamente?) in quella.
Da parte nostra, non & qui possibile alcuna separazione —
e dopo 'evento dell’incarnazione neppure legittimo. La
storia della rivelazione non e arbitrio, ma ha luogo in modo

rigidamente logico ed & da comprendere in quanto tale.
di un concetto di libertd

Che a partire da qui si raccoman
imparentato con la necessita (la quale deve essere Com-
presa proprio come autocompimento della sua essenza,
come potenzialita al suo cambiamento e alla sua autocor-
rispondenza), dovrebbe apparire chiaro. Per la compren-
sione logica vale: ogni fenomeno ¢ ancord di pilt i misteri
centrali del cristianesimo debbono essere compresi multi-
dimensionalmente e multiprospetticamente, dunque a par-
tire dall’ assoluto come dal soggetio cono scente e daun’ot-
tica oggettiva (sociale, culturale, morale, di storia univer-
sale), gquale loro punto di incrocio. Considerato in manie-
ra ancora piil strettamente 1o gica, ogn-uno appare in quanto
indefinito non-essere ¢ divenire s¢ stesso, in quanto au-

La teologia sotto 'occhio della filosofia
79

tomterpretazione che si conserva nel suo alterarsi, com
Ets;;(i)of; soggetto di tale cambiamento, in quanto rr,laniff,f
e processo della propri ; infi
so.ggett.o che deve comprengcigr;ilesmﬁgifg: clluale
alizzazione dell’idea, dell’unith tra soggetto e m()i?d;l e
(;é)iz;rc;g;ttamenie poslto nella molteplice relazione di ricor:cf
°nto amorevole e di obbligo, i 1 i
chﬁ §1 Incarnano storicamente eg Vaiio.alsljlon‘leCsuollgL::eHfi 19g1'
alizzano. , e
SceIrI:; tllxltto cio Hegel hz.i pf_:fle_trgto la teologia sino alle vi-
, ha trz?ttato 1 8u01 p1u intimi problemi e ha offert
sorprendfan‘tl soluzioni. Ha scritto la grammatica filosof'0
ca _del cristianesimo. E chi abbia letto soltanto un po’ cll_'
Origene, Eyagrio, Scoto Eriugena, Anselmo Torn[r)n l
Cusano, chi conosce le difficolta della determj,nazion acsioi
rap.portc) tra I’essenza/natura di Dio e le relazioni : >
naii, dellrapporto tra Dio e storia, tra cristologia ep .
matQIOgla, puo solo rimanere stupito dinanzi a questgneu_
stazione o, meglio, puo andare con essa oltre di essa Cpcf .
tro molte interpretazioni unilaterali di Hegel bisogna. ren_
dere consapevolezza che egli abbia interpretato o nPt o
pa sieﬂo sviluppo del mistero con ["aiuto di pin o%t'lhap-
lggzche. Pertanto I’incarnazione e la croce ven oncz)c o
gdgrgte una volta totalmente a partire dal Gesil tgerr Conci
11.1d1v1c.iuale e dalla sua azione anche politicamente :’ I:fole
ztonaria (dunque nel senso di una teologia Iiberalé X l(:}lT
gcr)la teolc;g%a iella liberazione); in seguito a partire da G(r)esti
me colui che rivela lo Spirito e il s
come cristg]ogia pneumagca); anco;l; zllj ;r:&r:s c(l‘:luéqu?
come coscienza divino-umana nella quale ogni uorn': §
r1\_fela ('Rahner), come alienazione kenotica del Lo j
alienaziene rivelativa di Dio, quale si compiono solf e 1e
la croce (Balthasar, Moltmann), ¢ infine come punt(ljed;

- incroci i iunzi i
. St({))c.lo e (%1 congiunzione, nel quale si sigilla e si riflette
ria universale (Pannenberg). Con cid egli & il primo




80 Kairologia
che abbia pensato un’organica e }ogica unita di cnstolg-
gia dell’incarnazione € cristologia de.lla croce. E anche
Tevento della croce viene avvistato di nuovo .tot.almeréti
dall’ottica del Gest (fallito) terreno, della' rms?,mne le
Logos, del sacrificio dell’ amore, della s<')dd1sfe}z1one e 11111
fine della rivelazione dello Spirito pella risurrezione e nella
creazione della comunita, che nasce con la 10_ro compren-
sione teologica. L evento ¢ 1a sua interpretazione si coap-
partengono, soltanto insieme vengono saivag_ua.rclatl.t N
La teologia dopo Hegel non deve accogliere tutte :
sue forzature di sistema, ma fara bene' anon cgdere sotto
il suo livello. E infatti nel perioc}o a 11\11 guccesswo @a cen-
tralita del pensiero della rivelazione € diventata F:Vldenif,
in esso Dio viene compreso come autointerpretazione nena
storia e viceversa questa viene intesa qual.e proce,stso deha
sua presenza', come anche & diveqtata evidente 1 }dezzl cne
1a dottrina della Trinita sia da sviluppare a Qe}rnre alla
croce e la croce da comprendere come punto ptl alt(? epin
profondo della rivelazione trinitaria. In guesta intuizione
esiste oggi nella dogmatica speculaﬁ\.(a un conscnsobecw
menico molto ampio (Moltmann.,\ Jingel, Pannen erl%
Kiing, Miihlen, Balthasar). Con c1o' sono superate mol (o
delle classiche impasse della teologia come la separazio-
ne dei trattati De Deo uno/De Deo frino oppute la per-
plessita rispetto alla dottrina della redc?nmone (con }fa con-
seguente ascetizzazione € moralizzazione del cristianesi-
in nome della croce). '
mo’liﬁt?avia nella teologia recente si manca sempre in con-
cretezza nel procedere e nella coerenza. Cloe si sono tirz—'
te alcune conclusioni sulla storicita di Dio e sul senso di
rivelazione della storia, ma in modo astr'flttamente ger'lc—
ralizzato e Dio non viene ancora pensato 1n r.nc?do preciso
quale evento di interpretazione e processo di rivelazione,

| Cfr. P. Bicuer, Offenbarung, Kosel, Miinchen 1977.

La teelogia soito U'occhio della filosofia 81

percio anche la storia (e pure la storia dei dogmi e della
Chiesa) e ancora di pin la modernita restano teologica-
mente non comprese, ancora possono venire addirittura
concepite come estranee a Dio. Al contrario, Hegel stesso
si pone esattamente nel suo kairos: sa leggere 'illumini-
smo, il romanticismo e 1’ortodossia quali con-tributi alla
verita — ¢ sa in relazione ad essa relativizzarli. Qualcosa
che ci avvicini a tale intelligenza non si da in alcun modo
nella kairologia ecclesiale (dove forse almeno per la dot-
trina della grazia si raccomanderebbe di comprenderla
come storia della coscienza della liberta di fronte ed in
Dio). Infine manca sempre anche la coscienza che le di-
verse logiche della teologia (forse pure delle confessioni)
si completano nel loro rimbalzarsi polare, che solo nel-
1’ottica delle diverse prospettive il mistero si mostra come
qualcosa ogni volta di piti grande. Qui sarebbe da augu-
rarsi una vivacita dello spirito, un coraggio del pensare,
come forse li possedevano un Anselmo (il quale sempre
dispose che le ristampe del suo Proslogion contenessero
la confutazione di Gaunilone) o di un Tommaso. Essi ave-

vano la consapevolezza che la Trinita deve interamente

comprendersi dall’unita dell’essenza e dalla correlativa

molteplicita delle persone, che la cristologia deve inter-
pretarsi a partire dalla divinita allo stesso modo che dal-

I’'umanita nel suo aspetto naturale ¢ personale, senza che

il centro unificante si svelasse interamente.

A questo punto si mostra chiaramente che in teologia
ci vuole pit del pensiero. E piuttosto necessario il corag-
gio di percorrere un lungo sentiero di purificazione, di
esperienza, di superamento integrante della propria come
della comune storia, & necessaria una elaborazione ed una
pratica delle ottiche opposte (Bibbia ed ellenismo, pen-
siero naturale e personale, ontologico e storico), di modo
che la teologia non elabori soltanto e forse prima di ttto
temi e contenuti, ma piuttosto diventi una storia riflettuta




Kairologia
82

del percorso di un annuncio e di una esperie_nza immen'm
(per questo la sequenza delle opere m.Agostmo oppure in
Anselmo, in Tommaso e in Cusano, in Kant ed in Hegel
appartiene afla forma del loro pensiero_).

Cosi la fede in Hegel (come in Meister Eckhart), no-
nostante il loro orientamento contenutistico, v1er}e con-
siderata, invece di obbedienza, fiducia, accettazione di
contenuti (credenza), piuttosto come cammino de.ll’espe-
rienza e della purificazione di una coscienza schietta sul
cammino verso se stessa, come passaggio e svolFa Verso
il suo assoluto fondamento. A questo & NeCessarlo anco-
ra prestare attenzione?.

4. PENSIERO SPERIMENTATO — SPERIMENTABILE

I ’esperienza & piu dell’evento, piuttosto & lf fitte}lta unita

di accadimento del momento (il quale pero gia mira ad un
orizzonte, corrisponde ad una storia vitale continua, u}l
aspetto, che nella Bibbia per lo pit resta sc_hermato., poi-
ché questa & interessata all’ intervento e a]l’esll ggnza di D\iol)
e della interpretazione seguente. Quanto piu mte‘nso ¢ i
vissuto, tanto pill tempo esso necessita per la reah_zza::izma
ne (come effettivita e percezione): sino a qugndo 1 disce-
poli diventino apostoli, gli amanti una coppia sposata...
L esperienza deve dunque in ¢i0 reggere al capovolgzmentq
delle iniziali qualita del suo vissuto (gioia, dolore, 1 qu\al%
Jungo il cammino mostrano il loro altn? ‘_zolto e solo cost st
trasformano in esperienza), all’imposizione de} destlpo e

alla liberta (io devo ed io posso interpretare il mio de:stmo)3

alla sua finitezza e incompiutezza. Solo se si tiene conto di

tutto cid, ripensando se stessa, essa diventa esperienza.

 Ofr. M. Vann, Dialettica della fede, Mariett, Casale Monferrato {AD
1983.

La teologia sotto I'occhio della filosafia 83

Viceversa il pensiero é pini del pensiero, ciog & pensie-
ro iniziato, esperto, donato, che accompagna una forma
del mondo ed & da essa portato. Sempre si da qualcosa al
pensiero — da pensare. Il pensiero & ospitale, ricettivo, ri-
chiede un’occasione ed un appoggio, dunque il terreno
dell’esperienza, per poter trovarsi presso di sé e presso la
veritd. Qui necessita sempre la svolta, nella quale esso si
pone di fronte alle condizioni, alle leggi, alla benevolenza
e al dovere del suo cammino. Non vi & grande pensiero
che sarebbe privo dell’essere, del Logos, dello spirito, delle
ultime massime, che non si consegnerebbe ad essi per di-
venire un pensiero rilassato, attento, che acconsente alla
verita di se stesso.

Su questa strada della concrezione esso si apre quasi
necessariamente, da una coerenza interna, alla visione del-
I’arte, della religione ¢ della poesia (cosi & in Kant, He-
gel, Schelling, Heidegger) e piu di recente (dal tempo di
Merleau-Ponty, della fenomenologia, dei filosofi del mon-
do della vita e della psicologia) alla visione dei sogni,
dell’inconscio, del corpo, ed in ¢id & vicinissimo all’im-
magine biblica del mondo. Pertanto & davvero sorpren-
dente il fatto che la teologia, in questo forse troppo segna-
ta dali’animo greco, assegni poca attenzione a queste for-
me elementari dell’umana autopresenza e dell’esperienza
dell’altro. In cid essa rimane (come il suo concetto di ve-
ritd) troppo astratta, uniforme, € da tutto cid deriva la ra-
gione per cui il cristianesimo convinca poco nel presente
cosi segnato da mondi esperenziali plurali.

Qui ci sarebbe molto da scoprire. E, si, giusto descri-
vere il cristianesimo come una religione storica, persona-
le, vincolata alla parola (testo), alla liberta, all’incontro,
addirittura all’amore estremo della croce, ma sarebbe uni-
laterale dimenticare oltre ci0 la parte naturale della reli-
gione, il collegamento archetipo e essenziale di tutti i trat-
ti fondamentali dell’uomo. La religione si fonda ontologi-




84 Kairologia

camente, filogeneticamente, biograficamente € antropo-

fogicamente su immagini primigenie, Titi, simboli, sulle

esperienze primordiali con i genitori, con la natura, Ia li-

turgia, 1 ritmi dell’anno, gli elementi (acqua, terra, aria),

con la necessita di adattarsi alla connaturalitd. Cosi Abra-

mo era religioso prima della sua partenza ¢ probabilmente

gia critico anche nel confronti del culto ancestrale, e pronto

alla partenza. La Bibbia non racconta nulla di questi pre-
supposti, i quali tuttavia sono dal punto di vista di una
biografia quelli piu importanti. Percid il cristianesimo (e
questo va detto coniro qualche posizione protestante estre-
ma che ritiene autentico solo lo specifico del cristianesi-
mo come la croce, la grazia) non si da mai nella sua pu-
rezza, ma sempre soltanto in quanto ellenizzato, a meta in-
castonato e supportato e arricchito dalla religione, dalla pras-
si sapienziale della vitae dalla speculazione. Per questo cra
necessario lo sviluppo dell’ Antico Testamento Verso la Sa-
pienza, 1o sviluppo della comunita neotestamentaria verso
il proto-cattolicesimo delle ultime lettere paoline oppure
verso la visione simbolica dell’Apocalisse di Giovanni.

Di tutto questo la teologia ha poca consapevolezza.
Eccezion fatta per qualche voce esterna (come H. Timm,
E. Drewermann, J. Pohier; una lodevole eccezione tra i
grossi autori sono A. Stock, Moltmann ¢ Balthasar) dove
sarebbe una teologia che non avviasse solo marginalmen-
te il suo percorso dalla liturgia e dalla mistica, ma li ele-
vasse ad effettivi loci teologici € vi sapesse trovare spazie
contenuti della riflessione? Fuorviante & anche il modo
con cui essa si pone nei confronti della percezione del-
1’inconscio ¢ del corporeo. La teologia non possiede qua-
si nessuna intuizione nei confronti della soggettivita del
corpo, di come esso determini dall’interno la vita, il pen-
siero, il compimento anche delia religione, di quanto sa-
rebbe importante la comunicazione intercorporea per la
vita pella comunita, nella liturgia e nella Chiesa, di quan-

La teologia sotto 'occhio della filosofia 85

to in modo decisivo la dottrina della grazia potrebbe im-
parare dglle scoperte della psicologia del profondo e dal-
1’at?egg1ament0 del terapeuta. Non abbiamo ancora cate-
gorie :adatte per descrivere la presenza dello Spirito nella
pre ghwra e nell’esperienza. Manca, accanto ad una psico-
logia del subconscio ed oltre essa, un qualcosa come una
fenomenologia della coscienza non-tematica pneumatica
la qulale dovrebbe agire non soltanto attraverso impedj—’
menti moralistici, ma piuttosto creando stimoli, amplian-
Flo ¢ andando in profonditd’. E la dottrina della grazia ha
lmparato ﬁnora molto poco dalla psicologia dei mistici e
dgl cammiino esperenziale dei santi, per esempio le teorie
di Sant’ Agostino non sono state lette a sufficienza a parti-
re dalla sua storia di vita, per comprenderle meglio — e
adeguatamente relativizzarle.

Qualcosa ¢ stato fatto nella teologia fondamentale, la
quale? nel nostro secolo (da de la Taille e Gardeil ma: si
pensi anche a Maréchal, Rahner, Metz, Balthasar) l;a con-
31de'rat0 la questione della analysis fidei in gran parte a
partire Qa}ie leggi del cammino mistico dell’esperienza.
Manca invece una teologia fondamentale, che sia liturgi-
camente orientata, che dunque parta dalla comunita che si
attua nella preghiera, nei gesti, nel rito, nella Predicazione
e nellj arte (pittura e costruzione delle chiese), di sicuro
luoghi ce.ntrali della trasmissione e della salvaguardia (an-
tropqloglca, teologica, storica ¢ vitale) della religione. Si
pensi solo al fatto che i pit antichi frammenti delle 1et£ere
paoline recano un carattere di inno.

' I'n tutto cio la teologia guadagnerebbe in chiarezza, in
gioia per le immagini, in libertd. Il cristianesimo app::\ri-
rebbe non soltanto (per quanto cid sia necessario) sotto

Yo - .
In riferimento a cid sinora guasi solo le opere di U. Mann ¢ deila sua scuo-

la: Tragik und Psyche. Grundziige einer Met, ' 1
P il g g r Metaphysik der Tiefenpsychologie, Klett-




%6 Kairologia

I’ aspetto della veritd, ma anche della bellezza, di una bon-
12 attraente, si comporterebbe meno in modo da imporre e
da vietare e pill come un invito all’interpretazione e alla
vita. Potrebbe offrirsi quale “motivo”, che sarcbbe un ap-
poggio ed un pungolo per il pensiero, per il volere ¢ la
visione de! mondo; quale possibilita concreta di metiere
in ordine Ia vita e quale possibilita di vedere il nexus mi-
steriorum come un’opera d’arte imponente, che avrebbe
un ascendente sull’interpretazione ¢ la renderebbe signi-
ficativa. Allora esso potrebbe ancora significare quaicosa
per un pensicro ed un sentimento vitale (postmoderno)
orientato all’arte, all’ estetica, al sentire molteplice, al po-
tere giocoso. Ed infine sarebbe urgentemente necessaria
una teoria, che poi su tutti gli ambiti corunicasse una Vi-
sione delle leggi della seconda conversione (midlife cri-
sis, svolta, e cambiamento di vita), in quanto, in relazione
all’ attuale prospettiva di una vita molto lunga degli vomi-
ni e all’apertura della nostra societa, diventa sempre pi
difficile sostenere il vigore della decisione di fede e la
forma di vita scelta una volta per tutte. Necessitano piut-
tosto frequenti revisioni, le quali debbono di nuovo collo-
care e risignificare anche 1’orizzonte trascendentale del-
I'interpretazione, ciog I’opzione fondamentale di una vita.
La verita si salvaguarda soltanto in mezzo a € cone nNuova
interpretazione. E un cristianesimo che non si aggrappas-
se soltanto alla fede ma che si inserisse pure nella dinami-
ca del pensiero esperio come tale, sarebbe interessante
anche in una lunga storia per i diversi stadi della culturae
resterebbe fresco, entusiasmante e invitante, ¢ darebbe ad
essi qualcosa da pensare, da vedere, da capire e da scopfi-
re. Sviluppare da qui una dogmatica, imparare a vedere il
cristianesimo come un paesaggio, dove vi sono cose infi-
nite da scoprire ¢ da sperimentare, sarebbe uno dei remu-
nerativi compiti del futuro, un motivo sufficiente per non
invecchiare anzitempo (A. Rizzi, J. Pohier).

La teologia sotto I'occhio della filosofia 87

5. RETROSPETTIVA

Cristianesimo ¢ teologia al banco di prova del pensiero
modern('), una lezione forse dolorosa ma anche stimolante
e'cl entusiasmante - con la speranza che la verita delio Spi-
TI‘[O sia abbastanza ricca da rendersi presente a suo modo
in ogni tempo.

Scrivendo per teologi, ci siamo qui limitati ad una uni-

If%teralf: direzione di ricerca. Ovviamente anche la teolo-
gia ha in questo dialogo qualcosa di stimolante e di critico
da dire. Non si da alcun pensiero filosofico che, d’accor-
gio 0 meno, non viva di motivi, temi ¢ intuizioni teologici.
E a partire dal loro spazio che sono visibili anche le stret-
tole, i deficit e 1 limiti delle forme di pensiero di volta in
v‘o%ta presenti. Cosi Kant non pensa per nulla in modo suf-
f1c1§nte il carattere storico del cammino conoscitivo della
ragione (al proposito si vedano soprattutto le ricerche di
R. Schaeffler), al pensiero ebraico manca forse la coscienza
circa 1§ premesse ontologiche della vita e dell’esperienza
e percio inclina ad accentuare eccessivamente l’esseré
esposto, la negativita, la forma del dolore della vita, la
presenza dell’altro e con cid danneggia il proprio fon:ia—
mento vitale. Sul concetto hegeliano della liberti e della
§toﬂa d'i Dio nella contingenza & stato gia detto fin troppo
in tem}mi critici, perché ci si debba ripetere un’altra volta
(for'se. il pericelo principale del cristianesimo e della teo-
10g1a.1n quanto realta storicamente orientate & in generale
la noia, la ripetizione delle stesse cose, la quale nella tra-
smissione tradisce e soffoca il contenuto). Qualcosa di si-
m11§ vale per la psicologia. A me pero pare inutile - e per
la V}t&lit& della teologia — mortale, che a causa di possibili
p_er1c01i {(soggettivismo, psicologizzazione, panteismo. . .)
si smetta di pensare, tanto pilt che non & affatto facile se-
parare i pericoli liminali dal pensiero che si espone alla
prassi del proprio inveramento.




88 Kairologia

Infatti & pit difficile di quanto no;n;a\lmente si pensl
riflettere in tutta serieta su cosa sla Tnm‘ta, f:rea;mne, in-
camazione, redenzione e grazia, sucosa mgmﬁchmo Spirt-
1o e “conversione” senza in tutto ci§ toccare il confme df:lla
gnosi, del soggettivismo, del panteismo — eq aver 1{1trav1s(§o
nei loro abissi, senza essere tentatl dzf essi. Si da graélale
teologia da Origene verso Tommaso $ino a Rahner e Bal-
thasar solo al prezzo di una tale tentazione attraversata.

capitolo guinto

IL. NEOPAGANESIMO AGNOSTICO
E LE RAGIONI! DI UNA FEDE RINNOVATA

1. TESI E PROSPETTIVE

Uno dei grandi misteri della storia & che ogni rivolu-
zione porta ad una ri-voluzione; ogni avvenimento si ri-
torce contro di sé, si ribalta nel suo opposto, sfocia in cid
che avrebbe voluto superare. E, infatti, niente in questo
“piccolo mondo antico” risulta mai del tutto superato; tut-
to si ripropone, si ri-presenta alla ribalta, sia pure in modo
travestito e trasformato. E questo sard anche il destino del
cristianesimo, sempre raggiunto, sostenuto, fecondato e
minato dalle diverse ondate di ellenizzazione e ri-giudaiz-
zazione.

Durante gli ultimi decenni, 1a fede cristiana ha subito
un processo “viscerale” di de-realizzazione, di un venire
meno di convinzione; si & rotta la cinghia di trasmissione,
il transfert naturale tra quotidianita e preghiera, tra fede e
gestualitd vissuta. Manca oggi uno stile incisivo di vivere
la fede e di trasmetterla alla futura generazione.

Assistiamo da Schiller, Hlderlin e Nietzsche in poi ad
un rigurgito del mondo pagano, preplatonico, politeista,
kairologico (il momento felice o intenso & divino, theion),
ad un nuovo rinascimento all’insegna del postmoderno,
di cui Prometeo, Ulisse, Apollo, Dioniso, Edipo, Sisifo,
Ermete ed Orfeo sono i numi tutelari. Questo mondo pa-
gano € ormai entrato nel subconscio del mondo occiden-
tale, mescolandosi con figure e viaggi spirituali dell’ Orien-




00 Kairologia

te (pensiamo solo al Siddharta di Hermann Hesse).
- Questo paganesimo si propone come I’ opposto libe-
rante del cristianesimo. Esso

accoglie le novita con interesse ¢ spirito di tolleranza; sempre
pronto ad allungare la lista degli d&i, esso contempla 1V addi-
zione, I’alternanza, ma non la sintesi... La storia & lenta e
Iindividuo invecchia alla svelta. Ma qualcosa nell’allegria
sempre rinpovata dei politeismi (pilt preoccupati di rinascita
che di eternitd), nella serenita senza enfasi dello stoicismo ¢
degli epicurei, ¢i da a intendere che né la felicitd né la co-
scienza hanno bisogno della speranza’.

Ma il passato apparentemente remoto si Tipropone an-
che in un’altra forma inaspettata, quella di un neoebrai-
smo agnostico che sembra volerci imporre un ritorno nel
deserto. I pensatori ebrei-illuministi hanno fomentato tut-
te le istanze e i temi del postmoderno. Mentre la Chicsa
cattolica si dibatteva nella crisi del modernismo, Sono sta-
{i loro ad inventare ¢ a ridefinire la nostra mentalita pre-
conscia: psicanalisi, fenomenologia, sociologia, la nuova
fisica, musica ed arte del raccontare, la filosofia della vita,
del dialogo, della dialettica negativa. In Freud, S. Weil,
Lowith, Adomo ¢ molii altri, i temi forti di una tale a-
teologia del deserto si & anche legata ad una ripresa di
mitologemi della Grecia antica.

Ia nostra scommessa & quella di rileggere questa sta-
gione senza pregiudizi di sorta e come una chance per un
cristianesimo rinnovato. Inoltre possiamo dimostrare che
molie delle istanze della teologia recente rispondono gia,

spesso in modo cifrato ¢ indiretto, alle sfide del mondo a-
teologico appena delineato.

Potremmo ancora aggiungere che oggi non viviamo
solo una svolta antiplatonica e pro-ebrea, ma anche un

' M. Auck, Genio del paganesimo, Bollati Boringhieri, Torino 2002, 14,
301.

I . . .
neopaganesimo agnostico e le ragioni di una fede rinnovata 91

cgntempor.aneo venir meno delle coordinate del sistema
d.l Costantino (sul piano del potere e della rappresenta-
zione statale-sociale) e di Agostino (e del suo primato
peccalto-grazia—predestinazione). Si tratta certo di una li-
bera.zmm? ma anche di un vuoto che ci circonda e a volt

perfino ci divora. o

2. IL RITORNO IN GRECIA E NEL D
ESERTO:
i MONDO PRECRISTIANO

2.1. La svolta antiplatonica e l'inversione dei valori

Da‘()ngene fino a Rahner e Balthasar la teologia e la
devozmnef cattolica sono rimaste legate ai primati del mon-
do plgtomco: dell’eternita sul temporale, dell’unita sulla
pﬁiure_thte‘l, dc?lla ragione sui sensi, della volonta sulle emo-
zioni, dr;l!’ldea sulla realta, della realta sulla possibilita
dpilo spirito sul corpo ecc. Ora questi primati dell’es e:
rienza sqcrale si sono invertiti, rovesciati. Da N ietzschg in
poi pensiamo e viviamo il primato della vita sull’idea, delle
potenze sullarealta, del momento felice sull’eternita ’Sem-
bra che .facciarno fatica a trovare forme di vita refigiosa
che comspo_ndano a questa rivoluzione del sentire
' Eppure di per sé la fede cristiana non dovrebbe éemere
1 nuovi accenti, essendo una religione dell’incarnazione
della differenza, dello stacco, del conflitto, della storia’

el

det sensi spirituali-sacramentali, del tocco, della sofferen-
za e della forza vissuta dell’uomo.

2.2. La svolta antiaristotelica

Dobbiamo prendere atto dell’estraneita alla sensibilita
postmoderna delle categorie di essere, sostanza, causa




92 Kairologia
analogia, mediazione, proporzione, virtd, le quali hanno
sorretto Iimpianto teorico e pratico della vita ecclesiale.
Ora vige il primato della struttura, cioe di un’interdipen-
denza prospettica e democratica, ove tutto & uguale ¢ infi-
nitamente originale.

In questo, perd, non ci muoviamo forse verso un cri-
stianesimo relazionale, dai passaggi forti e fragili che di-
stingue anche la logica e la dinamica dei misteri cristiani
(Trinita, creazione, incarnazione, evento pasquale, euca-

ristia)?

2 3. Ii ritorno al mondo misterico preplatonico

Assistiamo, dungue, al ritorno al mondo misterico pre-
platonico che si concretizza in una riscoperta

— del pathos dell’ entusiasmo lacerante e lancinante, pro-
meteo-emancipato, orfico-pitagoreo-iniziatico, materno-
terrestre-erotico (Demetra), teodrammatico-cultico (Dio-
niso);
— del theion e deghi dei (1l momento felice ed intenso, il
kairos vissuto intensamente);

— della gioia della metamorfosi, della presenza estetica
e dell’astuzia agonale (Apollo);

— della ragione trasgressiva, traduttrice, pluriprospetti-
ca, enigmatica che rispetta I'incommensurabile (Ermete);

—del girovagare eterno (Ulisse) e fallimentare (Sisi-
fo), del destino tragico della storia davanti agli déi remoti,

beati e situazionalmente coinvolti;
- del conflitto e dell’ olismo, del carattere contradditto-

rio del tutto (Eraclito) che pure rimane il medesimo (Par-

menide).
I facile capire e subire il fascino di tutto cio. 1l contra-

sto-accordo tra Apolo e Dioniso

Il ] ] ]
neopaganesimo agnostico e le ragioni di una fede rinnovata 93

ela sostanza e la legge ultima del mondo. Alla religione olim-
pica -religione non della sottomissione o dei bisogni del cuore
ma della chiaroveggenza dello spirito — era riservato di rico-
goscere € venerare — 1a dove altre religioni separavano e con-
1,ann:swano — “I"armonia di opposte tensioni, come quella del-
arco e della lira™. ! ’

‘ Ovv1gmente, si ,trova qui analogia al fascino della reli-
gione é).rxentale: «L’essenziale & la poeticizzazione dell’es-
sere. (i sono due generi di poesia: la poesia artistica e Ia
poesia situazionale»?.

. Polsrebbe anche questo antagonismo forte trasformarsi
n un anI.tO VEISO Um cristianesimo come evento e movi-
mento mistagogico, kairologico, immaginativo, sciolto
plurale, ospitale? ’

2.4. Interruzione apocalittica

Lal stpna del progresso e I'illusione di una modernit
umamsn.ca.sonc‘) state smentite dal trauma delle due guer-
re rréondl.ah,. dai campi di concentramento e dalle ideolo-
tg}Le ot_ahtar.le_che rappresentano un ibrido (dionisiaco?)

aun 1Hunlu_msmo fecnico e un romanticismo oscuro, se-
g?ato da miti ancestrali come popolo, terra, sangue, ugua-
ghanza, nonché da un sentire ritu i i ogni
, ale al di qua di -
rale o fede. ! o me
Andiamo verso una fede che avrebbe conosciuto il di-

sincanto (?011’1.6 cqntus Jirmus, una fede scarna, umile, va-
lorosa, minoritaria (Guardini)? ’

' W.E Orro, Theophani iri
8 phania. Lo spirite dell, Tl :
Melangolo, Genova 1983, 193, < gione greca antica, Il Nuovo

* L. LoMBARDI VALLAURY, Nera | [ icest
Lettere, Framon o0t oo , uce. Saggi su cattolicesimo e apofatismo, Le




o4 Kairologia

2.5. |l ritorno nel deserto e la presenza incisiva
della prospettiva dell'ebraismo

11 primato del “no” nei confronti di ogni asserzione “to-
tale” (Weil, Rosenzweig), la dialettica negativa che sma-
schera ogni pretesa ideologica, evidenziandone le pretese
nascoste di potere e gli effetti controproducenti, lo sguar-
do dal basso, dalla parte degli sconfitti, la strana inversio-
ne tra un cristianesimo vincente ¢ un ebraismo “crocifis-
s0”, la precisione micrologica, il pathos del “forse” (Bu-
ber, Neher), dell’altro, del dialogo, della vita, della misti-
ca del quotidiano — tutto cid ha inciso in profondita la
mentalitd di ogni cittadino dell’Occidente, anche quella
dei cristiani, destando spesso una coscienza infelice tra
questi ultimi e contestando la centralita di un unico even-
to salvifico dentro la storia.

Come reagire a questo “attacco premuroso” da parte di
coloro che da 2000 anni abbiamo ritenuto “superati”™? Ve-
niamo forse spinti verso una fede che terrebbe conto dei
sofferenti, degli sconfitti, dei poveri, verso un’etica deila
concreativita e della compassione, del perdono e della pro-
messa (H. Arendt), del riguardo dell’altro, verso una fede
chiaroveggente, precisa, minoritaria, povera, ma forte di
una testimonianza e fenomenologia profetica?

2 6. La svolta culturale del ‘68

La democrazia non & pitl soltanto una forma di gover-
no, ma la matrice di una mentalita di vita: ognuno ¢ origi-
nale, individuale e tutti siamo uguali —in cerca di e conun
titolo per la qualita di una vita sana, compiuta. Il connu-
bio tra illuminismo e romanticismo erotico-smascherante
e quello tra un socialismo “idilliaco” e un liberalismo aper-
to si palesano nel mondo dei movimenti, delle donne, del-

Il neopaganesimo agnostico ¢ le ragioni di una fede rinnovaia 95

1 and1:0g1no, del “soft”, della non-violenza, dell’avversio-
ne nei confronti di ogni dogma e morale fissi.

ngle tipo ch fede e di Chiesa potra rispondere in modo
empatico ¢ critico a queste istanze?

3. INTERMEZZO: LA RIPRESA TEOLOGICA
DELLA SVOLTA PRECRISTIANA

La cgnsapevoiezza teologica nei confronti di questi
problemi non & molto sviluppata. Sul versante del dialogo
con la sfida ebraica, ci sono parecchi tentativi di una ri-
presa serena, serrata e forte. La filosofia dialogica e quel-
la dlglettlca hanno trovato infatti un riscontro fecondo in
amblto teologico: basta pensare alla scuola di B. Casper a
Fnburgo e quella di J. Wohlmuth a Bonn per il primo, ¢ a
teclogi come J.B. Metz e la sua scuola o A, Rizzi per il
secondo fronte,

. Meno esplicito pare il confronto con il mondo mitolo-
gico-greco. Vi prevalgono dapprima tentativi di un’acco-
glienza positiva (a nome dell’arte, della poeticita liberan-
te, delle immagini e terapie del profondo) del mito: E.
Drewermann, U. Mann, K. Hiibner, in fondo gia la teolo-
gia dell’ambivalenza simbolica in P. Tillich. Critico nei
confronti di tali tendenze si dichiara, senz’altro, J. Tau-
bes, che ricorda le differenze tra mito e storia gia ribadite
dal tardo Schelling®, con il quale la teologja recente non
ha mancato di dialogare.

Ux} ampio confronto con il tardo Heidegger si trova in
E. Brito, che ripropone da parte cristiana le categorie del
Santo, del Padre (come figura di distanza e di riconosci-
mepto della liberta filiale), del testimone e del credente
tutti custodi di uno spazio dell’abbandono e della libert:‘;l:

4 Cfr. J. Tauses, Vom Kult zur Kultur, Fink, Miinchen 1996, 244ss, 344ss




96 Kairologia

forme di pensiero e di vita care anche a J.-L. Marion che
dialoga direttamente con Holderlin, Nietzsche e Heideg-
ger, ciot le istanze pit forti di una ripresa del paganesimo
modermno.

4. VERSO UNA FEDE UMILE, MA NON DEBOLE:
| NUQVI LOCI TEOLOGIC!

Consideriamo Ie possibilita di ri-prendere la situazio-
ne trascendentale della fede come scommessa aperta e
audace, inerme, povera e coraggiosa, soprattutto nei con-
fronti della istanza neoebraica:

a) la poverta della parola esposta al Iudibrio della sor-
te e della intelligenza umana inviterebbe 1a teologia sia
verso una parola umile e forte, spregiudicata e giudicante,
dialogica e incisiva, che verrebbe da lontano, idonea a
contestare e a contestualizzare il mondo; sia sulla traccia
di un Logos che non presuppone una ragione trascenden-
tale, ma la costituisce nell’atto dell’allocuzione (teologia
dialettica, G. Ebeling, G. Ruggieri, T. Ruster, G. Gide).

b) La condizione apocalittica della fede dopo la Shoah
invita i teologi a non sottovalutare I'impossibilita del cre-
dere e ad immaginare una fede profetica, anamnetica,
umile, che si sa giudicata e che condivide il dolore (Metz,
G. Taxacher, H. Peukert, J. Moltmann), si espone al volto
vulnerato ed esigente dell’altro, alla logica del dativo (Ca-
sper, Wohlmuth).

¢) 1l primato della differenza ¢ dell’aporia ricorda il
carattere “passeggero”, paradossale dei misteri cristiani:
il Djo che & il punto debole di ogni sistema, che si ri-vela
in uno spazio di distanza e del dono, di un’eucaristia libe-
rante (A. Emo, C. Ciancio, G.M. Hoff, J. Hoff, J.-L. Ma-
rion e tutte le teologie sulla scia di Derrida, Deleuze, della

Il neopaganesimo agnostico e le ragioni di una fede rinnovara 97

differenza ontologica). Forse una via per dar ragione a
Eraclito, una dialettica incastonata in modo cristiano?

d) In Balthasar si impone la dinamica kenotica della
rivelazione cristiana e della libertd umana che salvaguar-
da e ricorda gli spazi aperti di un amore povero e incisivo.
La sua teoresi della quadruplice differenza, infine, cerca
di reiterare le vie della metafisica classica sotto le condi-
zioni post-heideggeriane a nome di un Dio che da parte
sua “ha un debole” per I’'uomo. E non sara del tutto casua-
le che una tale teologia sa riprendere anche alcuni temi e
motivi del paganesimo mitologico (Gloria IV; cfr. pure
Brito ¢ U. Mann). Forse una via per sublimare e trasfigu-
rare le figure di Apollo e Dioniso, tra teo-estetica e teo-
dramma?

Altri teologi ribadiscono I'istanza della liberta ¢ della
riflessione moderna, pur tenendo conto dello sfondo pre-
riflessivo di ogni coscienza umana:

€) non manca, infatti, chi punta proprio sull’ orizzonte
trascendentale oscuro, atematico che rende possibile ogni
conoscenza concreta e ¢i espone al mistero oscuro di Dio,
della sua presenza anonima in mezzo ad ogni atto cono-
scitivo, ad ogni decisione e ogni gesto di amore, cioé atti e
forme di presenza che si sanno sempre fragili e nondime-
no incondizionati (Rahner). Una via forse per trasformare
I’enigma irrazionale (Colli) dell’uomo nel linguaggio e
nel gesto del mistero?

f) Per alcuni, I'ultimo fondamento della vita, della ri-
flessione e della fede sembra ed & la liberta umana come
obbligo autovincolantesi, come istanza autoriflettentesi che
pure deve scoprirsi vincolata e bene-detta da parte di un
Dio che lariconosce e di cui la mente umana deve confes-
sarsi ri-flesso, immagine, giudizio giudicato, istanza im-
posta. Dio, dunque, si da come istanza che ri-conosce Ia




08 Kairologia

tua e la mia, la nostra libertd che non pud non riflettersi
come premessa e promessa a se stessa (T. P'rb'pper,l H.
Verweyen, K. Miiller). Avremmo pertanto la figura di un
Prometeo convertito ¢ liberato?

Un’ultima sezione potrebbe, cautamente eppure in
modo pil esplicito, indicare alcune piste per ovvigre alle
domande e alle suggestioni del mondo preplatonico, pa-
gano:

g) per alcuni si dovrebbe partire dal riconoscirpento
del fatto che vi & il lungo cammino tortuoso della ricerca
del senso, come compimento della volonta, della ragione
e dell’ abbandono dell’uomo; sarebbe una ricerca verso un
significato da rintracciare in un “piccolo” camino ch.e
attraversa tutte le tentazioni e svolte di una mente idolatri-
ca (Blondel e i suoi numerosi successori fino alle propo-
ste di S. Pié-Ninot): un Sisifo approdato, salva-guardato,
oltre necessita e velleita?

h) Altri puntano sul carattere simbolico-metaforico d(?l
cristianesimo, sulla sua forza anonima culturale, archeti-
pale, che permette un confronto sereno e serrato col pro-
prio tempo (Tillich e tanti teologi protestantt sulla scia di
Ricoeur, Cassirer e Blumenberg: G. Bader, M. Moxter., b
Stoelieger e anche M. Bongardt), seguendo poi con sim-
patia le trasformazioni culturali e contestuali del cristia-
nesimo, che da parte sua sa anche modificare e dfzterml—
nare i propri contesti (H. Waldenfels, K.-H. _Ohhg), es-
sendo sempre un evento linguistico, ermeneutico, una pa-
rola esposta alle domande incisive dell’epo.cz} ¢ con una
forte carica di corrispondenza empatica e critica nei con-
fronti di ogni ambiente (E. Biser). E non sara un aso che
in questo ambito sono nate delle proposte forti per una
cristologia rinnovata. Una via con e verso un Ermete cri-
stiano, un’arte di mediazione e traduzione umile e forte?

1l neopaganesimo agnostico e le ragioni di una fede rinnovaia 99

1) La fenomenologia della coscienza credente che si sa
€ sl interpreta come riconoscimento riconosciuto, come
luogo di un affetto trasformato e di un ordine di simboli,
sa, forse, cogliere molte delle aspirazioni appena presen-
tate (P. Sequeri, J. Werbick). In una tale impostazione il
pathos della liberta, del dialogo, delle emozioni, del con-
senso e del coinvolgimento, nonché lo stacco del cosmo
simbolico, la logica della rivelazione, della redenzione e
della rappresentazione ecclesiale si sposano e si configu-
rano in modo convincente. Inoltre, essa sa aprirsi all’istanza
della mistica e del rito, all’empatia musicale-femminile e
al vigore e rigore della distanza simbolica.

1) Dopo la crisi modemnista, la mistica & divenuta un
locus theologicus, evento e percorso della genesi e del-
I’esperienza della fede (Gardeil, Maréchal, Rahner, ecc.).
I regno dei simboli si condensa nel rito e nella liturgia,
come prassi di una fede incarnata; lo stesso corpo appare
come fulcro della realtd e della gestualith cristiana (O.
Casel, Guardini, E. Mersch, Teilhard de Chardin, M. Hen-
ry, J.L. Chauvet, AN. Terrin, A. Grillo, G. Bader). Orfeo
e Demetra trasferiti nel culto e nella mistica cristiani?

m) La sfera pneumatica sa cogliere I’ aspetto e la dina-
mica naturale-selvaggia, profetica, musicale e istituzio-
nale, individuale e comunitaria della realta spirituale-in-
tercorporea; lo Spirito, dunque, come atmo-sfera perso-
nalizzante del milieu divin, come anima del mondo, della
Chiesa — e dell’anima del singolo (H. Timm). E da Ii che
si potrebbe sviluppare una psicologia sublime defl’alto (U.
Mann), delia grazia, della tradizione divenuta patrimonio
dello stile di vita, di un preconscio culturale-religioso. Un
cammino con e oltre Edipo, Orfeo, Sisifo?

" n) L'integrale del nostro cammino potrebbe essere una
formula cara afla teologia recente: I’esperienza con I espe-
rienza (Blondel, Jiingel, Kasper, Rahner, Schaeffler), un




160 Kairologia

cammino nel quale 1’esperienza elementare si riflette, in-
verte, torna verso se stessa, si trasforma in ascolto e una
liberta oggettiva, in un gesto di abbandono signorile e
umile, in una presenza profetica qualificante, in una indif-
ferenza per ogni differenza e per ogni servizio (Przywara,
il De Lubac dei Paradossi e nuovi paradossi, Bernanos).
Le peripezie degli d&i greci troverebbero cosi una loro
collocazione ¢ incastonatura?

o) Forse, la categoria della testimonianza sa incastona-
re e dare vitalitd all’ insieme delle prospettive (Hemmerle,
Ricoeur): il massimo di un coinvolgimento passivo-0g-
gettivante ¢ di una attuazione libera e soggettiva vi si in-
crociano, facendo leva sulla tradizione e sul giudizio de-
gli altri, alla liberta dei quali il testimone si rivolge. Un
tale testimone & inerme e forte, rappresenta una ragione
umile e virile, situata e situante; in lui si compie una liberta
dialogica e dialettica. Forse ci servirebbero anche alcuni
racconti forti dei e sui Santi, sulle figure che si muovono
sul confine tra fede ¢ paganesimo, tra Chiesa e agnostici-
smo moderno (Blondel, Santa Teresa di Lisieux, T. Mer-
ton, S. Weil, D. Bonhoeffer, D. Hammarskjold, M. de Cer-
teau, M. Debrél). Eraclito e Prometeo come servi inutili?

p) Eppure, rimaniamo esposti e inermi di fronte al-
I’oscillare caleidoscopico delle figure e scene del mondo
greco-orientale, alla loro lena atmosferico-spaziale e kai-
rologica, al pathos ¢ alle passioni del finito, dello stare
(bene) al mondo (U. Perone, S. Natoli), del nuovo agno-
sticismo gaio e sciolto, del tutto in-quadrato tra ciclo e
terra, d&i e mortali e coinvolto in un pélemos permanenie
tra di loro (Heidegger). Siamo esposti € inermi anche nei
confronti dello sguardo della Weil e di Kafka, della preci-
sione negativo-messianica di Benjamin o Adorno, della
forza analitica e mitobiografica di Freud. Siamo come il
Geremia del romanzo di Werfel, Ascoltate la voce, im-

H neopaganesimo agnostico e le ragioni di una fede rinnovata 101

pressionato dal culto del cielo stellato della Mesopotamia
e del regno immutabile dei morti egiziano — eppure lui
rimane legato alla forza fragile e incisiva, liberante e vin-
colante della Parola, poetica ¢ profetica, incarnata e spiri-
tuale, trascendente e trascinante.

Per questo bene ha scritto Ricoeur: «Resta una parola
povera, disarmata, che non possiede altra forza se non la
sua capacita di essere detta e ascoltata. Essa riposa su una
sorta di scommessa: ci sono ancora persone per ascoltar-
la?»7. O in termini pilt teologici:

La theol_ogia crucis non vuole il Dio invadente della societa
teocentrica, ma neppure il Dio reticente della societa antro-
pocentrica. Il suo & il Dio della discrezione, del discorso sotto
voce, del messaggio che non abbaglia, ma neppure lascia in-
differenti. Una societd a misura di questo Dio non & né reli-
giosa né atea: & laica®.

Forse queste voci potrebbero aprire una breccia, una
porta al neopaganesimo greco-ebraico, senza tradire la
presenza inaudita della fede...

5. RETROSPETTIVA PROSPETTICA

Ormai il cristianesimo sembra un fenomeno passato, &
passato (remoto?). Ha, certo, lasciato le sue orme, ma, al-
meno in Europa, & divenuto una minoranza sul piano so-
ciale, mentale, atmosferico. Ne rimane qualche ricordo,
motivo, qualche citazione, brandelli fluttuanti in un mare
variopinto di possibiliti:

S P. RICOEUR, La critica e la convinzione. Intervista con F Azouvi e M. de
Launay, Jaca Book, Milano 1997, 235.

." A Rizzi, Differenza e responsabilita. Saggi di antropologia teologica,
Mariettt, Casale Monferrato (Al) 1983, 287.




102 Kairologia

A mio parere, ci troviamo di fronte ad una sorte di seconda
secolarizzazione: una secolarizzazione della secolarizzazio-
ne. Se la prima & stata una secolarizzazione della salvezza,
quella contemporanea & una secolarizzazione dalla salvezza...:
dalla salvezza dal tempo, alla salvezza nel tempo’.

Si dissolve cosi I'idea stessa di salvezza, percio «la
condizione umana s’identifica con lo stare al mondo. E
una vita riuscita con il saperci stare»®. Basta pensare ai
grandi romanzi del secolo scorso: Joyce (il theion di
un’unica giornata banale; Ulisse e 1’ebreo vagante, Molly
come Magna Mater); Proust (il piacere dell’attimo, del
ricordo, I’apocalisse come un ballo in maschera); T. Mann
(La montagna incantata; La tetralogia del Giuseppe);
Kafka, Rilke, Hesse (il carattere “cinese” del Gioco delle
perie di vetro), Gide, Musil (la mistica secolare dell’ Uo-
mo senza qualita), Svevo, Yourcenar (ambedue all’inse-
gna di Zenone), Gadda (La cognizione del dolore), Mar-
quez, Nabokov — fino ai quaderni di P. Valéry o di un S.
Marai con il loro lucido stoicismo.

Questo Schlufstrich®, questo congedo dalla fede porta
ad una sua radicale storicizzazione, per la quale il cristia-
nesimo diventa un fenomeno tra tanti altri. E forse a que-
sto fatto che si deve la fioritura delle storie della teologia
negli ultimi dieci anni, di cui 1 piti suggestivi partono dal-
I’esperienza culturale e mistica della fede (R. Osculati) o
con il netto intento di aprire un varco indietro (una rivisi-
tazione tipologica e speculativa della storia) e in avanti
(G. Lafont): ripercorrere i paesaggi immensi della cultu-
ra, della prassi e teoria della fede per rintracciarvi le orme
di un suo possibile avvenire, presentando il cristianesimo

7 8. Nartow, Die e il divino. Confronto con il cristianesimo, Morcelliana,
Brescia 1999, 119,

8 8. NaroLl, Stare al mondo. Escursioni nel tempo presente, Feltrinelli, Mila-
no 2002, 7

¥ B. MunLLEr, Schlufstrich. Kritik des Christentums, Klampen, Liineburg 1995.

Il neopaganesimo agnostico e le ragioni di una fede rinnovara 103

come invito e prospettiva, come possibilita e potenza umile
di vita, come istanza profetica ed ospitale.

Forse, infine, dobbiamo soltanto oggi ripercorrere e
realizzare la storia immensa della prassi e del pensiero
della poverta che hanno segnato la fede cristiana dal Me-
dioevo al nostri giorni.

— La poverta francescana ove un Dio povero-esposto,
nudo nel presepio e sulla Croce, un Dio nascente ¢ mo-
rente incontra I’'uomo denudato, privo di ogni mezzo, nel-
I’atteggiamento di un’ilare sprezzatura, di una Iibert che
non ha nulla da perdere.

-1 domenticani hanno introiettato questa attitudine: non
puoi non voler pensare ed essere nulla — cosi il L.ogos na-
scera in te, nell’infimo del tuo cuore svuotato.

— I carmelitani hanno introdotto questo pensiero nel-
I'intimo della stessa fede: solo una fede inerme, senza
immagini, concetti, sicurezze potra essere all’altezza del-
la profondita e dell’umilta di un Dio che si incarna e che
ha un debole per I'uomo.

— I gesuiti hanno trasformato questa ascesi mistica in
una strategia di indifferenza nei confronti di ogni diffe-
renza (poverta-ricchezza-malattia-salute) e la disponibili-
ta assoluta a lasciarsi mandare in qualunque posto, pronto
ad ogni servizio.

— La spiritualitd francese di Bérulle fino a Charles de
Foucauld cerca di conformarsi alla vita del Gesi nascosto a
Nazareth, sulla croce, nell’ ostia, adorandolo, seguendolo, e
vivendo il suo stato di espropriazione in modo anonimo tra
i non-credenti, in ambienti fuori del contesto ecclesiale.

Potrebbe darsi che, sotto le condizioni dell’agnostici-
smo postmoderno, la Chiesa nel suo insieme debba vivere
questa poverta in modo anonimo, prendere su di sé, senza
aggressivita e lamentele, lo stato di una minoranza corag-
giosa, qualificata e qualificante, tornando alle soglie del
Nuovo Testamento con la volonta di riscoprire le orme e
il volto del suo Maestro...




