SICARDUS CREMONENSIS [1155-1215], Mitrale sive Summa de officiis ecclesiasticis 

LIBER PRIMUS. DE ECCLESIAE AEDIFICATIONE, ORNATU ET UTENSILIBUS. 

CAPUT PRIMUM. DE INSTITUTIONE ECCLESIAE.
	Testo Latino
	Traduzione Italiana (letterale)
	
	

	«In ecclesiis benedicite Deo Domino de fontibus Israel» Licet ubique Deus magnus in eremo, in omni loco dominationis ejus, benedici possit, et debeat invocari, jure tamen, opportuno tempore, curritur a fidelibus ad oratorium quasi ad praetorium, ut audiant mandata Regis aeterni; jure properant ad coenaculum, ut percipiant de convivio vituli saginati; jure festinant ad sanctuarium, ubi juxta vocem Domini Deus habitet in medio eorum; nec est nova oratoriorum institutio.
	"Nelle chiese benedite Dio, Signore, dalle fonti d'Israele." Sebbene il grande Dio possa essere benedetto ovunque nel deserto, in ogni luogo della Sua dominazione, e debba essere invocato, con diritto, al momento opportuno, i fedeli corrono all'oratorio come al palazzo del giudice per ascoltare i comandi del Re eterno; con diritto affrettano al cenacolo per partecipare al banchetto del vitello grasso; con diritto si affrettano al santuario, dove secondo la voce del Signore, Dio dimora in mezzo a loro; e non è nuova l'istituzione degli oratori.
	
	Luogo sacro

Sala del Re
Cenacolo
Casa del Padre
Tempio


	Praecepit Dominus Moysi in monte Sinai ut faceret tabernaculum de cortinis mirifice fabricatum, cujus una pars sancta, ubi populus sacrificabat, altera dicebatur Sancta sanctorum, ubi sacerdotes ministrabant, et levitae; quod postquam vetustate consumptum est, jussit Dominus fieri templum, quod Salomon aedificavit in pace, opere mirificum et aere toto famosum, duasque habens partes, ut tabernaculum.
	Il Signore comandò a Mosè sul monte Sinai di costruire un tabernacolo di tende meravigliosamente fabbricate, di cui una parte era chiamata Santo, dove il popolo sacrificava; l'altra era chiamata il Sancta sanctorum, dove ministravano sacerdoti e leviti; e dopo che fu consumato dal tempo, il Signore ordinò di costruire un tempio, che Salomone edificò in pace, opera meravigliosa e famoso in tutto lo spazio, e avendo due parti, come il tabernacolo.
	
	Es 25-40

Sancta / Sancta Sanctorum
Salomone
Due parti

	Ab utroque nostra materialis ecclesia formam accepit, in cujus parte anteriore populus audit, et orat; in sanctuario vero clerus praedicat, jubilat et ministrat.
	Da entrambe le parti la nostra chiesa materiale ha ricevuto la sua forma, nella cui parte anteriore il popolo ascolta e prega; nel santuario invece il clero predica, gioisce e serve.
	
	Popolo / clero

	Ergo pro diversitate partium, vel pro multiplicitate locorum ait Propheta, In ecclesiis, non ecclesia, tabernaculum; quia in itinere factum, quandoque gerit typum mundi; quia mundus hic transit, et concupiscentia ejus; unde constat ex quatuor cortinarum coloribus, sicut mundus compactus est ex quatuor elementis; erat enim quasi mundus elementatus, imo quidquid in mundo est in eo fuerat figuratum; Deus ergo in tabernaculo, Deus est in hoc mundo, velut in templo Christus sanguine rubricato.
	Perciò, a motivo della diversità delle parti o della molteplicità dei luoghi, dice il Profeta: "Nelle chiese", non chiesa, tabernacolo; perché fatto itinerante, talvolta porta la figura del mondo; perché questo mondo passa, e la sua concupiscenza; da qui si comprende dai quattro colori delle cortine, come il mondo è composto dai quattro elementi; era infatti come un mondo composto dagli elementi, anzi tutto ciò che nel mondo è vi era figurato; dunque Dio nel tabernacolo, Dio è in questo mondo, come nel tempio Cristo tramite il sangue rosso.
	
	

Imago mundi



Presenza di Dio

	Expressius vero tabernaculum typum gerit militantis Ecclesiae, quae non habet hic manentem civitatem, sed futuram inquirit; ideoque dicitur tabernaculum; quia tabernacula sunt militantium; unde et quatuor cortinarum colores, quatuor exprimunt in hac militia justificationes; in bysso enim retorta exprimitur caro renitens castitate; in hyacintho mens coelestia concupiscens; in purpura caro passioni subjacens, in cocco bis tincta, mens Dei et proximi dilectione praefulgens.
	Più espressamente il tabernacolo porta la figura della Chiesa militante, che non ha qui una città stabile, ma cerca quella futura; perciò è detto tabernacolo; perché i tabernacoli sono dei militanti; da qui anche i quattro colori delle cortine: esprimono quattro caratteristiche in questa milizia; infatti nel lino ritorto è espressa la carne, risplendente di castità; nel giacinto la mente desiderosa delle cose celesti; nella porpora la carne soggetta alla passione; nello scarlatto, tinto due volte, la mente risplendente di amore per Dio e per il prossimo.
	
	Immagine della Chiesa militante




	Deus igitur in tabernaculo, Deus est in fidelibus suo nomine congregatis. Tabernaculi pars prima, quae dicebatur sancta, in qua populus sacrificabat, vita est activa, in qua populus in proximi dilectione laborabat; pars altera, quae dicebatur Sancta sanctorum, ubi levitae ministrabant, vita est contemplativa, in qua dilectioni et contemplationi Dei religiosorum sincera conversatio vacat.
	Dunque Dio nel tabernacolo, Dio è nei fedeli riuniti nel Suo nome. La prima parte del tabernacolo, che si chiamava sacra, dove il popolo sacrificava, è vita attiva, dove il popolo lavorava nell'amore del prossimo; l'altra parte, chiamata Sancta sanctorum, dove ministravano i leviti, è vita contemplativa, dove è dedicata all'amore e alla contemplazione di Dio la sincera conversazione dei religiosi.
	Assemblea

Vita attiva / contempla-tiva





	Ergo in sancta Scriptura tabernacula tria, primum in figura tantum, ut tabernaculum Moysis; secundum in figura et veritate, ut machina mundi; tertium in sola veritate consistit, ut militia populi Dei.
	Quindi nella Sacra Scrittura vi sono tre tabernacoli: il primo solo in figura, come il tabernacolo di Mosè; il secondo in figura e verità, come la macchina del mondo; il terzo consiste nella sola verità, come la milizia del popolo di Dio.
	Santuario > Mondo > Chiesa 



	Tabernaculum vertitur in templum, quia de militia curritur ad triumphum. Templum enim quod Salomon aedificavit, et populus in patria et pace possedit, gloriae templum significat quod a vero Salomone pacifico de vivis lapidibus constructum est in coelesti Hierusalem, id est in visione pacis, ubi Ecclesia perenni pace resultat; ideoque dicitur, quod malleus, et securis, et nullum ferramentum in constructione templi fuit auditum, sed omnia extra Hierusalem praeparata, et decenter aptata, suis reddita locis, aut caemento nectebantur, aut clavis; quia in pace aeternae beatitudinis non est tribulationibus fides examinanda, nec vita quavis perturbatione pulsanda.
	Il tabernacolo diventa tempio, perché dalla milizia si passa al trionfo. Infatti il tempio che Salomone edificò, e il popolo possedette in patria e in pace, significa il tempio della gloria, costruito dal vero Salomone pacifico con pietre vive nella Gerusalemme celeste, cioè nella visione della pace, dove la Chiesa risuona in pace eterna; perciò si dice che martello, ascia o altri attrezzi non furono uditi nella costruzione del tempio, ma tutto fu preparato fuori Gerusalemme e decorosamente collocato nei propri luoghi, unito con malta o con chiodi; perché nella pace della beatitudine eterna la fede non deve essere provata dalle tribolazioni, né la vita scossa da alcuna perturbazione.
	

Gerusalemme celeste



	Sed quae hic fuerint castigata, illic suis ordinibus glutino charitatis et vinculis inseruntur, et licet hic sit illa Hierusalem, cujus participatio sit in idipsum, tamen, et hic templum in duo dividitur, quia superna curia in angelorum et hominum differentiam distinguitur.
	Ma ciò che qui è stato corretto, là si inserisce nei propri ordini con la colla della carità e i legami; e sebbene qui sia quella Gerusalemme, di cui si ha partecipazione in essa, tuttavia anche qui il tempio si divide in due, perché la curia superiore distingue la differenza tra angeli e uomini.
	



	Verumtamen, et templum quandoque in designatione ponitur militantis Ecclesiae, unde legitur ante fores duas habuisse columnas, quarum una firmitas, altera robur appellabatur; prima significat patres antiquos, qui per fidem vicerunt regna et operati sunt justitiam: Joseph fuit firma columna, quam separare nequivit meretrix a justitia; secunda significat patres modernos videlicet apostolos et martyres testes Christi, qui nullo ventorum incursu potuere a veritate divelli: Paulus fuit columna robusta, quam neque mors, neque vita potuit a charitate Christi separare.
	Tuttavia, e il tempio talvolta è posto come designazione della Chiesa militante, da cui si legge che davanti alle porte aveva due colonne, di cui una era chiamata solidità, l’altra robustezza; la prima rappresenta i padri antichi, che con la fede conquistarono regni e operarono giustizia: Giuseppe fu la colonna ferma, che la prostituta non poté separare dalla giustizia; la seconda rappresenta i padri moderni, cioè apostoli e martiri, testimoni di Cristo, che con nessuna forza dei venti poterono essere strappati dalla verità: Paolo fu la colonna robusta, che né la morte né la vita poterono separare dall’amore di Cristo.
	
Due colonne = patriarchi e martiri



	Inde etiam est quod septem annis aedificatum, et septem diebus legitur dedicatum; quanto enim tempore in hac vita, quae septem diebus volvitur, praesens Ecclesia conversatur; semper aedificatur, cum ad fidem aliqui convertuntur, semper dedicatur, dum per poenitentiam, et sanctam conversationem Domino consecrantur; ergo illa duo simul universalem designant Ecclesiam, scilicet illud quia fuit in itinere, proprie militantem; istud, quia in tempore pacifico, trumphantem.
	Da ciò deriva anche che è stato costruito in sette anni e dedicato in sette giorni; infatti, per quanto tempo nella vita presente, che si svolge in sette giorni, la Chiesa presente è in cammino; sempre si costruisce, quando alcuni si convertono alla fede, sempre si dedica, mentre tramite penitenza e santa condotta si consacrano al Signore; perciò quei due insieme designano la Chiesa universale, cioè il primo perché fu in viaggio, propriamente militante; il secondo, perché in tempo di pace, trionfante.
	     7




Militante / trionfante



	Nostra vero materialis Ecclesia, sicut ab utroque sumit formae originem et institutionem, sic et in utrisque pariter extrahit significationem; significat ergo haec nostra materialis universalem Ecclesiam.
	La nostra chiesa materiale, così come prende origine e istituzione da entrambe le forme, così in entrambe ricava significato; pertanto la nostra chiesa materiale significa la Chiesa universale.
	
chiesa = Chiesa



	Cum audis universalem, intellige militantem ex gentibus, et ex Judaeis compactam simul et triumphantem ex angelis, et hominibus congregandam, et congregatam; ejus itaque partes corpus et chorus militantem et triumphantem instituant; vel, quoad militantem significat duas vitas, activam et contemplativam, aut duas Ecclesias de gentibus et Judaeis.
	Quando ascolti universale, intendi la militante composta da gentili e da Giudei, e la trionfante dagli angeli e dagli uomini, da radunare e già radunata; le sue parti dunque costituiscono corpo e coro militante e trionfante; o, quanto alla militante, significa due vite, attiva e contemplativa, o due Chiese dai gentili e dai Giudei.Gentili ed ebrei


	Quoad triumphantem duo collegia, hominum et angelorum. Merito ergo Propheta pluraliter intulit in ecclesiis quasi in congregatione fidelium, ex Judaeis et gentibus conversorum; in qua nos conversi ex Basan, id est a confusione peccatorum; benedicite Deo cui debetur latria, Domino cui dulia; nos, inquam, potati de fontibus Israel, id est doctrina apostolorum, ut ad ipsorum imitationem praedicetis quos de Israel Christus elegit, ut faceret fontes aquae vivae salientis in vitam aeternam.
	Quanto alla trionfante, due collegi: degli uomini e degli angeli. Perciò il Profeta ha introdotto pluralmente “nelle chiese” come in congregazione dei fedeli, provenienti da Giudei e gentili; nei quali noi convertiti da Basan, cioè dalla confusione dei peccati; lodate Dio a cui è dovuta la latria, il Signore a cui è dovuta la dulia; noi, dico, abbeverati alle fonti d'Israele, cioè alla dottrina degli apostoli, affinché per la loro imitazione predichiate quelli che Cristo scelse da Israele, per farne fonti di acqua viva che sgorgano in vita eterna. 



	CAPUT II. DE FUNDATIONE ECCLESIAE. 
Bene fundata est domus Domini supra firmam petram. Supra petram enim fundatur Ecclesia in hunc modum.
	CAPITOLO II. SULLA FONDAZIONE DELLA CHIESA. Roccia

La casa del Signore è bene fondata sulla roccia ferma. Infatti la Chiesa si fonda sulla roccia in questo modo.



	Praeparatum locum fundamenti aqua benedicta pontifex ad abigendas daemonum phantasias, vel sacerdos, si episcopus adesse non possit, aspergat, et lapidem cruce impressa in fundamento ponat decantans psalmos: Miserere mei, Deus, et: Fundamenta ejus in montibus sanctis, etc., cum precibus et oratione competenti ut: «emittere dignare, Domine Deus Pater omnipotens, angelum tuum de coelis qui custodiat, foveat, visitet et defendat hunc locum, et omnes orantes et oraturos in eo.» Haec dicens et agens, episcopus convertat se ad orientem, id est ortum solis aequinoctialem, non ut quidam faciunt, ad solis ortum aestivalem; exinde mensam erigat, et missam celebret: «Fundamentum aliud nemo potest ponere, praeter id quod positum est quod est Christus Jesus.»
	Preparato il luogo del fondamento con acqua benedetta, il pontefice per scacciare le fantasie dei demoni, o il sacerdote se l’episcopo non può essere presente, asperga, e ponga la pietra con croce impressa nel fondamento recitando i salmi: Miserere mei, Deus, e: Fundamenta ejus in montibus sanctis, ecc. , con preghiere e orazioni appropriate come: «Degnati, Signore Dio Padre onnipotente, di inviare il tuo angelo dai cieli che custodisca, favorisca, visiti e difenda questo luogo, e tutti coloro che vi pregheranno e pregheranno in esso.» Detto e fatto ciò, l’episcopo si rivolga a oriente, cioè al sorgere del sole all’equinozio, non come fanno alcuni all’alba estiva; poi innalzi l’altare e celebri la messa: «Altro fondamento nessuno può porre, se non quello già posto che è Cristo Gesù.»Oriente
Mt 16,17
+
Mt 7,24

Sal 51 e 87
Pietra di fonda-zione




	Hic est illa petra super quam fundatur Ecclesia, unde: «Super hanc petram aedificabo Ecclesiam;» firmum quidem est, et stabile fundamentum, quod nec ventis cedet, nec torrentis impetu, nec stillicidio corruet.
	Questa è la pietra sopra la quale si fonda la Chiesa, da cui: «Su questa pietra edificherò la Chiesa;» è infatti un fondamento fermo e stabile, che non cederà né ai venti, né all’impeto dei torrenti, né alla pioggia goccia a goccia.Es 33,21 Es 17,5-7 Gn 28,11




	O homo, ingredere in hanc petram, et abscondere in fossa humo, sta in foraminibus hujus petrae, ut posteriora Domini videas, sequere hanc petram, ut te sitientem reficiat, huic petrae rostrum tuum allidas, ut renovetur, ut aquilae, juventus tua.
	O uomo, entra in questa pietra e nasconditi nella fossa di terra, stai nei fori di questa pietra, affinché tu veda le spalle del Signore, segui questa pietra, affinché ristori te assetato, poggia il tuo rostro a questa pietra, affinché venga rinnovato, come l’aquila, la tua giovinezza.Sal 103,5
Fonda-mento
Ef 2,20 + 1Cor 3,11ss. 




	Super hoc fundamento positum est fundamentum apostolorum et prophetarum, de quo Apostolus: «Superaedificati supra fundamentum apostolorum et prophetarum.» Est ergo Christus fundamentum fundamentorum; haec domus ad ortum aequinoctialem dirigitur, eo quod Ecclesia, quae militat in terris, se temperare debet aequanimiter in prosperis et adversis.
	Su questo fondamento è posto il fondamento degli apostoli e dei profeti, di cui l’Apostolo dice: «Edificati sopra il fondamento degli apostoli e dei profeti.» Cristo è dunque il fondamento dei fondamenti; questa casa è diretta verso l’oriente equinoziale, perché la Chiesa che milita sulla terra deve temperarsi equamente nei prosperi e negli avversi.

	Rursus ad orientem vertitur, tum quia in ea sol justitiae colitur; et ille, cui nomen est Oriens, adoratur, juxta illud: «Visitavit nos Oriens ex alto,» tum quia in orientalibus partibus est paradisus deliciarum quem Ecclesia recolit multiplicitate significationum; hic est hortus conclusus, fons signatus, ubi Adam positus est, ut operaretur et custodiret illum; ubi lignum scientiae boni et mali; ubi lignum vitae, ubi aliae arbores odoriferae, ubi quatuor flumina ex eadem scaturigine procedentia.
	Di nuovo si volge a oriente, sia perché in esso si adora il sole della giustizia; e colui il cui nome è Oriente, è adorato, secondo: «Ci ha visitato l’Oriente dall’alto,» sia perché nelle regioni orientali è il paradiso delle delizie che la Chiesa medita nella molteplicità dei significati; questo è il giardino recintato, la fonte sigillata, dove Adam fu posto, affinché lavorasse e lo custodisse; dove l’albero della conoscenza del bene e del male; dove l’albero della vita, dove altri alberi odoriferi, da cui scaturiscono quattro fiumi.Oriente 
Ml 3,20
Lc 1,78 
Paradiso





	In horto sunt irrigatio, fomentum, arbores et fructus; in Ecclesia sunt baptismus, unctio, fideles et opera, quae sapientibus absconduntur, sed parvulis revelantur.
	Nel giardino ci sono irrigazione, fertilizzante, alberi e frutti; nella Chiesa ci sono battesimo, unzione, fedeli e opere, che agli uomini sapienti sono nascoste, ma ai piccoli rivelate.



	Quid per Adam operarium et custodem, nisi ordinem intelligimus sacerdotalem? Ipsi sunt operarii, qui mittuntur ad messem; ipsi sunt vigiles qui custodiunt civitatem: de quibus, si de ligno comederint inobedientiae, dicitur: Videte ne forte sumant de ligno vitae; propter peccatum interdicitur hoc lignum, quod prius non fuerat interdictum, hoc est corpus Christi.
	Che cosa intendiamo per Adam come operatore e custode, se non l’ordine sacerdotale? Essi sono gli operai, che sono mandati alla messe; essi sono le guardie che custodiscono la città: di cui, se hanno mangiato dall’albero della disobbedienza, si dice: Guardate che non prendano dall’albero della vita; per il peccato è vietato questo albero, che prima non era vietato, cioè il corpo di Cristo.Albero della vita = Corpo di Cristo




	Lignum quod plantatum est secus decursus aquarum vitae; quia qui manducat carnem illam percipit vitam aeternam; sed qui manducat et bibit indigne, judicium sibi manducat et bibit. Per caeteras arbores odoriferas sanctos accipimus, quorum unus fuit ille, qui dixit: Ego sicut oliva fructificans in domo Dei; de quibus quoque dicit: Filii tui sicut novellae olivarum, in circuitu mensae tuae.
	L’albero che è stato piantato lungo il corso delle acque della vita; perché chi mangia quella carne riceve la vita eterna; ma chi mangia e beve indegnamente, giudizio mangia e beve per sé. Per gli altri alberi odoriferi intendiamo i santi, di cui uno fu colui che disse: Io come oliva fruttifera nella casa di Dio; di cui dice anche: I tuoi figli sono come giovani ulivi, intorno alla tua mensa.



	Quatuor flumina, quatuor sunt evangelistae; aquas de uno pectore Domini haurientes, quibus mundus irrigatur, et Ecclesia fecundatur; de quibus dicit: Elevaverunt flumina voces suas; hunc igitur orientem ad orientem adoremus, ut sole illustremur, ab oriente visitemur, ligno vitae fruamur, paradisi fluminibus irrigemur.
	Quattro fiumi, quattro sono gli evangelisti; attingendo acque dal petto dell’unico Signore, con le quali il mondo è irrigato e la Chiesa fecondata; di cui dice: Hanno elevato i fiumi le loro voci; dunque adoriamo questo Oriente verso Oriente, affinché siamo illuminati dal sole, visitati dall’oriente, godiamo dell’albero della vita, siamo irrigati dai fiumi del paradiso.4 fiumi = evan-gelisti


	CAPUT III. DE ALTARI.
	CAPITOLO III. SULL’ALTARE.



	Nunc volet ad me unus de seraphim, et assumpto carbunculo de altari tangat labia mea Christus, maximus angelorum, angelus magni consilii, mihi peccatori non objiciat, quare «assumis testamentum meum per os tuum,» sed charitatis igne de se altari assumpto, a quo est donorum omnium plenitudo, mea labia tangat, ut de altari non loquantur dolum aut vana, sed viris sacerdotalibus approbanda.
	Ora uno dei Serafini voli verso di me, prenda un carbone dall'altare e tocchi le mie labbra; Cristo, il più grande degli angeli, l'Angelo del grande consiglio, non mi rimproveri, peccatore: "Perché prendi la mia alleanza sulla tua bocca?" (Sal 50,16). Ma con il fuoco del suo amore, preso dall'altare, da cui proviene la pienezza di tutti i doni, tocchi le mie labbra, affinché non dicano nulla di falso o di vano sull'altare, ma solo ciò che può essere approvato dagli uomini spirituali.Is 6




	Noe itaque primus altare construxisse, deinde Abraham, Isaac et Jacob altaria aedificasse leguntur, quae non aliud quam lapides erecti intelliguntur, super quos sacrificia mactabant.
	Noè dunque si dice che abbia costruito per primo l’altare, poi Abramo, Isacco e Giacobbe edificarono altari, che si intendono non altro che pietre erette, sopra le quali compivano sacrifici.Patriarchi




	Aliquando vero ignis de coelo descendens oblatum sacrificium consumebat, unde Cain fratrem suum occidit; quia inflammavit Dominus super Abel et sacrificium ejus; ignis enim coelestis Abel sacrificium consumpsit; Cain vero sacrificium intactum remansit.
	Talvolta, però, il fuoco scendendo dal cielo consumava il sacrificio offerto, ciò per cui Caino uccise suo fratello; perché il Signore accese il fuoco  sopra Abele e il suo sacrificio; infatti il fuoco celeste consumò il sacrificio di Abele; il sacrificio di Caino invece rimase intatto.Caino e Abele




	Et vide quod altaria et arae indifferenter aliquoties inveniuntur; haec tamen differentia est inter altare et aram, quod altare, quasi alta res, vel alta ara dicatur, in quo sacerdotes incensum adolebant; ara vero quasi area, id est plana, vel ab ardore dicatur; quia in ea sacrificia ardebant.
	E osserva che altari e aree si trovano talvolta indifferentemente; tuttavia questa è la differenza tra altare e ara, che l’altare, come cosa alta o alta ara, si dica, in cui i sacerdoti bruciavano l’incenso; l’ara invece come area, cioè piatta, o dall’ardere si dica; perché in essa i sacrifici bruciavano.



	Moyses etiam fecit altare de lignis setim, et etiam altare thymiamatis, quod vestivit auro purissimo; Salomon quoque altare aureum fabricavit.
	Mosè fece anche un altare di legno puro, e anche un altare di incenso, che vestì di oro purissimo; anche Salomone fabbricò un altare d’oro.



	Ab istis antiquis patribus altaria modernorum sumpsere exordium, quae in cornua quatuor eriguntur, quorum quaedam sunt unius lapidis, quaedam ex pluribus componuntur.
	Da questi antichi padri gli altari dei moderni hanno preso inizio, che si ergono con quattro angoli, alcuni dei quali sono di una pietra sola, altri composti da più.Una o più pietre




	Lapides in altaria erecti, et altare aureum, et haec nostra altaria lapidea Christum significant, qui est lapis de monte sine manibus excisus, lapis quadratus, stabilis, super quem nostrarum orationum vota congerimus, unde orationes per Jesum Christum Dominum, terminamus; super quem agnum mactamus, vitulum et haedum, dum Christi innocentiam, opera, poenitentiam consecramus; super quem corpus Christi conficimus, quoniam in eum credentes ex eo reficimur; et cum eo quasi multa membra corpus unum, et quasi multi lapides altare unum efficimur.
	Le pietre erette come altari, e l’altare d’oro, e questi nostri altari di pietra significano Cristo, che è la pietra tagliata dalla montagna senza mani, pietra quadrata, stabile, sopra la quale accumuliamo i voti delle nostre preghiere, perciò concludiamo le preghiere “per Gesù Cristo Signore”; sopra cui uccidiamo l’agnello, il vitello e il capretto, mentre consacriamo l’innocenza di Cristo, le opere, la penitenza; sopra cui costruiamo il corpo di Cristo, perché credendo in lui da esso siamo rinnovati; e con lui come molte membra diventiamo un corpo unico, e come molti sassi diventiamo un unico altare.Altare = Corpo di Cristo, fatto da tante pietre


	Aureus est, quia « in eo sunt omnes thesauri sapientiae, et scientiae Dei absconditi.»
	È d’oro, perché “in esso sono tutti i tesori della sapienza e della scienza di Dio nascosti.”Col 2,3




	Arae quoque et altaria crucem Domini repraesentant; agnus igitur, et haedus, et vitulus in ara Christus est in cruce suspensus, qui cum sit innocens, peccata nostra tulit, et terram nostrae carnis perdomuit, et semine Spiritus sancti fruge ditavit.
	Anche le aree e gli altari rappresentano la croce del Signore; quindi l’agnello, il capretto e il vitello nell’ara sono Cristo sospeso sulla croce, che essendo innocente ha portato i nostri peccati, e ha dominato la terra della nostra carne, e ha arricchito con il seme dello Spirito Santo.Altare = croce




	Gradus, quibus ad altare ascenditur, sunt martyres, quos, quia pro ejus amore sanguinem suum fudere, sponsa in Cantico amoris ascensum purpureum appellavit, vel per altare uniuscujusque fidelis cor, lapideum fidei soliditate, aureum sapientiae dote.
	I gradini per cui si sale all’altare sono i martiri, i quali, perché per amore suo versarono il loro sangue, la sposa nel Cantico dell’amore chiamò la salita purpurea, oppure per l’altare di ciascun fedele il cuore, solido nella fede come pietra, dorato nel dono della sapienza.



	Per gradus virtutes accipimus, habens quindecim gradus, quibus Salomon in templum ascendendum instituit, quos Propheta in quindecim psalmis continue demonstravit, quos beatus vir ascensiones in corde suo disposuit.
	Per i gradini riceviamo le virtù, avendo quindici gradini, con cui Salomone ordinò di salire al tempio, che il Profeta mostrò continuamente in quindici salmi, che l’uomo beato dispose come ascensioni nel suo cuore.Scala di Gia-cobbe




	Haec scala est, per quam Jacob angelos ascendere et Descendere vidit.
	Questa è la scala, per la quale Giacobbe vide gli angeli salire e scendere.



	Altare quoque locus secretior appellatur, juxta illud Apocalypsis: Exivit Angelus de altari, hoc est Christus de loco secretiori.
	L’altare è anche chiamato luogo più segreto, secondo quello dell’Apocalisse: uscì l’angelo dall’altare, cioè Cristo dal luogo più segreto.



	Altare vero de lignis setim, est via justorum munda, videlicet, firma et incorrupta, ad offerenda sacrificia bonorum praeparata operum, ubi carnes animalium mactantur; quia carnem suam cum vitiis et concupiscentiis crucifigunt, et Deo in odorem suavitatis hostiam viventem offerunt.
	L’altare invece di legno puro è la via dei giusti pura, cioè solida e incorrotta, preparata per offrire i sacrifici delle opere buone, dove le carni degli animali vengono uccise; perché crocifiggono la loro carne con vizi e concupiscenze, e a Dio offrono un’offerta viva odorosa di dolcezza.



	Altare thymiamatis, quod etiam fuit de lignis setim, auro vestitum, est conversatio perfectorum, qui sunt in fide firmi, sapientia fulgidi, quatuor virtutibus eminentes, orationibus vacantes ad suscipiendum et fovendum charitatis ignem, ad offerenda virtutum libamina praeparati: studeamus itaque, fratres, ut nostra altaria per altare ad altare valeant pervenire.
	L’altare di incenso, che fu anch’esso di legno puro, vestito d’oro, è la condotta dei perfetti, che sono saldi nella fede, splendenti nella sapienza, eminenti nelle quattro virtù, liberi per le preghiere a ricevere e nutrire il fuoco della carità, preparati ad offrire le primizie delle virtù: sforziamoci dunque, fratelli, affinché i nostri altari possano giungere di altare in altare.

	CAPUT IV. DE PARTIBUS ECCLESIAE 
	CAPITOLO IV. SULLE PARTI DELLA CHIESA Ap 21 e 22; Tob 13,17
Pianta cruci-forme e roton-da




	Lapides pretiosi omnes muri tui, et turres Hierusalem gemmis aedificabuntur, sic aedificatur Ecclesia, ut habeat pavimentum cum subterraneis cryptis, quatuor parietibus longa lataque surgat in altum; quaedam tamen in modum crucis formantur, quaedam rotundae fiunt, muris de lapidibus caementoque compactis cum fenestris aliquibus obliquatis, et ostiis; continens infra se cancellos et pulpita, columnas cum basibus et capitellis, trabes, tigna et tegulas, cocleas et cum luricatis tabulata; de foris adnectuntur exedrae, coemeteria, turres et claustra.
	Pietre preziose sono tutte le tue mura e le torri di Gerusalemme saranno costruiti con gemme, così viene costruita la Chiesa, affinché abbia il pavimento con cripte sotterranee, si elevi in alto con quattro pareti lunghe e larghe; alcune però sono formate a forma di croce, altre diventano rotonde, con muri di pietre e cemento compatti con alcune finestre inclinate e porte; contenendo all’interno cancelli e pulpiti, colonne con basi e capitelli, travi, travicelli e tegole, scale a chiocciola e tavolati; dall’esterno sono annessi esedre, cimiteri, torri e chiostri.Pavimento=popolo, cripte= eremiti, lunghezza=costanza, larghezza=amore




	Pavimentum, quod pedibus calcatur, vulgus est, cujus laboribus Ecclesia sustentatur: cryptae subterraneae, sunt eremitae, cultores equidem secretioris vitae; doctrinis quatuor Evangeliorum velut parietibus surgunt in alta virtutum; longitudo ejus longanimitas est quae patienter adversa tolerat, donec ad patriam perveniat; latitudo charitas est quae dilatato sinu mentis amicos in Deo et inimicos diligit propter Deum.
	Il pavimento, calpestato dai piedi, è il popolo, con il cui lavoro la Chiesa è sostenuta: le cripte sotterranee sono gli eremiti, cultori della vita più segreta; attraverso gli insegnamenti dei quattro Vangeli si elevano come mura nelle alte virtù; la lunghezza è la longanimità che sopporta pazientemente le avversità finché raggiunge la patria; la larghezza è la carità che ama amici in Dio e nemici per Dio con ampiezza di mente.Altezza = speranza

Croce




	Altitudo spes est retributionis futurae, quae prospera et adversa contemnit, donec videat bona Domini in terra viventium; sed quae in modum crucis fiunt, nos mundo crucifigi, vel Crucifixum sequi debere ostendunt, juxta illud: « Qui vult post me venire abneget semetipsum, et tollat crucem suam et sequatur me.»
	L’altezza è la speranza della futura ricompensa, che disprezza prosperità e avversità, finché non vede i beni del Signore sulla terra dei viventi; ma quelle che sono a forma di croce mostrano che noi dobbiamo essere crocifissi al mondo cioè seguire il Crocifisso, secondo quanto detto: “Chi vuole venire dietro a me rinneghi se stesso e prenda la propria croce e mi segua.”



	Quae fiunt in modum circuli significant Ecclesiam dilatatam per circulum orbis, unde: « In fines orbis terrae verba eorum, » vel quod de circulo orbis perveniamus ad circulum coronae aeternitatis.
	Quelle che sono a forma di cerchio significano la Chiesa estesa per il cerchio del mondo, da cui: “Fino ai confini della terra giungano le loro parole”, oppure che dal cerchio del mondo arriviamo al cerchio della corona dell’eternità.Cerchio




	Muri lapidum caementati sunt religiosorum in fide et operatione fortium collegia, vinculo charitatis unita, infirmos suis orationibus munientia, de quibus lapides pretiosi, sunt omnes muri tui Hierusalem, et alibi: « Aedificentur muri tui Hierusalem ; » ergo lapides in muris quatuor, sunt homines in collegiis, in quatuor mundi partibus constitutis, vel in quatuor eruditis, vel quatuor virtutibus stabilitis, omnes sunt expoliti et quadrati, pretiosi et gemmati, id est mundi, et firmi, virtutibus ornati per manum summi artificis ordinati, qui tanto amplius rutilant, quanto magis charitate fervent; quorum quidam sustinent alios, ut apostoli, quidam sustinent et sustinentur, ut doctores, quidam sustinentur ut imbecilles; qui quanto differentius excellunt, tanto humiliores aedificium plus elevant, quos omnes lapis angularis fidei unitate, et bitumine charitatis compaginat.
	I muri di pietre cementate sono le comunità dei religiosi forti nella fede e nelle opere, uniti dal vincolo della carità, sostenendo i deboli con le loro preghiere, di cui le pietre preziose sono tutti i muri di Gerusalemme e altrove: “Saranno costruiti i tuoi muri, Gerusalemme”; quindi le pietre nei quattro muri sono uomini nelle comunità, costituiti nelle quattro parti del mondo, o nei quattro istruiti, o stabiliti nelle quattro virtù, tutti levigati e quadrati, preziosi e gemmati, cioè puri e saldi, ornati di virtù, ordinati dalla mano del sommo artefice, che brillano tanto più quanto più ardono di carità; alcuni sostengono altri, come gli apostoli, alcuni sostengono e sono sostenuti, come i dottori, alcuni sono sostenuti come i deboli.  Quanto più sono diversi, tanto più umilmente innalzano l'edificio; tutti i quali la pietra angolare della fede unisce, e il bitume della carità cementa.Pietre = uomini


	Caementum quoque constat ex calce, aqua et sabulo; calx est fervor charitatis, aqua Spiritus sanctus, quibus sabulum admiscet, cum spirituales de terrenis sollicitudinem gerunt, sine quibus in hac vita non vivitur, qui in fluctibus saeculi conquatiuntur, et ictibus constantiae murum efficiunt, et patientiae antemurale praeponunt, unde: « Urbs fortitudinis nostrae Sion, ponetur in ea murus et antemurale » in passione; vel per muros Scripturas sanctas accipimus, quibus haereticorum importunitatem excludimus.
	Il cemento consiste anche di calce, acqua e sabbia; la calce è il fervore della carità, l’acqua è lo Spirito Santo, a cui si mescola la sabbia, quando gli spirituali si occupano delle preoccupazioni terrene, senza i quali non si vive in questa vita, che scuotono nelle onde del mondo e con i colpi della costanza edificano il muro, e pongono l’avamposto della pazienza, da cui: “La città della nostra forza, Sion, vi sarà un muro e un avamposto” nella passione; oppure tramite i muri riceviamo le Sacre Scritture, con cui escludiamo la importunità degli eretici.



	Fenestrae, quae tempestatem excludunt, et lumen inducunt, sunt doctores qui haeresum turbini resistunt et fidelibus Ecclesiae lucem infundunt, unde: « En ipse stat post parietem nostrum, respiciens per fenestras; » velatus enim pariete nostrae mortalitatis de alto nos per fenestras, id est apostolos, illuminavit, qui illuminat omnem hominem venientem in hunc mundum.
	Le finestre, che escludono la tempesta e introducono la luce, sono i dottori che resistono al turbine dell’eresia e infondono luce ai fedeli della Chiesa, da cui: “Ecco, egli sta dietro al nostro muro, guardando attraverso le finestre”; infatti coperto dal muro della nostra mortalità ci illuminò dall’alto attraverso le finestre, cioè gli apostoli, che illuminano ogni uomo veniente in questo mondo.Finestre

Ct




	Vitrum fenestrarum, per quod nobis radius solis jaculatur, mens doctorum est quae coelestia per speculum in aenigmate contemplatur, vel per quam velut per speculum in aenigmate nobis sol verus illabitur; et vide quia fenestrae quandoque obliquantur, id est intus latiores fiunt, quod Salomon excogitavit; quia doctor, qui jubar supernae contemplationis, vel ad monumentum perspicit, sinum cordis quandoque dilatat, et ad majora capescenda solerti exercitatione se praeparat.
	Il vetro delle finestre, attraverso cui ci colpisce il raggio del sole, è la mente dei dottori che contempla le cose celesti per specchio in enigmi, oppure attraverso cui come per specchio il vero sole ci illumina nell’enigma; e vedi che le finestre a volte sono oblique, cioè internamente più ampie, che Salomone ideò; perché il dottore, che contempla il fulgore della contemplazione celeste, o guarda al monumento, a volte dilata la cavità del cuore e si prepara con esercizio assiduo a comprendere cose maggiori.



	Vel per fenestras, quae clausae turbinem excludunt, patulae includunt, intellige quinque sensus corporis, qui circumcisi, sunt janua vitae; lascivi, sunt ostia mortis, unde Jeremias: mors intrat per fenestras nostras; si extra quoque stringuntur, ne vanitates hauriant, et intus ad dona spiritualia patent.
	Oppure attraverso le finestre chiuse che escludono il turbine, le finestre aperte includono, intendi i cinque sensi del corpo, che se tagliati, sono la porta della vita; se lascivi, sono le porte della morte, da cui Geremia: la morte entra attraverso le nostre finestre; se anche all’esterno sono chiuse, affinché non attingano vanità, e all’interno si aprono ai doni spirituali.



	Vel per fenestras Scripturas intellige sacras, quae nocua prohibent, et in ecclesiis habitantes illuminant, hae quoque intus sunt latiores; quia mysticus sensus est amplior, et litterali praecellit.
	Oppure attraverso le finestre comprendere le Scritture sacre, che vietano ciò che è nocivo e illuminano coloro che abitano nelle chiese, queste finestre sono anche più ampie all’interno; perché il senso mistico è più ampio e prevale su quello letterale.



	Ostium ecclesiae Christus est, unde: « Ego sum ostium. Per me si quis introierit salvabitur; » « Nemo enim vadit ad Patrem nisi per Christum; » cum enim dicatur ab obstando, vel ostendendo, vel ab hostibus (fiunt enim ostia, ut hostes repellantur, et hospites admittantur), ipse est qui resistit superbis et humilibus dat gratiam, qui per justitiam obstans, infideles arcebit a regno et per infinitam misericordiam suam aditum ostendens, et pandens, fideles introducet in regnum; pluraliter autem dicuntur ostia, quia multae viae Domini, unde: « Vias tuas, Domine, demonstra mihi; et semitas tuas edoce me; » valvae autem dicuntur a volvendo; fores, a forinsecus educendo; portae, a portando; ii sunt apostoli, quorum praedicatione portamur ad fidem, et per fidem ad beatitudinem.
	La porta della Chiesa è Cristo, da cui: “Io sono la porta. Per me chi entrerà sarà salvato”; “Nessuno va al Padre se non per Cristo”; infatti quando si parla di ostacolare, o mostrare, o dagli avversari (infatti diventano porte per respingere i nemici e ammettere gli ospiti), egli è colui che resiste ai superbi e concede grazia agli umili, che ostacolando con giustizia allontana gli infedeli dal regno e attraverso la sua infinita misericordia mostra e apre l’accesso, introducendo i fedeli nel regno; plurali sono dette le porte perché ci sono molte vie del Signore, da cui: “Mostrami le tue vie, Signore, e ammaestrami nei tuoi sentieri”; i battenti sono detti per il movimento; le porte, per condurre dall’esterno; i portali sono per portare; questi sono gli apostoli, attraverso la cui predicazione siamo portati alla fede e attraverso la fede alla beatitudine.Porta = Cristo


	Per cancellos, qui sunt arcae fenestrae, prophetas et alios obscuros doctores accipimus Ecclesiae militantis, in quibus ob duo charitatis praecepta, quandoque columnulae duplicantur, secundum quod et apostoli bini ad praedicandum mittuntur; vel quia dorsalia sunt sedentium, diversas mansiones in domo Patris: Vel cancellus, quae est pars humilis in palatio, mysticat, quanta debeat esse humilitas in clero, siquidem ut legitur in Paralipomenon: Salomon fecit basim aeneam, et in medio basilicae posuit eam, stetitque super eam, et extendens manum suam, loquebatur populo Dei.
	Attraverso i cancelli, che sono le finestre delle arcate, comprendiamo i profeti e altri dottori oscuri della Chiesa militante. A causa dei due precetti della carità a volte le colonnine si raddoppiano, ecco anche perché gli apostoli sono mandati a predicare in coppia; oppure perché sono gli schienali di chi siede, le varie dimore nella casa del Padre: oppure il cancello, che è la parte umile del palazzo, indica quanto debba essere l’umiltà nel clero, infatti come si legge nei Paralipomeni: Salomone fece la base di bronzo, e la pose nel mezzo della basilica, e stando sopra di essa, stese la mano e parlava al popolo di Dio.Fines-tre = profeti




	Esdras autem fecit gradum ligneum ad loquendum, in quo stans super universum populum eminebat, a quibus nostra pulpita traxere originem, et dicuntur pulpita quasi publica, ut quidam aiunt; licet autem lapideis saepius utamur, nulla tamen a mysterio vacant.
	Esdra invece fece una tribuna di legno per parlare, sul quale si ergeva stando sopra tutto il popolo, da cui i nostri pulpiti hanno tratto origine. Pulpiti significano pubblici, come alcuni dicono; sebbene spesso usiamo quelli di pietra, tuttavia non sono privi di mistero.Pulpito




	Pulpitum est igitur vita perfectorum.
	Il pulpito è dunque la vita dei perfetti.



	Supereminens itaque pontifex innuit, quod merito perfectioris vitae actionem vulgi transcendat intelligentia sacramentorum, quae ad instar aeris nulla diuturnitate deficiunt, vel in doctrinis apostolorum, qui usque adeo sicut aes fuere sonori, quod « in omnem terram exivit sonus eorum.» Transcendat etiam imitatione Dominicae passionis, se ipsum abnegando, crucem bajulando, et in cruce Domini gloriando; quia Dominus regnavit a ligno; transcendat autem in fidei soliditate, et se vicarium Christi ostendat, qui est lapis angularis inter utrumque medius, sicut et hic est inter clerum et populum collocatus.
	Pertanto il sommo pontefice suggerisce che per merito della vita più perfetta, trascenda l’azione del popolo l’intelligenza dei sacramenti, che come l’aria non manca mai di durata, oppure nelle dottrine degli apostoli, che furono così sonore come il bronzo, che “il loro suono si diffuse in tutta la terra.” Trascenda anche nell’imitazione della passione del Signore, rinnegando sé stesso, portando la croce, e glorificando nella croce del Signore; perché il Signore regnò dal legno; trascenda però nella solidità della fede, e si mostri vicario di Cristo, che è la pietra angolare tra i due, come qui è collocato tra il clero e il popolo.



	Columnae quae domum fulciunt, sunt episcopi, qui machinam Ecclesiae verbo et vita sustentant, qui propter sonoritatem divini eloqui dicuntur argentei, ut in Canticis: « Columnas fecit argenteas, » quae, licet sint numero plures, tamen septem esse dicuntur, juxta illud: « Sapientia aedificavit sibi domum, et excidit columnas septem; » quia debent esse Spiritus sancti gratia septiformi repleti. « Jacobus et Joannes, ut ait Apostolus, videbantur esse columnae.» Bases columnarum sunt apostolici viri, universalem Ecclesiae machinam supportantes. Capita columnarum sunt mentes episcoporum; sicut enim a capite membra, sic a mente nostra verba diriguntur, et opera.
	Le colonne che sostengono la casa sono i vescovi, che sostengono la struttura della Chiesa con parola e vita, che per la sonorità del divino discorso sono dette d’argento, come nei Cantici: “Fece colonne d’argento,” le quali, sebbene siano molte in numero, sono dette sette, secondo: “La Sapienza si costruì una casa e fece sette colonne;” perché devono essere riempite della grazia dello Spirito Santo in forma settiforme. “Giacomo e Giovanni, come dice l’Apostolo, sembravano essere colonne.” Le basi delle colonne sono gli uomini apostolici, che sostengono la macchina universale della Chiesa. Le teste delle colonne sono le menti dei vescovi; come infatti dalle teste provengono i membri, così dalla nostra mente sono dirette le parole e le opere.Colonne = vescovi

7




	Capitella sunt verba sanctae Scripturae, quorum meditationi subdimur, et observantiae.
	I capitelli sono le parole della Sacra Scrittura, a cui ci sottoponiamo per meditazione e osservanza.



	Trabes, quae domum conjungunt sunt principes saeculi vel praedicatores, qui Ecclesiae muniunt unitatem, hi verbo, illi facto haereticos exterminando et schismata compescendo.
	Le travi, che uniscono la casa, sono i principi del secolo o predicatori, che difendono l’unità della Chiesa, questi con la parola, quelli con l’opera eliminando eretici e reprimendo scismi.



	Tigna sunt praedicatores, de quibus dicitur: « Tigna domorum nostrarum cedrina; » praedicatores namque debent esse virtutibus imputribiles; et odore suae praedicationis et vitae serpentes, id est daemones effugantes.
	I travicelli sono i predicatori, dei quali si dice: “I travi delle nostre case sono cedri;” infatti i predicatori devono essere incorruttibili nelle virtù; e con l’odore della loro predicazione e vita scacciano serpenti, cioè demoni.



	Tegulae, quae imbrem a domo repellunt sunt milites qui Ecclesiam a paganis et ab hostibus protegunt, qui tignis incidunt, et innituntur; quia praedicatoribus connituntur, et eis obsequuntur, unde per eos ad alta levantur.
	Le tegole, che respingono la pioggia dalla casa, sono i soldati che proteggono la Chiesa dai pagani e dai nemici, che incidono sulle travi e si appoggiano; perché si uniscono ai predicatori e obbediscono a loro, da cui per loro vengono sollevati verso l’alto.

	Cochleae, quarum exemplar a templo sumitur Salomonis, sunt viae muris intervolutae latenter; per quas arcana cogitationum singulorum accipimus, quas soli qui ad coelestia gradiuntur agnoscunt, sed nec ipsi plene; quia solus Deus; quamvis enim ostium pateat: quoniam actus patent operum, et confessio sacramentorum; solus tamen Deus scrutator est cordium.
	Le scale a chiocciola, il cui modello si prende dal tempio di Salomone, sono vie che si snodano tra i muri nascosti; attraverso le quali comprendiamo gli arcani dei pensieri di ciascuno, che solo coloro che ascendono alle cose celesti conoscono, ma nemmeno essi pienamente; perché solo Dio conosce; infatti anche se la porta è aperta: perché le azioni delle opere sono manifeste, e la confessione dei sacramenti; solo Dio tuttavia scruta i cuori.



	Tabulata per Salomonem ad ambulandum circa templum instituta, quae in Evangelio pinnacula nominantur, sunt gradus Ecclesiae militantis, unde tria tabulata in templo Salomonis fuisse leguntur, superius, medium, et inferius, propter tres ordines, virginum, continentium et conjugatorum.
	I pavimenti, istituiti da Salomone per camminare attorno al tempio, che nel Vangelo sono chiamati pinnacoli, sono i gradini della Chiesa militante, da cui si legge che nel tempio di Salomone vi erano tre pavimenti, superiore, medio e inferiore, a causa dei tre ordini: delle vergini, dei continenti e dei coniugati.



	Luricae, vel luriculae sunt latera tabulatorum per gyrum facta, muri vel cancelli, vel quaevis apodiatoria, ne doctores in tabulatis sedentes, et populo praedicantes, juxta illud: « Praedicate super tecta, » labantur ad ima sicut Ochoziae regi Samariae, qui per cancellos decidit, legitur accidisse, per has divina praesidia figurantur, quae nos in hoc saeculo laborantes et pro captu nostro ad superiora nitentes, ne deficiamus, adjuvant.
	Le scale a chiocciola o luricole sono i lati dei pavimenti fatti attorno, muri o cancelli, o qualsiasi dispensa, affinché i dottori seduti sui pavimenti e predicando al popolo, secondo: “Predicate sui tetti,” non scivolino verso il basso come al re Ocozia di Samaria, che attraverso i cancelli cadde, si legge che accadde, per questi sono figurate le divine protezioni, che aiutano noi, lavoranti in questo secolo e tendenti al meglio secondo le nostre possibilità, a non cadere.



	Haeretici et schismatici, quorum figura exstitit Ochozias, licet aliquando bonae actionis arcem conscendere videantur, tamen, quia compagem unitatis non habent, divinae protectionis praesidiis et munimentis destituti ad vitiorum infima relabuntur.
	Eretici e scismatici, la cui figura è stata Ocozia, sebbene a volte sembri che salgano all’arco delle buone azioni, tuttavia, perché non hanno l’orditura dell’unità, privi delle protezioni e dei presidi della divina protezione ricadono negli infimi dei vizi.



	Reclinatoria quoque in Ecclesia fiunt, per quae viros contemplativos accipimus, in quibus Deus sine offensa quiescit; quia qui claritatem aeternae vitae contemplantur, auro comparantur, unde: « Reclinatorium fecit aureum».
	Vi sono anche le sedie reclinabili nella Chiesa, attraverso le quali accogliamo uomini contemplativi, nei quali Dio riposa senza offesa; perché coloro che contemplano la chiarezza della vita eterna, sono comparati all’oro, da cui: “Fece la sedia reclinabile d’oro.”sedili




	Exedrae, sunt arcus murati in coemeterio constituti et dicuntur exedrae, extra scilicet adhaerentes.
	Le esedre sono archi murati posti nel cimitero e si chiamano esedre, ossia aderenti all’esterno.



	In porticibus Salomonis erant tria genera sedium, ut ait Isidorus: cathedrae doctorum, sinedrae auditorum, a considendo dictae; exedrae assessorum, ubi judex cum assessoribus aliquid tractabat secretius; licet exedra quandoque pro thalamo ponatur, unde, et in exedris, velut in thalamis mortui sepeliuntur.
	Nei portici di Salomone vi erano tre tipi di sedili, come dice Isidoro: le cattedre dei dottori, le sedie degli uditori, dette da sedere; le esedre degli assessori, dove il giudice con gli assessori trattava qualcosa in segreto; sebbene talvolta l’esedra venga posta per la camera, da cui anche nelle esedre, come nei talami, sono sepolti i morti.



	Coemeterium est mortuorum dormitorium, nam in Christo morientes non dicuntur mortui, sed dormientes.
	Il cimitero è il dormitorio dei morti, infatti i morenti in Cristo non sono detti morti, ma dormienti.cimitero




	Tribus de causis mortui circa ecclesiam sepeliuntur, ut orationibus fidelium ad ecclesiam venientium Domino commendentur; ut, sicut mater Ecclesia saeculo mortuos, Christo baptismate genuit et lacte nutrivit, sic carne mortuos gremio foveat et orationibus Deo commendet; ut, sicut sepeliuntur in patrimonio Jesu Christi, sic sint cohaeredes ejus in regno Dei.
	Per tre motivi i morti sono sepolti intorno alla chiesa, affinché con le preghiere dei fedeli che vengono alla chiesa siano raccomandati al Signore; affinché, come la madre Chiesa nel mondo generò i morti in Cristo con il battesimo e li nutrì con il latte, così accolga i morti nella carne nel grembo e li raccomandi a Dio con preghiere; affinché, come sono sepolti nel patrimonio di Gesù Cristo, così siano coeredi nel regno di Dio.

	Forte ob hanc causam, noluit Abraham sepelire conjugem suam in agro Ephron, nisi pretio dato, ne si sepulta fuisset in patrimonio infidelis, pater infidelitatis actitaret, in ea se habere aliquid rationis; forte ob eamdem causam non debemus ecclesias aedificare, nisi in fundo, in Jesu-Christi patrimonio computato; et vide, quia forte a duplici spelunca exedrae cum sepulcris lapideis originem habuere, nec vacat a mysterio, quoniam anima dormiens a curis saecularibus quiescere debet in requie actionis, et contemplationibus vacare, ingrediens in foraminibus petrae, et abscondens se in fossa humo, vel forte a Mausoleis et pyramidibus gentilium; quia quidquid corpori humano impenditur, non est salutis praesidium, sed humanitatis solatium.
	Forse per questa ragione, Abramo non volle seppellire la moglie nel campo di Efron, se non pagando un prezzo, affinché, se fosse stata sepolta nel patrimonio di un infedele, il padre dell’infedeltà non potesse agire come se vi fosse qualcosa di diritto; forse per la stessa ragione non dobbiamo edificare chiese se non sul fondo, calcolato come patrimonio di Gesù Cristo; e osserva, perché forse da una doppia spelonca le esedre con tombe di pietra hanno avuto origine, e non manca il mistero, poiché l’anima dormiente dai travagli mondani deve riposare nella quiete dell’azione, e liberarsi per contemplazioni, entrando nei fori della pietra, e nascondendosi nella fossa della terra, o forse dai mausolei e dalle piramidi dei pagani; perché tutto ciò che è destinato al corpo umano non è protezione per la salvezza, ma conforto per l’umanità.



	In ecclesiis autem nullus debet sepeliri, nisi sit persona altis praedita, intuitu meriti vel sacramenti; sed de iis plenius in tractatu mortuorum dicetur inferius.
	Nelle chiese però nessuno deve essere sepolto, se non è persona dotata di elevata dignità, per merito o sacramento; ma di costoro si parlerà più pienamente nel trattato sui morti più avanti.



	Turres alicubi una, alicubi duae, alicubi quatuor, duae in anteriori, et duae in posteriori parte in locis eminentibus construuntur; quibus crux, aut gallus superponitur, in quibus campanae suspenduntur.
	Le torri a volte sono una, a volte due, a volte quattro; due nella parte anteriore e due in quella posteriore, costruite in luoghi elevati; sulle quali è posta la croce o il gallo, dove sono sospese le campane.torri




	Turris una est praedicatorum vita, vel ipse praedicator, et pinnaculum ejus vita, seu mens quae tendit ad alta, haec est « turris David, ut legitur in Canticis, aedificata cum propugnaculis in monte Libani, quae respicit contra Damascum: Mille clypei pendent ex ea, et omnis armatura fortium».
	La torre è la vita dei predicatori, o il predicatore stesso, e il suo pinnacolo è la vita, ossia la mente che tende alle cose alte; questa è la “torre di Davide, come si legge nei Cantici, costruita con bastioni sul Monte Libano, che guarda verso Damasco: Mille scudi pendono da essa, e tutta l’armatura dei forti.”



	Vita praedicatorum debet esse constans, et inexpugnabilis ad defendenda fidei aedificia, ad repellenda hostium tela, cum sit a David, id est forti manu et desiderabili rege constructa, et debet in virtutum altitudine permanere, ut respiciat contra Damascum hostes a longe venientes.
	La vita dei predicatori deve essere costante e inespugnabile per difendere le costruzioni della fede, per respingere le armi dei nemici, poiché è stata costruita da Davide, cioè da una mano forte e da un re desiderabile, e deve permanere nell’altezza delle virtù, per guardare verso Damasco i nemici che vengono da lontano.



	Damascus est metropolis Syriae, quae usque in hodiernum diem Hierusalem expugnavit, et etiam captivavit, per quam intelligimus hominum multitudinem, vel malignorum spirituum, a quorum insidiis est praecavendum; est autem haec vita munita propugnaculis, si gratia addatur miraculorum, vel irrefragabilibus sententiis Scripturarum freta clypeo rationis; armata vero armis operationis, haec se ab haereticis munit, illosque percutit, de qua nobis resistendi et vivendi exempla dependent.
	Damasco è la metropoli della Siria, che fino ad oggi ha conquistato Gerusalemme e anche catturato, attraverso la quale comprendiamo la moltitudine degli uomini, o degli spiriti maligni, dalle cui insidie è necessario guardarsi; questa vita è protetta da bastioni, se si aggiunge la grazia dei miracoli o le sentenze inoppugnabili delle Scritture come scudo della ragione; armata però con le armi delle opere, questa si difende dagli eretici e li colpisce, dai quali dipendono per noi esempi di resistenza e di vita.

	Duae turres sunt duae leges; quatuor vero, doctrina quatuor evangelistarum, anteriores Matthaeus et Joannes, corporaliter cum Deo conversati; posteriores Lucas et Marcus, apostolorum discipuli: Legem Moysi edidit Dominus in monte Sina; Evangelium quoque in monte, montes docuit et in Thabor ejus praemium revelavit, insinuans quod per observantiam mandatorum ejus de Sion perveniemus ad Thabor, de speculatione ad comprehensionem.
	Due torri sono due leggi; quattro invece, la dottrina dei quattro evangelisti, i primi Matteo e Giovanni, che vissero corporalmente con Dio; i secondi Luca e Marco, discepoli degli apostoli: il Signore diede la Legge di Mosè sul monte Sinai; anche il Vangelo sul monte insegnò e sul Tabor rivelò il suo premio, insinuando che per l’osservanza dei suoi comandamenti da Sion perverremo al Tabor, dalla speculazione alla comprensione.



	Vel duae turres, et quatuor turres sunt praedicatores in his legibus et doctrinis instructi, de quibus: « Fiat pax in virtute tua, et abundantia in turribus tuis».
	Oppure due torri, e quattro torri sono i predicatori istruiti in queste leggi e dottrine, dei quali si dice: “Sia pace nella tua forza e abbondanza nelle tue torri.”croce




	Crux superponitur; quia frustra loquitur lingua praedicatoris, nisi adfuerit fides Mediatoris, et quia non est nisi in cruce Domini gloriandum.
	La croce è posta sopra; perché invano parla la lingua del predicatore, se non è presente la fede del Mediatore, e perché non c’è altro luogo se non nella croce del Signore in cui glorificare.cupola




	Tholus super quem ponitur per rotunditatem significat quod inviolate fides catholica praedicetur.
	La cupola sopra la quale è posta, per la rotondità, significa che la fede cattolica sarà predicata senza violazione.



	Galfus superponitur, quia praedicator sollicitus per utriusque legis doctrinam, somnolentos debet excitare media nocte ad Dominum confitendum.
	Il gallo è posto sopra, perché il predicatore sollecito, attraverso la dottrina di entrambe le leggi, deve svegliare i dormienti a mezzanotte per confessare il Signore.gallo




	Nox est praesens saeculum; dormientes sunt in peccato jacentes, quibus gallus horas distinguit, dum distincte praedicat, et eos excitat, ut a peccatis exsurgant.
	La notte è il presente secolo; i dormienti sono quelli giacenti nel peccato, ai quali il gallo indica le ore, mentre predica distintamente, e li sveglia, affinché si alzino dai peccati.



	Lucem praenuntiat, cum futuram gloriam, quae revelabitur in nobis, annuntiat; sed prius se verberat alis, dum corpus suum castigat, ne praedicans reprobetur ab aliis; contra ventum se vertit, cum pro domo Dei se murum opponit superbis et diabolo venienti resistit.
	Annuncia la luce, quando annuncia la futura gloria, che sarà rivelata in noi; ma prima si percuote con le ali, mentre castiga il proprio corpo, affinché il predicatore non sia riprovato dagli altri; si volta contro il vento, quando si oppone come muro per la casa di Dio contro i superbi e resiste al diavolo che viene.



	Virga ferrea inibi posita, est rectitudo sermonis, quae debet esse in ore praedicatoris.
	La verga di ferro posta lì è la rettitudine del discorso, che deve essere nella bocca del predicatore.



	Claustrum ab excubiis, et custodiis levitarum circa tabernaculum, vel ab atrio sacerdotum, vel a porticu Salomonis ad templum sumpsit exordium.
	Il chiostro prende origine dalle guardie e dalle custodie dei leviti attorno al tabernacolo, o dall’atrio dei sacerdoti, o dal portico di Salomone al tempio.



	Praecipit enim Dominus Moysi, ne levitas cum plebea multitudine numeraret, sed constitueret eos super tabernaculum testimonii ad portandum et custodiendum.
	Infatti il Signore comanda a Mosè di non contare i leviti insieme alla plebe, ma di costituirli sopra il tabernacolo del testimonio per portarlo e custodirlo.



	In tribu Levi sacerdotalis ordo significatur, qui non aequatur plebeae multitudini; sed praeest ut in exemplum emineat curam gerens ecclesiae materialis, et militantis, in qua recondita sunt Domini testamenta.
	Nella tribù di Levi si significa l’ordine sacerdotale, che non è pari alla moltitudine della plebe; ma prevale affinché emerga come esempio, portando cura della chiesa materiale e militante, in cui sono nascosti i testamenti del Signore.


chiostro

	Ipsius enim est populum regere, et ut vivat honeste, docere verbo, et opere, quem compatiendo, consulendo, infirmorum mores tolerando, humeris patientiae portat, et ne pateat aditus hosti, pastorali sollicitudine vigilat.
	Infatti a lui appartiene governare il popolo e affinché viva onestamente, insegnare con la parola e con l’opera, portando sulle spalle della pazienza chi compatisce, consigliando, tollerando i comportamenti degli infermi, e affinché l’accesso al nemico non sia aperto, vigila con sollecitudine pastorale.

	Salomon vero fecit atrium sacerdotum, fecit et porticum, quae patres militantis Ecclesiae repraesentabat antiquos, Abel, et Enoch.
	Salomone invece fece l’atrio dei sacerdoti, fece anche il portico, che rappresentava i padri della Chiesa militante, gli antichi, Abele ed Enoch.

	In hac porticu apostoli commanentes unanimiter ad orationem surgebant, et erat illis cor unum, et anima una, quam formam canonici regulares, et monachi arctius promittentes sequuntur, dum unanimiter in caustro degentes ad servitium Dei surgunt, et saecularia derelinquentes, in omnibus communem vitam ducunt.
	In questo portico, gli apostoli comandanti si alzavano unanimemente alla preghiera, e avevano un cuore solo e un’anima sola, forma che i canonici regolari e i monaci promettendo più strettamente seguono, mentre unanimemente vivendo nel chiostro si alzano al servizio di Dio e, abbandonando le cose mondane, conducono in tutto vita comune.

	Porro sicut templum triumphantem designat Ecclesiam, sic claustrum coelestem significat paradisum, ubi erit cor unum, et idem in Dei dilectione et voluntate.
	Inoltre, come il tempio designa la Chiesa trionfante, così il chiostro celeste significa il paradiso, dove ci sarà un solo cuore dilezione e volontà di Dio.

	Sicut enim aqua vino mista, non discrepat a vino, sic voluntas sanctorum a Dei non discrepat in aliquo voluntate, ubi communiter omnia possidebunt; quia quod minus quis habebit in se, in alio se gaudebit habere; quia Deus erit omnia in omnibus.
	Infatti, come l’acqua mescolata con il vino non si distingue dal vino, così la volontà dei santi non si distingue da quella di Dio in alcuna volontà, dove possiederanno tutto in comune; perché ciò che uno avrà di meno in sé, in un altro si rallegrerà di avere; perché Dio sarà tutto in tutti.

	Diversitas igitur officinarum et officiorum in claustro diversitas est mansionum, cum diversitate praemiorum in regno, vel significat paradisum Eden; sicut enim ibi sunt arbores fructiferae, ex quibus alia lignum vitae, alia scientiae boni et mali, cujus esus mortem induxit aeternam; sic et in claustro sunt libri sacrae Scripturae, qui sunt quibusdam odor vitae in vitam, aliis vero mortis in mortem.
	La diversità dunque di officine e uffici nel chiostro è diversità di dimore, con la diversità dei premi nel regno, oppure significa il paradiso di Eden; infatti come lì ci sono alberi fruttiferi, dei quali uno è l’albero della vita, un altro della scienza del bene e del male, il cui uso ha introdotto la morte eterna; così nel chiostro ci sono i libri della sacra Scrittura, che per alcuni sono odore di vita in vita, per altri invece di morte in morte.

	Moraliter autem claustrum est animae contemplatio, ubi se recipit, dum a turba cogitationum carnalium separat se, et sola coelestia meditatur.
	Moralmente invece il chiostro è la contemplazione dell’anima, dove si ritira, mentre si separa dalla folla dei pensieri carnali, e medita solo le cose celesti.

	Ab hoc claustro egressa Dina, filia Jacob, ut videret mulieres regionis illius, corrupta est a Sichem, filio Hemor, et conglutinata est anima ejus cum ea: haec est mens hominis, quae dum sua studia negligens saecularibus et alienis actionibus occupatur, a diabolo corrumpitur et ei per iniquitatem unitur.
	Uscita da questo chiostro Dina, figlia di Giacobbe, per vedere le donne di quella regione, fu corrotta da Sichem, figlio di Hemor, e la sua anima fu congiunta a lui: questa è la mente dell’uomo, che mentre negligente dei propri studi si occupa di azioni mondane e altrui, è corrotta dal diavolo e a lui unita per iniquità.

	In hoc claustro quatuor sunt latera, contemptus sui, et contemptus mundi, amor proximi, et amor Dei.
	In questo chiostro ci sono quattro lati: il disprezzo di sé, e il disprezzo del mondo, l’amore del prossimo e l’amore di Dio.

	Unumquodque latus suum habet ordinem columnarum, ut contemptus sui mentis humiliationem, carnis afflictionem, humilem sermonem, et similia: basis omnium columnarum est patientia.
	Ciascun lato ha il proprio ordine di colonne, come il disprezzo della propria mente l’umiliazione, della carne afflizione, del parlare umile, e simili: la base di tutte le colonne è la pazienza.

	In hoc claustro, diversitas officinarum diversitas est virtutum, ubi hospitale est compassio mentis.
	In questo chiostro, la diversità delle officine è la diversità delle virtù, dove l’ospedale è la compassione della mente.ospedale


	Et vide quod hospitale pro diversitate personarum, diversitatem accipit nominum: dicitur enim xenodochium, nosocomium, orphanotrophium, ptocotrophium, betrytrophium; sancti enim Patres et religiosi imperatores quaedam instituere loca, ubi peregrini, orphani, senes, infirmi, imbecilles et saucii reciperentur; quibus, quia compatimur, per hospitale compassio mentis accipitur; capitulum, secretum cordis; refectorium, delectatio sanctae meditationis; cellarium, sancta Scriptura; dormitorium, munda conscientia; oratorium, vita immaculata; hortus arborum et herbarum, congeries virtutum; puteus aquarum viventium, irrigatio domorum, quae hic sitim mitigant, et in futuro penitus exstinguent.
	E vedi che l’ospedale, per la diversità delle persone, riceve diversità di nomi: infatti si dice xenodochio, nosocomio, orfanotrofio, ptoctrofio, betritrofio; perché i Santi Padri e i religiosi imperatori hanno istituito certi luoghi dove peregrini, orfani, anziani, infermi, deboli e feriti venivano accolti; a loro, perché compatiti, attraverso l’ospedale si riceve compassione della mente; il capitolo, segreto del cuore; il refettorio, delizia della santa meditazione; la cella, la sacra Scrittura; il dormitorio, coscienza pura; l’oratorio, vita immacolata; il giardino di alberi e erbe, accumulo di virtù; il pozzo di acque vive, irrigazione delle case, che qui mitigano la sete, e nel futuro la estingueranno completamente.


Gn 28,17

	CAPUT V. DE NOMINIBUS ECCLESIAE.
	CAPITOLO V. I NOMI DELLA CHIESA.

	« Domus mea domus orationis vocabitur; » ac aedificium, quod tot partibus fabricatur, multis authenticis vocabulis insignitur.
	«La mia casa sarà chiamata casa di preghiera»; e l'edificio, che è costruito con tante parti, è contraddistinto da molti vocaboli autorevoli.

	Dicitur enim domus orationis, vel oratorium; quia illic fidelium populus venit ad orandum.
	Si chiama infatti casa di preghiera, o oratorio; perché lì il popolo dei fedeli viene a pregare.

	p. 0026C. Sicut enim sunt quaedam loca necessariis usibus deputata, ut dormitorium, sic sunt quaedam orationi proprie destinata, ut ecclesia, et monachorum in grangiis suis oratoria constituta.
	Come infatti ci sono alcuni luoghi adibiti a usi necessari, come il dormitorio, così ce ne sono alcuni propriamente destinati alla preghiera, come la chiesa, e gli oratori costruiti dai monaci nelle loro grange.

	Dicitur et domus Dei, quia Deus eam inhabitat; unde Jacob: “Hic est domus Dei et porta coeli”.
	Si chiama anche casa di Dio, perché Dio la abita; donde Giacobbe: «Questa è la casa di Dio e la porta del cielo».

	Et vide quia est domus Dei ut militans Ecclesia, et fidelis anima, et coelestis patria. Est domus animi, ut conscientia; domus hominis, ut familia; est domus daemonis, ut humana perfidia.
	E vedi che è casa di Dio la Chiesa militante, e l'anima fedele, e la patria celeste. È casa dell'animo, come la coscienza; casa dell'uomo, come la famiglia; è casa del demonio, come la perfidia umana.

	De domo Dei dicit Salomon: «Sapientia aedificavit sibi domum» et David: «Laetatus sum in his quae dicta sunt mihi, in domum Domini ibimus» De domo animi dicitur: «Dispone domui tuae» et illud: Tria ejiciunt hominem de domo: Fumus, stillicidium, et mala
	Della casa di Dio dice Salomone: «La sapienza si è costruita una casa», e Davide: «Mi sono rallegrato per ciò che mi è stato detto, andremo nella casa del Signore»; Della casa dell'animo si dice: «Prendi disposizioni per la tua casa», e quel detto: Tre cose cacciano l'uomo di casa: il fumo, lo stillicidio e la malaSap 9,1 Sal 122,1 Is 38,1


	p. 0026D uxor, id est peccatum ignorantiae, suggestionis et propriae concupiscentiae.
	moglie, cioè il peccato d'ignoranza, di suggestione e di propria concupiscenza.

	De domo hominis dicitur, quod aedificavit Dominus obstetricibus domos, de domo daemonis dicit ipse daemon: « Revertar in domum meam, unde exivi.»
	Della casa dell'uomo si dice che il Signore costruì case per le ostetriche, della casa del demonio dice il demonio stesso: «Ritornerò nella mia casa, da dove sono uscito».

	Dicitur, et per excellentiam, domus a domate, quod est tectum; quia qui in una domo habitant, sub uno tecto sunt.
	Si dice, per eccellenza, casa da domate, che è tetto; perché coloro che abitano in una casa, sono sotto un unico tetto.

	Dicitur et ecclesia, id est convocatio, quia veram continet ecclesiam, id est populum convocatum secundum figuram, quae dicitur a grammaticis metonymia, cum videlicet ponitur continens pro contento. p. 0027A
	Si dice anche ecclesia, cioè convocazione, perché contiene la vera chiesa, cioè il popolo convocato secondo la figura retorica che dai grammatici è chiamata metonimia, quando cioè si mette il contenente per il contenuto.Ecclesia è metonimia 


	Synagoga congregatio dicebatur; quia ibi virga legis populus veluti grex irrationabilium pecorum congregabatur; sed ecclesia convocatio, quia sancti Spiritus amore in unam fidem, ad Dei judicia; ad Christi convivium convocatur.
	Sinagoga si chiamava congregazione; perché lì il popolo era radunato con la verga della legge come un gregge di pecore irrazionali; ma ecclesia è convocazione, perché per amore dello Spirito Santo è convocata all'unica fede, ai giudizi di Dio, al convito di Cristo.

	Sicut olim conveniebat populus ad audiendum judicia, et rursus conveniebat ad manducandum pascha, unde Apostolus: « Convenientibus nobis in unum, jam non est Dominicam coenam manducare; » sic hodie vocatur, ut audiat poenas et praemia saeculi futuri, et percipiat corpus Domini.
	Come un tempo il popolo si riuniva per ascoltare i giudizi, e di nuovo si riuniva per mangiare la pasqua, donde l'Apostolo: «Quando ci raduniamo insieme, non è più per mangiare la Cena del Signore»; così oggi è chiamata, per ascoltare le pene e i premi del secolo futuro, e per ricevere il corpo del Signore.

	Dicitur et basilica, ut in Paralipomenon invenitur; id est regalis, quia ibi Regi regum ministratur, basileus namque rex interpretatur, quasi basis. Kasa, id est columna, et sustentamentum populi, unde et basiliscus rex serpentum dicitur. p. 0027B
	Si dice anche basilica, come si trova nei Paralipomeni; cioè regale, perché lì si rende servizio al Re dei re, infatti basileus si interpreta re, quasi basis (fondamento). Kasa, cioè colonna, e sostegno del popolo, donde anche basilisco si dice re dei serpenti.Kyriaca

aula


Basilica


	Dicitur et Kyriaca, id est Dominicalis, quia ibi Domino dominorum servitur. Kyrios enim Dominus interpretatur. Unde Kyrie-eleyson. Domine, miserere. Dicitur et aula, quia ibi Regis aeterni convivium celebratur.
	Si dice anche Kyriaca, cioè Domenicale, perché lì si serve il Signore dei signori. Infatti Kyrios si interpreta Signore. Donde Kyrie eleison. Signore, abbi pietà. Si dice anche aula, perché lì si celebra il convito del Re eterno.

	Unde: «Terribilis est locus iste. Hic domus Dei est et porta coeli,» et vocabitur aula Dei.
	Donde: «Terribile è questo luogo. Questa è la casa di Dio e la porta del cielo», e sarà chiamata aula di Dio.Gn 28,17


	Dicitur et monasterium, id est solitarium, vel solitariorum habitaculum; monos enim solus vel unus, unde et monachi singulares, et tristes.
	Si dice anche monasterium, cioè solitario, o dimora dei solitari; infatti monos significa solo o uno, donde anche i monaci sono singolari, e tristi.

	Dicitur et coenobium a coenon quod est commune, eo quod sit communis habitatio, unde inhabitantes, coenobitae vocantur.
	Si dice anche cenobio da coenon che è comune, poiché è un'abitazione comune, donde gli abitanti sono chiamati cenobiti.

	Dicitur et sanctum, id est firmum tuum, quia supra firmam petram fundatum,
	Si dice anche santo, cioè il tuo luogo saldo, perché fondato sopra solida pietra,Mt 7,24


	p. 0027C tum quia firmamentum inibi erat ad Dei servitium.
	sia perché in esso vi era un rafforzamento per il servizio di Dio.

	Unde: « Pontifex semel in anno introivit in Sancta.» Dicitur et martyrum locus, ubi jacent corpora martyrum, vel ubi passi sunt, vel ubi congregantur illi qui pro Christi nomine patiuntur, quorum vicem tenent hodie canonici Regulares.
	Donde: «Il Pontefice una volta all'anno entrava nel Santo». Si dice anche luogo dei martiri, dove giacciono i corpi dei martiri, o dove hanno sofferto, o dove si radunano coloro che soffrono per il nome di Cristo, la cui funzione svolgono oggi i Canonici Regolari.

	Majores autem Ecclesiae dicuntur templa, id est tecta ampla, quia populus inibi sub unius tecti amplitudine adunatur; majores vero capellae a caprarum pellibus nominantur; nobiles enim ecclesias in itinere de pellibus caprarum factas habebant;
	Le Chiese maggiori invece sono chiamate templi, cioè ampi tetti, perché il popolo lì si raduna sotto l'ampiezza di un unico tetto; le cappelle maggiori invece prendono il nome dalle pelli di capra; infatti i nobili avevano chiese costruite con pelli di capra durante i viaggi;

	vel capenum est domus, ad quam pauperes ad eleemosynam confluunt; inde capella dicitur ubi diurni verbi pabulo, pauperes spiritu nutriuntur, quarum custodes, et ministri capellani dicuntur.
	oppure capena è la casa, alla quale i poveri affluiscono per l'elemosina; di qui cappella si dice il luogo dove i poveri in spirito sono nutriti con il cibo della parola quotidiana, i cui custodi e ministri sono detti cappellani.

	p. 0027D Unde forte non pellibus variis, sed caprinis uti, nec ministrari, sed ministrare tenentur; vel forte capellani dicuntur a cappa sancti Martini, quia eam ante reges Francorum ad bella, et in praeliis deferebant.
	Donde forse sono tenuti a usare non pelli variopinte, ma di capra, e non a farsi servire, ma a servire; o forse i cappellani sono così detti dalla cappa di san Martino, perché la portavano davanti ai re dei Franchi nelle guerre e nelle battaglie.

	Itaque fratres ad ecclesiam convenientes nequaquam in ea corporeis usibus indulgeamus, sed orationi vacemus, ne faciamus eam speluncam latronum, quae replenda est fumis aromatibus et odoribus unguentorum, quibus hic salus confertur, et in futuro sanitas impetrabitur.
	Così, fratelli, radunandoci in chiesa, non indulgiamo affatto in essa a usi corporei, ma dedichiamoci alla preghiera, per non farne una spelonca di ladri, la quale deve essere riempita di fumi di aromi e di profumi di unguenti, con i quali qui si conferisce la salvezza, e nel futuro si otterrà la sanità.

	CAPUT VI. DE CONSECRATIONE ECCLESIAE.
	CAPITOLO VI. SULLA CONSACRAZIONE DELLA CHIESA.

	p. 0028A « Fecit Salomon festivitatem celebrem, et omnis Israel cum eo coram Domino». Ecclesias et altaria consecrare, non est novae consuetudinis, sed auctoritatis antiquae.
	«Salomone fece una festa solenne, e tutto Israele con lui davanti al Signore». Consacrare chiese e altari non è di nuova consuetudine, ma di antica autorità.

	Erexit autem Jacob lapidem in titulum, fundens oleum desuper.
	Giacobbe infatti eresse una pietra come monumento, versandovi sopra olio.Gn 28


	Salomon quoque templum aedificavit et Domino dedicavit. Hinc patres Novi Testamenti cepere exemplum, ut praediximus, et ecclesias aedificandi et aedificatas consecrandi, quae quidem consecratio efficit duo; quoniam Deo ipsam Ecclesiam materialem appropriat, et nostram tam Ecclesiae, quam fidelis animae desponsationem insinuat.
	Anche Salomone costruì il tempio e lo dedicò al Signore. Da qui i padri del Nuovo Testamento trassero esempio, come abbiamo detto prima, sia per costruire chiese sia per consacrare quelle costruite; questa consacrazione produce due effetti; poiché appropria a Dio la stessa Chiesa materiale, e insinua il nostro sposalizio tanto della Chiesa, quanto dell'anima fedele.Salomone come modello

sposalizio


	Domus namque non consecrata est sicut puella viro alicui destinata,
	Una casa non consacrata infatti è come una fanciulla destinata a un uomo,

	p. 0028B non tamen dotata, nec commercio in unionem carnis unita; sed consecratione dotatur, et transit in propriam Jesu Christi sponsam, quam sacrilegium est adulterio ulterius violari; desinit esse lupanar daemonum.
	non ancora dotata, né unita con il commercio dell'unione carnale; ma con la consacrazione è dotata, e passa a essere la propria sposa di Gesù Cristo, la quale è sacrilegio violare ulteriormente con adulterio; cessa di essere un lupanare di demoni.

	Si quaeres exemplum, multa suppetunt, sed instar illius templi sufficiat, in quod Pantheon antea vocabatur, transit in Regis aeterni palatium, in quo per gratiam habitat.
	Se cerchi un esempio, ce ne sono molti, ma basti l'esempio di quel tempio che prima si chiamava Pantheon, che passa a essere il palazzo del Re eterno, nel quale Egli abita per grazia.

	Nam et in templo visibiliter gloria Domini descendebat. Domus et non consecrata gentilitas est, aut anima divinae cognitionis ignara.
	Infatti anche nel tempio la gloria del Signore scendeva visibilmente. Una casa non consacrata è come il paganesimo, o un'anima ignara della conoscenza divina.

	Domus consecratio Christi est et Ecclesiae, vel animae copulatio, et hoc per singula dedicationis insignia demonstremus.
	La consacrazione della casa è l'unione di Cristo e della Chiesa, o dell'anima, e dimostriamolo attraverso i singoli segni distintivi della dedicazione.

	p. 0028C Primo faciat episcopus litaniam ante reliquias in eo loco, ubi fuere praetenta nocte reconditae, implorans Dei misericordiam et sanctorum auxilium ad digne perficiendum tam arduum Ecclesiae sacramentum; deinde ante fores Ecclesiae faciat exorcismum salis et aquae, dicens: Deus in adjutorium meum intende, etc., sine alleluia; de his infra dicemus.
	Primo, il vescovo faccia la litania davanti alle reliquie nel luogo dove sono state riposte la notte precedente, implorando la misericordia di Dio e l'aiuto dei santi per degnamente compiere un sacramento così arduo per la Chiesa; poi, davanti alla porta della Chiesa, faccia l'esorcismo del sale e dell'acqua, dicendo: O Dio, vieni a salvarmi, ecc., senza alleluia; di questo diremo più avanti.

	Haec aqua salis sapientia condita, baptisma significat, quod sapientia fidei conditur, cum de fide baptizandus instruitur, cujus fontem in Judaea Dominus consecravit.
	Quest'acqua condita con il sale della sapienza significa il battesimo, che è condito con la sapienza della fede, quando il battezzando è istruito sulla fede, la cui fonte il Signore consacrò in Giudea.

	Ex hac aqua tantum episcopus foris in circuitu aspergit ecclesiam, et pro ipsius benedictione Deum exorat. Haec trina aspersio, et oratio trina est ad instar triduanae sepulturae; in fontem immissio, est sanctae Trinitatis
	Di quest'acqua solo il vescovo asperge la chiesa all'esterno, in giro, e prega Dio per la sua benedizione. Questa tripla aspersione, e la tripla preghiera, è a somiglianza della sepoltura di tre giorni; l'immersione nella fonte è l'invocazione della Santa Trinità

	p. 0028D in baptismate invocatio, quam in mundi circuitu faciendam gentibus, Dominus Apostolis imperavit, dicens: « Ite, baptizate eos, in nomine Patris, Filii, et Spiritus sancti.» Unde interim duodecim candelae in circuitu ecclesiam illuminant; quia duodecim apostoli gentes doctrinae lumine illustrabant; tria responsoria, quae interim decantantur, est hilaritas trium ordinum fidem suscipientium scilicet, Noe, Daniel, et Job. Et quoniam ad hanc invocationem, gratia fidei, spei, et charitatis
	nel battesimo, che il Signore comandò agli Apostoli di fare per tutte le genti in giro per il mondo, dicendo: «Andate, battezzateli, nel nome del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo». Donde intanto dodici candele illuminano la chiesa tutt'intorno; perché i dodici apostoli illuminavano le genti con la luce della dottrina; i tre responsori, che intanto si cantano, sono l'esultanza dei tre ordini che ricevono la fede, cioè Noè, Daniele e Giobbe. E poiché a questa invocazione, la grazia della fede, della speranza e della carità

	p. 0029A infunditur, ideo ad calcem, ad medium, ad partem parietis superiorem aspergitur; inter aspergendum, quidam episcopi aspergunt et atrium, quidam vero priusquam ecclesia fuerit aspersa, aspergunt atrium aqua quae prius fuerat benedicta, sicut in canonibus reperitur.
	viene infusa, perciò si asperge in basso, a metà, e nella parte superiore del muro; durante l'aspersione, alcuni vescovi aspergono anche l'atrio, alcuni invece, prima che la chiesa sia aspersa, aspergono l'atrio con l'acqua che era stata precedentemente benedetta, come si trova nei canoni.

	Canonicus autem terminus atriorum est triginta vel quadraginta passuum, exceptis capellis, quae continentur infra ambitum castellorum.
	Il limite canonico degli atri è di trenta o quaranta passi, eccetto le cappelle, che sono contenute entro il perimetro dei castelli.

	Atrium est Christus per quem in coelestem Hierusalem patet ingressus, qui sanctificatur in nobis, juxta illud: « Sanctificetur nomen tuum.» Tricenarius autem et quadragenarius ministerium repraesentant fidei et poenitentiae, quae necessaria sunt militanti Ecclesiae.
	L'atrio è Cristo attraverso il quale è aperto l'ingresso nella Gerusalemme celeste, che è santificato in noi, secondo quel detto: «Sia santificato il tuo nome». Il numero trenta e quaranta rappresentano il ministero della fede e della penitenza, che sono necessari alla Chiesa militante.Atrio


	Fit autem haec aspersio cum aspersorio de hyssopo facto, juxta illud: «Asperges me, Domine, hyssopo, et mundabor.» Hyssopus est herba humilis quae in petra nascitur, et medicandis corporibus adaptatur, ideoque significat humilitatem, de petra Christo prodeuntem, qui dixit: « Discite a me quia mitis sum, et humilis corde; » non enim proficit in baptizatis unda baptismatis, nisi a radice processerit humilitatis; at si humilitas accedit, usque adeo superbiae tumorem depellit, et hominem lavat, et mundat, quod eum super nivem dealbat incomparabiliter, vel sicut nivem, juxta illud Isaiae: « Velut nix dealbabuntur, » ut fiat homo vestis Domini; qui enim Christo baptizatur, Christum induit; vestis, inquam, nivea,
	Quest'aspersione si fa con l'aspersorio fatto d'issopo, secondo quel detto: «Mi aspergerai, o Signore, con l'issopo, e sarò purificato». L'issopo è un'erba umile che nasce sulla roccia, ed è adatta a medicare i corpi, e quindi significa l'umiltà, che proviene dalla roccia che è Cristo, il quale disse: «Imparate da me che sono mite e umile di cuore»; infatti non giova ai battezzati l'acqua battesimale, se non proviene dalla radice dell'umiltà; ma se si aggiunge l'umiltà, essa scaccia così tanto il tumore della superbia, e lava e purifica l'uomo, che lo imbianca più della neve in modo incomparabile, o come la neve, secondo quel detto di Isaia: «Saranno imbiancati come neve», affinché l'uomo diventi veste del Signore; chi infatti è battezzato in Cristo, riveste Cristo; veste, dico, nivea,Sal 50,9


	p. 0029C id est sine macula, et ruga, quod repraesentatum est in transfiguratione Dominica.
	cioè senza macchia e senza ruga, ciò che fu rappresentato nella Trasfigurazione del Signore.

	Veniens episcopus ante ostium ecclesiae, cum baculo ter percutit superliminare, dicens: Tollite portas, principes, vestras.
	Giunto il vescovo davanti alla porta della chiesa, con il bastone percuote per tre volte l'architrave, dicendo: Alzate, o principi, le vostre porte.Sal 23,7


	Haec trina percussio est trina Christi potestas in coelo, in terra et in inferno.
	Questa tripla percossa è la triplice potestà di Cristo in cielo, in terra e nell'inferno.

	Ter ergo percussit cum potestatem ligandi, et solvendi in coelo et in terra Ecclesiae suae concessit, et portas inferi adversus eam non praevalituras adjunxit; jubet ergo tolli portas mortis, et elevari portas aeternales; portae mortis sunt vitia, portae vitae sunt virtutes, et Ecclesiae sacramenta; vel ter percutit, cum impios verbis asperis increpavit, juxta illud Isaiae: « Percutiet terram virga oris sui et spiritu labiorum suorum
	Perciò percosse tre volte quando concesse alla sua Chiesa il potere di legare e di sciogliere in cielo e in terra, e aggiunse che le porte degli inferi non avrebbero prevalso contro di essa; comanda quindi di togliere le porte della morte, e di innalzare le porte eterne; le porte della morte sono i vizi, le porte della vita sono le virtù e i sacramenti della Chiesa; oppure percuote tre volte, quando rimproverò gli empi con parole aspre, secondo quel detto di Isaia: «Percuoterà la terra con la verga della sua bocca e con il soffio delle sue labbra

	p. 0029D interficiet impium; et hoc ter quia fidem Trinitatis docuit.
	ucciderà l'empio»; e questo tre volte perché insegnò la fede della Trinità.

	Hac percussione, diabolus pellitur qui per fugientem diaconum intelligitur.
	Con questa percossa, il diavolo è scacciato, il quale è simboleggiato dal diacono che fugge.

	Merito qui hujus ordinis est, illius vice fungitur; quia diaconus minister interpretatur; ipsi autem sunt ministratorii Spiritus, juxta illud: « millia millium ministrabant ei, » et Apostolus: « Omnes sunt administratorii spiritus in ministerium missi. »
	Giustamente chi è di quest'ordine, ne svolge le veci; perché diacono si interpreta ministro; essi infatti sono spiriti ministratori, secondo quel detto: «migliaia di migliaia lo servivano», e l'Apostolo: «Tutti sono spiriti inviati per il servizio, a ministrare».

	Si autem archidiaconus fuerit, Luciferum repraesentat, de quo dicitur in Job: « Ipse principium
	Se invece è un arcidiacono, rappresenta Lucifero, del quale si dice in Giobbe: «Egli è il principio

	p. 0030A viarum Dei». Unde pretiosis vestibus induitur; quia « omnis lapis pretiosus operimentum » illius; hic fortis armatus suum atrium custodivit, dum homo mundum possedit; sed fortior superveniens eum expulit, et spolia distribuit, dum eum Christus passione devicit, et Ecclesiam et animam liberavit.
	delle vie di Dio». Donde è vestito di abiti preziosi; perché «ogni pietra preziosa è sua copertura»; costui, forte armato, custodiva il suo atrio, quando l'uomo possedeva il mondo; ma sopraggiungendo uno più forte lo scacciò, e distribuì le spoglie, quando Cristo lo sconfisse con la passione, e liberò la Chiesa e l'anima.

	Nec dicitur ei: Aperti, eo quod corda fidelium ad fidem aperiat, sed quia egressus vitii virtutum operatur ingressum; et quia, diabolo discedente, mox Ecclesia Christo pandit ostium fidei, vel interrogatio inclusi est ignorantia peccati, aperitio ostii exclusio delicti.
	E non gli si dice: Apri, perché apra i cuori dei fedeli alla fede, ma perché l'uscita del vizio opera l'ingresso delle virtù; e perché, partito il diavolo, subito la Chiesa spalanca a Cristo la porta della fede, oppure l'interrogazione di colui che è chiuso è l'ignoranza del peccato, l'apertura della porta è l'esclusione del delitto.

	Ingrediens episcopus ter dicat: Pax huic domui, quia Christus ingrediens mundum pacem attulit hominibus bonae voluntatis, eos sanctae reconcilians
	Entrando, il vescovo dica per tre volte: Pace a questa casa, perché Cristo entrando nel mondo portò la pace agli uomini di buona volontà, riconciliandoli alla

	p. 0030B Trinitati.
	Santa Trinità.

	Cum duobus, vel tribus ingreditur, ut in ore duorum, vel trium testium stet consecrationis verbum, vel quia pro Ecclesia paucis praesentibus se Dominus transfigurans oravit.
	Entra con due o tre, affinché la parola della consacrazione stia sulla bocca di due o tre testimoni, o perché il Signore, trasfigurandosi, pregò per la Chiesa con pochi presenti.

	Deinde prosternit se pontifex in oratione pro Ecclesiae consecratione; quia se Christus humiliavit, et pro Ecclesiae sanctificatione Patrem oravit, dicens: « Pater, sanctifica eos, quos mihi dedisti. » Clerus orans et litanias concinens, Apostolos significat, qui pro Ecclesiae et animarum sanctificatione ad Deum intercedebant.
	Poi il pontefice si prostra in preghiera per la consacrazione della Chiesa; perché Cristo umiliò se stesso, e pregò il Padre per la santificazione della Chiesa, dicendo: «Padre, santifica quelli che mi hai dato». Il clero che prega e canta le litanie, significa gli Apostoli, che intercedevano presso Dio per la santificazione della Chiesa e delle anime.

	Surgens pontifex per Dominus vobiscum populum non salutat; sed per Flectamus genua ad orationem invitat; quoniam infideles non sunt salutandi, sed ad poenitentiam
	Alzandosi, il pontefice non saluta il popolo con Il Signore sia con voi; ma invita alla preghiera con Flettiamo le ginocchia; poiché gli infedeli non vanno salutati, ma provocati alla penitenza

	p. 0030C provocandi, et nondum sanctificatis non est applaudendum, sed pro eis orandum.
	e a coloro che non sono ancora santificati non si deve applaudire, ma si deve pregare per loro.

	Post haec in pavimento duo alphabeta describit, per quae utriusque Testamenti scientiam, vel sacrae Scripturae intelligentiam, scilicet litteram et spiritum intelligimus.
	Dopo ciò, sul pavimento traccia due alfabeti[footnoteRef:1], attraverso i quali intendiamo la scienza di entrambi i Testamenti, o l'intelligenza della Sacra Scrittura, cioè la lettera e lo spirito. [1:  Cf. Ugo di San Vittore, De tribus diebus, cap. IV: «Questo mondo sensibile, infatti, è quasi un libro scritto dal dito di Dio, cioè creato dalla virtù divina, e le singole creature sono come figure, non inventate dall'arbitrio dell'uomo, ma istituite dalla volontà divina per manifestare la sapienza invisibile di Dio. Ma come un analfabeta, quando vede un libro aperto, scorge i segni, ma non capisce il senso, così lo stolto e l'uomo animale, che non capisce le cose divine (1 Cor.,II) in queste creature visibili vede l'aspetto esteriore, ma non ne capisce l'interiore significato. Colui che è spirituale, invece, ed è capace di valutare tutte le cose, mentre considera di fuori la bellezza dell'opera, vi legge dentro quanto mirabile sia la sapienza del Creatore»] 
Due alfa-beti


	Paucae quidem litterae sunt; verumtamen in eis omnis plenitudo scientiae continetur. Haec itaque scientia scribenda est in pavimento pectoris nostri, in cordibus terrenorum, ut per eam Dominum agnoscere et ad coelestia erigi valeamus.
	Poche infatti sono le lettere; eppure in esse è contenuta tutta la pienezza della scienza. Questa scienza dunque deve essere scritta sul pavimento del nostro petto, nei cuori dei terreni, affinché attraverso di essa possiamo riconoscere il Signore ed essere elevati alle cose celesti.

	Ergo scribitur a sinistro angulo orientis usque ad dextrum angulum occidentis; sinister angulus orientis est Judaea, in qua Christus secundum carnem oritur, et tamen cum sinistris ob perfidiam reputatur. Dexter angulus occidentis est gentilitas in qua perfidia cecidit, et pro qua Christus sol justitiae occiditur, et in dextera obtinebit. p. 0030D.
	Quindi si scrive dall'angolo sinistro dell'oriente fino all'angolo destro dell'occidente; l'angolo sinistro dell'oriente è la Giudea, in cui Cristo secondo la carne sorge, e tuttavia è considerata tra le sinistre a causa della perfidia. L'angolo destro dell'occidente è la gentilità in cui la perfidia è caduta, e per la quale Cristo sole di giustizia è ucciso, e otterrà la destra.

	A sinistro igitur ad dextrum angulum scribitur in memoria illius translationis, de qua dicitur: « Auferetur a vobis regnum Dei et dabitur genti facienti fructus ejus.» Scribitur etiam alphabetum a dextro angulo orientis in sinistrum occidentis; dexter angulus orientis est Ecclesia primitiva, in qua lux est orta fidei; sinister occidentis sunt reliquiae Israel quae adhuc sinistrant, et usque ad mundum occiduum
	Dal sinistro dunque al destro angolo si scrive in memoria di quel trasferimento, del quale si dice: «Vi sarà tolto il regno di Dio e sarà dato a un popolo che ne farà i frutti». Si scrive anche un alfabeto dall'angolo destro dell'oriente all'angolo sinistro dell'occidente; l'angolo destro dell'oriente è la Chiesa primitiva, in cui è sorta la luce della fede; l'angolo sinistro dell'occidente sono i resti d'Israele che ancora stanno a sinistra, e fino alla fine del mondo

	p. 0031A sinistrabunt.
	staranno a sinistra.

	Igitur a dextro scribitur in sinistrum, quia post gentium plenitudinem, Israel convertetur ad fidem; et primum quidem alphabetum Graeca lingua; secundum scribitur in Latina; illa nam prior est, et sapientia pollet; haec sequens est, et potentia praeeminet.


	Quindi dal destro si scrive verso il sinistro, perché dopo la pienezza delle genti, Israele si convertirà alla fede; e il primo alfabeto è in lingua greca; il secondo si scrive in latino; quella infatti è anteriore, e eccelle in sapienza; questa è seguente, e preeminente in potenza.



	Haebrea non scribitur, quoniam in Ecclesia silet; utrumque autem per baculum scribitur, quoniam haec omnia per praedicatores aguntur.
	L'ebraico non si scrive, poiché nella Chiesa tace; entrambi invece si scrivono per mezzo del bastone, poiché tutte queste cose sono compiute per mezzo dei predicatori.

	Sic autem scribuntur, ut in forma crucis in medio pavimento conveniant, tum quia duo Testamenta fidem edocent passionis, tum quia duo populi salvantur in mysterio crucis.
	Si scrivono però in modo da incontrarsi in forma di croce in mezzo al pavimento, sia perché i due Testamenti insegnano la fede della passione, sia perché due popoli sono salvati nel mistero della croce.X


	Prius tamen de pavimento, si qua sunt ibi corpora infidelium evellantur, quia nec sancta sunt, nec sanctificabuntur, nec eorum animas Christus annulo fidei
	Prima però, se vi sono corpi di infedeli, siano sradicati dal pavimento, perché non sono santi, né saranno santificati, né Cristo ha promesso in sposa le loro anime con l'anello della fede,

	p. 0031B subarrhavit, nec in gloriosam transibunt generalis corporis unionem ad fidelium corpora, aut evellantur, aut terrae sic profundius immittantur, quod nullum vestigium appareat tumulorum.
	né passeranno all'unione gloriosa del corpo generale insieme ai corpi dei fedeli; quindi, o siano sradicati, o siano immersi nella terra così profondamente, che non appaia più alcuna traccia dei sepolcri.

	Pavimentum enim pectoris nostri si humilitatis hyssopo desideramus aspergi, aqua sacramentali mundari, scientia spirituali repleri, crucis fide salvari, evacuandum est quisquiliis, et omnis mortalis contagione peccati, ut super nivem dealbalti Christum induamur; et ei sponsa virgo, casta, sine ruga, et macula exhibeamur.
	Il pavimento infatti del nostro petto, se desideriamo essere aspersi con l'issopo dell'umiltà, purificati con l'acqua sacramentale, ricolmi di scienza spirituale, salvati con la fede della croce, deve essere svuotato da ogni immondizia e da ogni contagio mortale del peccato, affinché, imbiancati più della neve, siamo rivestiti di Cristo; e a Lui siamo presentati come una sposa vergine, casta, senza ruga e senza macchia.

	CAPUT VII. ITEM DE EODEM.
	CAPITOLO VII. ANCORA SULLO STESSO ARGOMENTO.

	Christus assistens pontifex per proprium sanguinem
	Cristo, pontefice assiso, attraverso il proprio sangue

	p. 0031C introivit in sancta, hucusque fuit quasi prooemium dedicationis, abhinc incipiet ecclesiae dedicatio, et ideo per hoc, quod sequitur, Christi passio, et Spiritus sancti effusio figuratur.
	entrò nei santi [dei cieli]; fin qui è stato come il proemio della dedicazione, da ora inizierà la dedicazione della chiesa, e perciò attraverso ciò che segue è simboleggiata la passione di Cristo e l'effusione dello Spirito Santo.

	Accedens itaque pontifex ad altare, ad benedicendum aquam, dicit: Deus in adjutorium meum intende, et subjungit: Gloria Patri, sine Alleluia. Hic modus servandus est in benedictione hujus aquae, et praecedentis, et illius, quam Alexander papa in Dominicis benedicendam instituit, ut divinum imploretur auxilium; et quoniam haec benedictio fit ad exhibendam gloriam Trinitati, etiam subjungitur Gloria; sed quia adhuc purgamur, et nondum sumus sortiti benedictionis effectum, idcirco inter suspiria positi, Alleluia, id est laudem pro perceptis beneficiis
	Accostandosi dunque il pontefice all'altare, per benedire l'acqua, dice: O Dio, vieni a salvarmi, e aggiunge: Gloria al Padre, senza Alleluia. Questo modo si deve osservare nella benedizione di quest'acqua, e della precedente, e di quella che il papa Alessandro istituì di benedire nelle domeniche, affinché sia implorato l'aiuto divino; e poiché questa benedizione è fatta per rendere gloria alla Trinità, si aggiunge anche il Gloria; ma poiché siamo ancora in purificazione, e non abbiamo ancora ottenuto l'effetto della benedizione, perciò, posti tra i sospiri, tacciamo l'Alleluia, cioè la lode dovuta a Dio per i benefici ricevuti,

	p. 0031D Deo debitam subticemus, unde post consecrationem ecclesiae cantabitur; quoniam exclusa daemonis phantasia, Deus in ea laudabitur; ita Christus ad aram Crucis accedens Patris auxilium invocavit et ad Trinitatis gloriam manifestandam mortem subiit, licet Alleluia duntaxat post resurrectionem manifesta operis exhibitione cantavit.
	che sarà cantata dopo la consacrazione della chiesa; poiché, esclusa la fantasia del demonio, Dio in essa sarà lodato; così Cristo, accostandosi all'ara della Croce, invocò l'aiuto del Padre e subì la morte per manifestare la gloria della Trinità, sebbene cantasse l'Alleluia soltanto dopo la risurrezione con la manifesta dimostrazione dell'opera compiuta.

	Deinde sal, cinis et aqua benedicuntur, et cruce facta commiscentur, et demum vinum apponitur. Sal est Dei sapientia.
	Poi il sale, la cenere e l'acqua sono benedetti, e fatta la croce sono mescolati, e infine si aggiunge il vino. Il sale è la sapienza di Dio.Sale


	Unde Elisaeus salem misit in aquam, ut sanarentur aquae; Pater in hunc mundum
	Donde Eliseo gettò il sale nell'acqua, affinché le acque fossero sanate; il Padre in questo mondo

	p. 0032A misit Filium suum, ut mundus salvaretur per ipsum.
	mandò il suo Figlio, affinché il mondo fosse salvato per mezzo di Lui.

	Cinis est Christi humana natura, haec est vitula rufa, quae cremabatur; caro Christi videlicet, sanguine rubricata, passionis igne decocta, qua redempti sumus; aqua populum significat. Unde: « Aquae multae populi multi; » ergo sal et cinis miscentur cum Verbum caro efficitur, quae per signum crucis, aquae miscentur, cum populus in Christi passione salvatur.
	La cenere è la natura umana di Cristo, questa è la vitella rossa, che era bruciata; la carne di Cristo, cioè, arrossata dal sangue, cotta al fuoco della passione, per la quale siamo redenti; l'acqua significa il popolo. Donde: «Acque numerose [sono] popoli numerosi»; dunque il sale e la cenere si mescolano quando il Verbo si fa carne, la quale, per il segno della croce, si mescola alle acque, quando il popolo è salvato nella passione di Cristo.Cenere


	Quod autem vinum adjungitur, significat quod hanc redemptionem divinitas operatur, vel quod tristitia passionis versa est in gaudium resurrectionis, vel per hanc aquam Spiritum sanctum accipimus de quo dicitur: “Qui credit in me, flumina de ventre ejus fluent aquae vivae”.
	Il fatto poi che si aggiunga il vino, significa che questa redenzione è operata dalla divinità, o che la tristezza della passione si è mutata nella gioia della risurrezione, o che attraverso quest'acqua riceviamo lo Spirito Santo del quale si dice: “Chi crede in me, fiumi di acqua viva sgorgheranno dal suo seno”.

	Commiscentur sal, cinis et vinum; quia quos Spiritus lavat, sapientia condiuntur, poenitentiae pulvere asperguntur, et spirituali intelligentia inebriantur; igitur Ecclesia foris et intus lavatur, ut qui salvandus est, aqua et spiritu renascatur.
	Si mescolano sale, cenere e vino; perché coloro che lo Spirito lava, sono conditi con la sapienza, aspersi con la polvere della penitenza, e inebriati con l'intelligenza spirituale; quindi la Chiesa è lavata fuori e dentro, affinché chi deve essere salvato, rinasca per mezzo dell'acqua e dello Spirito.

	Vel sal, doctrina fidei, cinis memoria passionis Christi, vinum aquae mistum divinitas juncta humanitati.
	Oppure: il sale è la dottrina della fede, la cenere è la memoria della passione di Cristo, il vino misto all'acqua è la divinità unita all'umanità.

	Sic ergo sanctificamur doctrina fidei, et memoria passionis Christi, ut jungamur capiti nostro Deo et homini.
	Così dunque siamo santificati con la dottrina della fede e con la memoria della passione di Cristo, per essere uniti al nostro Capo, Dio e uomo.

	Postmodum cum pollice de aqua ista cruces faciat in altari in medio et per quatuor cornua, et aspergat in circuitum ipsum altare septem aut tribus vicibus.
	In seguito, con il pollice [intinto] di quest'acqua, faccia delle croci sull'altare, nel mezzo e sui quattro angoli, e asperga l'altare stesso tutt'intorno sette o tre volte.Cinque croci sull’altare


	Altare, in hoc loco, designat Ecclesiam primitivam, in cujus medio crucem fecit, dum p. 0032C in medio terrae, scilicet Hierusalem, passionem subiit.
	L'altare, in questo luogo, designa la Chiesa primitiva, nel cui mezzo fece la croce, quando in mezzo alla terra, cioè a Gerusalemme, subì la passione.

	Quatuor etiam cornua significavit, dum quatuor partes mundi cruce salvavit.
	Significò anche i quattro angoli, quando salvò le quattro parti del mondo con la croce.

	Altare septies aspersit, cum Ecclesiam Hierosolymis baptizari praecepit ut sancti Spiritus septem dona perciperet. Aut ter aspergitur, cum in sanctae Trinitatis nomine baptizatur, vel cum Ecclesia a peccatis cogitationis, locutionis et operis emundatur.
	Asperse l'altare sette volte, quando comandò che la Chiesa di Gerusalemme fosse battezzata affinché ricevesse i sette doni dello Spirito Santo. Oppure è asperso tre volte, quando è battezzata nel nome della Santa Trinità, o quando la Chiesa è purificata dai peccati di pensiero, di parola e di opera.

	Unde: Miserere mei, Deus, inter aspergendum cantatur. Deinde ter aspergit ecclesiam in circuitu ab oriente in occidentem, et per medium semel in formam crucis; quia Christus totam Judaeam, aut omnes gentes baptizari praecepit in nomine Trinitatis, cui baptismo tribuit efficaciam in mysterio passionis.
	Donde durante l'aspersione si canta: Abbi pietà di me, o Dio. Poi asperge la chiesa tre volte in giro, da oriente a occidente, e una volta attraverso il mezzo in forma di croce; perché Cristo comandò che tutta la Giudea, o tutte le genti, fossero battezzate nel nome della Trinità, al quale battesimo conferì efficacia nel mistero della passione.

	Quod aspersio fit in circuitu, significat quod Dominus curam suorum habens mittit angelum suum in circuitu timentium se.
	Il fatto che l'aspersione sia fatta in cerchio, significa che il Signore, avendo cura dei suoi, manda il suo angelo attorno a coloro che lo temono.

	Quod ab oriente in occidentem innuit quod coepit a Judaeis, de quibus ortus est Dominus et refertur ad illos nostra fides.
	Il fatto che [avvenga] da oriente a occidente indica che iniziò dai Giudei, dai quali il Signore è sorto e la nostra fede si riferisce a loro.

	Dum ista fiunt, cantatur psalmus: Laetatus sum in his quae dicta sunt mihi, etc. Exsurgat Deus; et dissipentur, etc. Qui habitat in adjutorio, etc., quoniam apostolis mysterium resurrectionis, sacramentum baptismatis praedicantibus, inimicorum rabies est dissipata, et domus Domini firmiter aedificata, quam intrabimus et in cujus nunc adjutorio
	Mentre queste cose si compiono, si canta il salmo: Mi sono rallegrato per ciò che mi è stato detto, ecc. Si alzi Dio; e siano dispersi, ecc. Chi abita all'ombra dell'Altissimo, ecc., poiché, mentre gli apostoli predicavano il mistero della risurrezione e il sacramento del battesimo, la rabbia dei nemici fu dissipata, e la casa del Signore saldamente costruita, nella quale entreremo e nel cui aiuto ora

	p. 0033A habitamus, pro qua Christus orat, et stans in medio velut mediator pro nobis Deum Patrem quotidie interpellat.
	abitiamo, per la quale Cristo prega, e stando in mezzo come mediatore intercede quotidianamente per noi presso Dio Padre.

	Deinde fundit aquam ad basim altaris, innuens quod de Hierusalem fons erupit ipse baptismatis; vel committens Deo, quod in tanto sacramento vires humanas excedit.
	Poi versa l'acqua alla base dell'altare, indicando che da Gerusalemme scaturì la fonte stessa del battesimo; oppure affidando a Dio ciò che in un sacramento tanto grande supera le forze umane.

	Quod altare post linteo tergitur ad instar passionis Christi, Ecclesiae primitivae tribulatio mitigatur; nam per linum quod de terra oritur, et cum labore ad candorem vertitur, Christum accipimus, qui est de virgine natus, che per laborem passionis pervenit ad gaudium resurrectionis.
	Il fatto che l'altare dopo [l'aspersione] sia asciugato con un panno di lino, a somiglianza della passione di Cristo, significa che la tribolazione della Chiesa primitiva è mitigata; infatti attraverso il lino che nasce dalla terra, e con fatica è ridotto a candore, intendiamo Cristo, che è nato dalla Vergine, il quale attraverso la fatica della passione giunse alla gioia della risurrezione.

	CAPUT VIII. ITEM DE EODEM.
	CAPITOLO VIII. ANCORA SULLO STESSO ARGOMENTO.

	« Festinemus et nos ingredi in illam requiem, » participes Jesu Christi.
	«Affrettiamoci anche noi ad entrare in quel riposo», partecipi di Gesù Cristo.

	p. 0033B His ita peractis, vadit pontifex ad reliquias, et cum processione, oratione, reverentia, magnaque devotione portat eas ad locum sibi a diacono praeparatum.
	Compiute così queste cose, il pontefice si reca alle reliquie, e con processione, preghiera, reverenza e grande devozione le porta al luogo preparato per lui dal diacono.Reliquie


	Ita Christus postquam nobis locum praeparavit, justos, qui in praesenti nocte vigili mente se a malis custodiunt, assumit et in domum Patris sui perducit; unde cantatur: Ambulate sancti Dei, ingredimini in civitatem Domini, id est coelestem Hierusalem, haec est enim Ecclesia nova, in qua populus adorabit Dominum in aeternum.
	Così Cristo, dopo che ci ha preparato un luogo, assume i giusti, che nella notte presente con mente vigile si custodiscono dai mali, e li conduce nella casa del Padre suo; donde si canta: Camminate, santi di Dio, entrate nella città del Signore, cioè nella Gerusalemme celeste, questa infatti è la Chiesa nuova, nella quale il popolo adorerà il Signore in eterno.

	Hic cantus, ibi gaudium angelorum, animas cum gaudio recipientium, qui eas comitantur, quousque pro meritis in debitis mansionibus recipiantur.
	Questo canto [rappresenta] il gaudio degli angeli, che ricevono le anime con gioia, le quali le accompagnano, finché per i loro meriti siano accolte nelle dovute dimore.

	Antequam pontifex intret ecclesiam, cum reliquiis circumeat eam, ut sint illius ecclesiae protectores.
	Prima che il pontefice entri in chiesa, con le reliquie la circondi, affinché siano protettori di quella chiesa.Circum-ambulazione con reliquie


	Iterum cantatur responsorium, de decimis; ideoque postmodum pontifex monet populum de decimis et oblationibus, dote et luminaribus.
	Di nuovo si canta un responsorio, sulle decime; perciò in seguito il pontefice ammonisce il popolo riguardo alle decime e alle offerte, alla dote e ai luminari.

	Post cum chrismate signum crucis faciat in superliminari, per quod innuitur quod non debemus erubescere portare in frontibus sigillum passionis Domini nostri Jesu Christi, e est sumptum a sanguine agni paschalis, quo postes liniebantur ex mandato Domini.
	Poi con il crisma faccia il segno della croce sull'architrave, attraverso il quale si indica che non dobbiamo vergognarci di portare sulle fronti il sigillo della passione del Signore nostro Gesù Cristo, e questo è desunto dal sangue dell'agnello pasquale, col quale gli stipiti erano unti per comando del Signore.Crisma sull’architrave = sulla fronte = sangue dell’agnello


	Pontificem ingredientem populus comitatur, ut Christi et sanctorum protectione gubernetur; ideoque mediator pro fidelibus interpellat.
	Il popolo accompagna il pontefice che entra, affinché sia governato con la protezione di Cristo e dei santi; perciò il mediatore intercede per i fedeli.

	Cum autem ad sepulcrum venerit ad recondendas reliquias, extendat velum inter altare et populum; quia loca vel cubilia animarum secreta sunt a visione mortalium, de quibus cantatur: exsultabunt sancti in gloria, laetabuntur in cubilibus suis.
	Quando poi sarà giunto al sepolcro per deporre le reliquie, stenda un velo tra l'altare e il popolo; perché i luoghi o i giacigli delle anime sono segreti alla vista dei mortali, dei quali si canta: Esulteranno i santi nella gloria, si rallegreranno nei loro giacigli.All’altare


	p. 0033D Deinde ponit chrisma in confessione, per quatuor angulos in cruce, dicens: Sanctificetur hoc sepulcrum, in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti, id est firmentur nobis ista cubilia in perpetuum propter fidem passionis Christi, quam praedicastis per quatuor climata mundi.
	Poi pone il crisma nella confessione [la tomba dei martiri sotto l'altare], ai quattro angoli in forma di croce, dicendo: Sia santificato questo sepolcro, nel nome del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo, cioè siano confermati a noi questi giacigli in perpetuo a motivo della fede della passione di Cristo, che avete predicato attraverso i quattro climi del mondo.

	Deinde ponit tres portiones incensi, quasi dicat, et rursus firmetur nobis quod a sancta Trinitate vestris orationibus impetrastis; postea vero reliquiae in sepulcro sigillantur et animae in coelestibus collocantur.
	Poi pone tre porzioni d'incenso, quasi dica: e sia nuovamente confermato a noi ciò che avete impetrato con le vostre preghiere dalla Santa Trinità; in seguito poi le reliquie sono sigillate nel sepolcro e le anime sono collocate nei luoghi celesti.

	Unde rationabiliter dum ista fiunt: In coelestibus regnis, etc., a clero cantatur.
	Donde ragionevolmente, mentre queste cose si compiono, dal clero si canta: Nei regni celesti, ecc.

	Tabula chrismate confirmata et superposita, est protectio Jesu Christi; unde cantatur: sub altare Dei sedes accepimus, haec est requies sempiterna quae nobis calce, id est charitatis glutino, consolidatur.
	La lastra consolidata con il crisma e sovrapposta, è la protezione di Gesù Cristo; donde si canta: sotto l'altare di Dio abbiamo ricevuto un seggio, questo è il riposo sempiterno che per noi è consolidato con la calce, cioè con il vincolo della carità.

	CAPUT IX. ITEM DE EODEM.
	CAPITOLO IX. ANCORA SULLO STESSO ARGOMENTO.

	«Operatus est Dominus salutem in medio terrae». Pontifex enim qui crucem facit de oleo altaris sancto, in medio altaris, et per quatuor cornua ipsius, Christus est qui super Ecclesiam
	«Il Signore ha operato la salvezza in mezzo alla terra» (Sal 74,12). Il pontefice infatti che fa la croce con l'olio santo dell'altare, nel mezzo dell'altare e sui suoi quattro angoli, rappresenta Cristo che sulla Chiesa

	p. 0034B primitivam Spiritum sanctum, per fidem passionis effudit, e per eam, ad quatuor mundi climata dilatavit.
	primitiva effuse lo Spirito Santo, per la fede della passione, e per mezzo di essa lo diffuse alle quattro regioni del mondo.

	Ter cantatur: Erexit Jacob lapidem in titulum; illa enim Ecclesia fuit titulus aliarum « quia de Sion exivit lex, et verbum Domini de Hierusalem. » Ter altare ungitur, bis oleo sancto, tertio chrismate; quoniam Ecclesia fide, spe, charitate, quae est major caeteris, insignitur.
	Per tre volte si canta: Giacobbe eresse una pietra come monumento; quella Chiesa infatti fu il titolo [modello] delle altre «perché da Sion uscì la legge, e la parola del Signore da Gerusalemme». Per tre volte l'altare è unto, due con l'olio santo, la terza con il crisma; poiché la Chiesa è insignita della fede, della speranza e della carità, che è la più grande.Gn 28


	Dum chrismate infunditur, cantatur: Ecce odor filii mei sicut odor agri pleni.
	Mentre viene versato il crisma, si canta: Ecco l'odore di mio figlio come l'odore di un campo pieno.

	Hic ager est Ecclesia, quae floribus vernat, virtutibus splendet, operibus fragrat, ubi sunt rosae martyrum, lilia virginum, violae confessorum, ubi viror incipientium, flos proficientium, fructus percipientium.
	Questo campo è la Chiesa, che germoglia con fiori, risplende di virtù, profuma di opere, dove ci sono le rose dei martiri, i gigli delle vergini, le viole dei confessori, dove c'è il verde degli incipienti, il fiore dei proficienti, il frutto dei perficienti.

	Deinde per parietes ecclesiae duodecim cruces cum chrismate facit, incipiendo a dextro perveniens ad sinistrum. Haec unctio est fides passionis, quae per apostolos a Judaeis pervenit ad gentes, vel potius est unctio haec gratia Spiritus sancti, cujus plenitudo existens in capite Christi, descendit in barbam, barbam Aaron, id est in apostolos, qui crucis mysterium, per quatuor parietes ecclesiae, id est quatuor mundi climata, praedicaverunt, et fidem Trinitatis etiam addiderunt; unde in unoquoque pariete tres cruces rationabiliter imprimuntur.
	Poi sui muri della chiesa fa dodici croci con il crisma, cominciando da destra e giungendo a sinistra. Quest'unzione è la fede della passione, che per mezzo degli apostoli dai Giudei giunse alle genti, o piuttosto quest'unzione è la grazia dello Spirito Santo, la cui pienezza, esistente nel capo Cristo, discende nella barba, la barba di Aronne, cioè negli apostoli, i quali predicarono il mistero della croce attraverso i quattro muri della chiesa, cioè i quattro climi del mondo, e aggiunsero anche la fede della Trinità; donde ragionevolmente su ogni muro sono impresse tre croci.Unzione delle mura


	Incensi frequentatio est continua Christi sacerdotis atque pontificis, pro nobis, apud Deum Patrem interpellatio; crucem cum incenso facere est passionem Patri ostendere, et pro nobis interpellare; incensum copiose comburere in medio altaris et in angulis ejus, est orationes pro Hierosolymitana et universali Ecclesia multiplicare.
	La frequente offerta d'incenso è la continua intercessione di Cristo sacerdote e pontefice per noi presso Dio Padre; fare la croce con l'incenso è mostrare al Padre la passione e intercedere per noi; bruciare copiosamente incenso nel mezzo dell'altare e ai suoi angoli, è moltiplicare le preghiere per la Chiesa di Gerusalemme e per la Chiesa universale.Incenso = passione


	p. 0034D Postmodum frontem lapidis in modum crucis unget episcopus, dicens: Confirma hoc, Deus; quia Christus, vel ipsa Ecclesia Patrem exorat ut redemptionem, quam operatus est, ipse confirmet, unde fit, quod baptizati confirmantur; quae redemptio coepit a templo sancto quod est in Hierusalem; quia salus humanae naturae coepit in medio terrae, vel a templo, id est Christo, in quo divinitatis habitat
	In seguito il vescovo ungerà la fronte della pietra in forma di croce, dicendo: Conferma questo, o Dio; perché Cristo, o la Chiesa stessa, prega il Padre affinché confermi la redenzione che ha operato, donde avviene che i battezzati sono confermati; la quale redenzione iniziò dal tempio santo che è in Gerusalemme; perché la salvezza della natura umana iniziò in mezzo alla terra, o dal tempio, cioè da Cristo, in cui abita laOrigine = Tempio di Gerusalemme = Cristo


	p. 0035A plenitudo; et quoniam hanc redemptionem Trinitas operatur, ideo gloria Patri subjungitur, ut laus Trinitati cantetur; post haec benedicantur vasa, vestes, linteamina, cultui mancipanda.
	pienezza della divinità; e poiché questa redenzione è operata dalla Trinità, perciò si aggiunge il Gloria al Padre, affinché sia cantata la lode alla Trinità; dopo queste cose siano benedetti i vasi, le vesti, i lini, da destinare al culto.

	Utensilia benedici, est opera nostra ad Deum referri; quae sint utensilia necessaria infra dicemus.
	Il fatto che gli utensili siano benedetti, significa che le nostre opere sono riferite a Dio; quali siano gli utensili necessari diremo più avanti.

	Ad haec altare vestitur; altare vestiri, est animam immortali et incorruptibili corpori jungi, de quo vestimento dicit ipse Christus de se: « Conscidisti saccum meum mihi, circumdedisti me laetitia» Vel altaris ultima benedictio, illam finalem significat benedictionem, qua dicitur: « Venite, benedicti Patris mei.»
	A questo punto l'altare è vestito; vestire l'altare significa che l'anima è unita al corpo immortale e incorruttibile, del quale vestimento Cristo stesso dice di sé: «Hai stracciato il mio sacco, mi hai circondato di letizia» Oppure l'ultima benedizione dell'altare significa quella benedizione finale, con la quale si dice: «Venite, benedetti del Padre mio».Vestire l’altare


	Post haec multipliciter, ut infra dicetur, ornatur ecclesia e accenduntur luminaria; tunc enim opera justorum splendescent, tunc « Fulgebunt justi, et tanquam scintillae in arundineto discurrent.» Tunc Missa cantatur; non enim sine missa debent ecclesiae consecrari; tunc enim revelabitur sacramentum, quod etiam angelis ab initio fuit absconditum.
	Dopo ciò, la chiesa è ornata in molti modi, come si dirà più avanti, e si accendono i luminari; allora infatti le opere dei giusti risplenderanno, allora «I giusti risplenderanno, e come scintille correranno tra i giunchi». Allora si canta la Messa; infatti le chiese non devono essere consacrate senza la Messa; allora infatti sarà rivelato il sacramento, che fu nascosto anche agli angeli dal principio.

	Introitus: Terribilis est locus iste; quid est enim terribilius quam quod angeli timebunt, et vix justus salvabitur! Tunc venit pontifex solemniter indutus, et cantatur in laetitia; tunc enim videbitur Dominus a nobis facie ad faciem in gloria sua.
	L'introito: Terribile è questo luogo; cosa infatti c'è di più terribile del fatto che gli angeli temeranno, e a stento il giusto si salverà! Allora viene il pontefice solennemente vestito, e si canta nella letizia; allora infatti il Signore sarà visto da noi faccia a faccia nella sua gloria.Gn 28


	Et vide quoniam in aspersione basilicae lineis duntaxat, et minoribus utitur indumentis; sed ad mysterium altaris accedens vestibus ornatur pontificalibus et pretiosis, recolens quod legalis pontifex, in lineis sanctuarium expiabat, et post lotus in pontificalibus in holocaustum arietem offerebat; et quia in eisdem lineis hircum emittebat post expiationem; ideo et in consecratione fontium et immersione catechumenorum, ubi peccata transferuntur eorum, quidam utuntur simplicibus et lineis indumentis.
	E nota che nell'aspersione della basilica usa solo vesti di lino e minori; ma accostandosi al mistero dell'altare è ornato con vesti pontificali e preziose, ricordando che il pontefice legale, con vesti di lino espiava il santuario, e dopo essersi lavato, con le vesti pontificali offriva l'ariete in olocausto; e poiché con le stesse vesti di lino lasciava andare il capro dopo l'espiazione; perciò anche nella consacrazione dei fonti e nell'immersione dei catecumeni, dove i peccati sono trasferiti, alcuni usano vesti semplici e di lino.

	Vel per altare Christum, sicut per Ecclesiam sponsam accipimus; ipse enim est lapis qui a Jacob erigitur in titulum; quia stetit in signum populorum, ipse lapis angularis, «qui fecit utraque unum», ipse lapis est crescens in montem, ipse mons pinguis, oleo laetitiae prae consortibus unctus, ideoque non unguntur altaria nisi lapidea. Hic etiam, per lapidem itinerarium figuratur,
	Oppure attraverso l'altare intendiamo Cristo, come attraverso la Chiesa intendiamo la sposa; Egli infatti è la pietra che da Giacobbe fu eretta come monumento; perché stette come segno per i popoli[footnoteRef:2], lui stesso pietra angolare, «che fece dei due uno», lui stesso è la pietra cresciuta in monte, lui stesso il monte ricco, unto con l'olio della letizia più dei suoi compagni, perciò non si ungono altari se non di pietra. Egli inoltre è simboleggiato dalla pietra miliare, [2:  Nelle antifone in “O”, “signum populorum” si dice della “radix Jesse”.] 
Gn 28,22; 
At 4,11 con Ef 2,14; 
Sal 68,16 con Sal 45,8


	p. 0035D eo quod « Exsultavit, ut gigas ad currendam viam; » et: De torrente in via bibet; itinerarius autem similiter, et ob similes causas, ex sale, cinere et aqua, et vino conspergitur, et datis odoribus chrismate confirmatur; juxta hoc altare, Christianum loquor, lavacrum est, quo manus abluuntur. Haec Christi misericordia, qua homines in baptismo vel poenitentia a peccatorum sordibus diluuntur; ad hoc per gradus ascenditur, hi sunt martyres, ut praediximus, aut virtutes per quas ad
	perché «Esultò, come un gigante a percorrere la via»; e: Lungo il cammino berrà al torrente; la pietra miliare similmente, e per cause simili, è aspersa con sale, cenere, acqua e vino, e con dati aromi è consolidata col crisma; accanto a questo altare, dico quello cristiano, c'è il lavacro, col quale si lavano le mani. Questa è la misericordia di Cristo, mediante la quale gli uomini nel battesimo o nella penitenza sono lavati dalle sozzure dei peccati; a questo [lavacro] si ascende per gradini, questi sono i martiri, come abbiamo detto prima, o le virtù attraverso le quali si giunge

	p. 0036A Dominum pervenitur; in his sunt reliquiae, id est thesauri sapientiae et scientiae Dei. Haec est enim arca Domini, in qua fuere manna et tabulae testamenti; in his thus et oleum adolemus, cum ei sacerdotium et regnum evidenter ascribimus. Super altare Christianum capsae ponuntur, hi sunt apostoli et martyres, similiter vestes, et pallae, confessores et virgines, vel omnes sancti, de quibus dicitur: « His sicut vestimento vestieris.» Super hoc non immerito codex evangelicus adoptatur, eo quod Evangelium ab ipso sit editum, et ipsi perhibeat testimonium.
	al Signore; in questi [gradini] ci sono le reliquie, cioè i tesori della sapienza e della scienza di Dio. Questa infatti è l'arca del Signore, nella quale furono la manna e le tavole del testamento; in questi [tesori] bruciamo incenso e olio, quando a Lui ascriviamo evidentemente il sacerdozio e il regno. Sull'altare cristiano sono poste le casse[footnoteRef:3], questi sono gli apostoli e i martiri, similmente le vesti e i palii [rappresentano] i confessori e le vergini, o tutti i santi, dei quali si dice: «Di essi ti vestirai come di un manto». Sopra questo [altare] non a torto si pone l’evangeliario, poiché il Vangelo fu pubblicato su di Lui, e rende testimonianza a Lui stesso. [3:  Con altre reliquie.] 
Altare = arca dell’alleanza


	Super his etiam crux tribus de causis erigitur, ut signum regis in domo, vel urbe regia veneretur, aut Christi passio repraesentetur, ut populus Christum crucifixum, se crucifigendo p. 0036B cum vitiis et concupiscentiis, imitetur. Vexilla quoque super altaria eriguntur, ut triumphus Christi jugiter in Ecclesia memoretur, per quam et nos de inimico triumphare speremus.
	Su di essi inoltre la croce è eretta per tre ragioni: affinché il segno del re in una casa, o in una città regia, sia venerato, o sia rappresentata la passione di Cristo, affinché il popolo, crocifiggendo se stesso insieme ai vizi e alle concupiscenze, imiti Cristo crocifisso. Anche i vessilli sugli altari sono eretti, affinché il trionfo di Cristo sia ricordato continuamente nella Chiesa, attraverso la quale anche noi speriamo di trionfare sul nemico.

	CAPUT X. ITEM MORALITER DE EODEM.
	CAPITOLO X. ANCORA SULLO STESSO ARGOMENTO, IN SENSO MORALE.

	«Templum Dei sanctum est, quod estis vos.» Haec omnia referuntur ad hominem; nam ecclesia forinsecus lota, ostium ab episcopo percutitur, episcopus ingreditur, alphabetum in terra scribitur, ecclesia illuminatur, altare lavatur sale, cinere, aqua et vino, ecclesia intus aspergitur, in altari, corpus Domini et reliquiae reconduntur, incensum, et chrisma ponitur, altare oleo perungitur, p. 0036C multipliciter incensatur, vestibus ornatur, et in eo sacrificium laudis offertur. Homo quidem est Ecclesia, juxta quod Paulus in hodierna epistola dicens: «Dei aedificatio estis; » igitur homine baptizato de tribus peccatis, scilicet cogitatione,  locutione, operatione compungitur; et, aperto fidei ostio, Christus ingreditur; unde in hodierno Evangelio: «Zachaee, oportet me hodie in domo tua manere».
	«Santo è il tempio di Dio, che siete voi» (1 Cor 3,17). Tutte queste cose si riferiscono all'uomo; infatti la chiesa lavata esternamente, la porta è percossa dal vescovo, il vescovo entra, l'alfabeto è scritto per terra, la chiesa è illuminata, l'altare è lavato con sale, cenere, acqua e vino, la chiesa è aspersa internamente, nell'altare sono riposti il corpo del Signore e le reliquie, si pongono l'incenso e il crisma, l'altare è unto con l'olio, è incensato molte volte, è ornato con vesti, e su di esso è offerto il sacrificio di lode. L'uomo infatti è la Chiesa, secondo quanto Paolo dice nell'epistola di oggi: «Siete edificio di Dio» (1Cor 3,9); dunque, battezzato l'uomo, è purificato dai tre peccati, cioè di pensiero, di parola e di opera; e, aperta la porta della fede, Cristo entra; donde nel Vangelo di oggi: «Zaccheo, oggi devo fermarmi in casa tua».Chiesa = uomo
SINTESI di tutta la liturgia di consacra-zione


	Utriusque Testamenti Scriptura menti infigitur, e mens doctrina duodecim apostolorum illuminatur, cor quod sic est in corpore nostro, velut altare in templo, scientiae sale conditur, pulvere poenitentiae aspergitur, Spiritus sancti aqua salutari lavatur, vino sapientiae inebriatur; et sic qui lotus est in carne, etiam in mente lavatur, p. 0036D ut possit dicere: « Cor meum et caro mea exsultaverunt in Deum vivum; » Ideoque verba offerendae non irrationabiliter duplicantur, scilicet fecit Salomon, etc. In altari corpus Domini et reliquias ponere, est mandata Domini e exempla sanctorum memoriter retinere, ut possit dici: « In corde meo abscondi eloquia tua, ut non peccem tibi; » in altari quoque incensum e chrisma ponuntur, cum orationibus, bonae opinioni, bonisque vacamus operibus; oleo altare nostrum inungimus, p. 0037A cum misericordiae non obliviscimur.
	La Scrittura di entrambi i Testamenti è impressa nella mente, e la mente è illuminata dalla dottrina dei dodici apostoli, il cuore, che è così nel nostro corpo come l'altare nel tempio, è condito con il sale della scienza, asperso con la polvere della penitenza, lavato con l'acqua salutare dello Spirito Santo, inebriato con il vino della sapienza; e così chi è lavato nella carne, è lavato anche nella mente, per poter dire: «Il mio cuore e la mia carne esultano nel Dio vivente»; Perciò le parole dell'offerta non a torto sono raddoppiate, cioè «fece Salomone», ecc. Porre sull'altare il corpo del Signore e le reliquie, significa conservare nella memoria i comandamenti del Signore e gli esempi dei santi, per poter dire: «Nel mio cuore ho nascosto le tue parole per non peccare contro di te»; sull'altare inoltre si pongono l'incenso e il crisma, quando ci dedichiamo alle preghiere, alla buona reputazione e alle buone opere; ungiamo il nostro altare con l'olio, quando non ci dimentichiamo della misericordia.Altare = cuore


	Accedit summus sacerdos secundum ordinem Melchisedech ad altare cordis nostri, e illud inungit, cum dicit: « Estote misericordes, sicut et Pater vester misericors est.» Hoc oleo summus ille pontifex prae participantibus abundabat, cum dicebat: « Pater, ignosce illis, quia nesciunt quid faciunt; » hoc oleo non solum cor, sed omnia membra debent esse peruncta; manus enim, si non ungitur e inopi non aperitur, aret. Hoc altare nostrum orationibus fumigemus, virtutibus adornemus, ut in eo nos ipsos hostiam vivam Deo placentem offerre possimus, ut simus hostia templi e templum Dei.
	Si accosta il sommo sacerdote secondo l'ordine di Melchisedec all'altare del nostro cuore, e lo unge, quando dice: «Siate misericordiosi, come anche il Padre vostro è misericordioso». Di quest'olio quel sommo pontefice abbondava più di tutti i partecipanti, quando diceva: «Padre, perdonali, perché non sanno quello che fanno»; con quest'olio non solo il cuore, ma tutte le membra devono essere unte; la mano infatti, se non è unta e non si apre al bisognoso, inaridisce. Profumiamo con le preghiere questo nostro altare, adorniamolo con le virtù, per poter offrire in esso noi stessi come vittima vivente a Dio gradita, per essere noi stessi la vittima del tempio e il tempio di Dio.

	CAPUT XI. DE RECONCILIATIONE ECCLESIAE.
	CAPITOLO XI. SULLA RICONCILIAZIONE DELLA CHIESA.

	p. 0037B «Solve calceamentum de pedibus tuis, locus nam in quo stas sanctus est. » Cum ecclesia tanto Sponso, tam celebri sit consecratione dotata e ejus utensilia divino cultui mancipata, constat esse peccatum immane eam inhonestis usibus violare, unde Balthazar vasis Domini abutenti apparuit in aula regia comminativa scriptura, Mane, Thecel, Phares, id est numeratum, appensum, et divisum. Violatur autem ecclesia, combustione, homicidio, adulterio, sigilli privatione, principalis altaris motione.
	«Togliti i sandali dai piedi, perché il luogo sul quale stai è santo» (Es 3). Poiché la chiesa è dotata di una consacrazione così grande per uno Sposo così celebre, e i suoi arredi sono destinati al culto divino, è evidente che è un peccato enorme violarla con usi disonesti, donde a Baldassarre, che abusava dei vasi del Signore, apparve nella reggia una scrittura minacciosa: Mane, Thecel, Phares, cioè contato, pesato e diviso. La chiesa è violata da incendio, omicidio, adulterio, privazione del sigillo, spostamento dell'altare principale.Roveto ardente (spazio sacro)


	Quae autem fuerit violata nisi reconcilietur, vel cum oportuerit, denuo consecretur; immunda e pervia canibus erit, forma vero reconciliationis haec est, ut prius pontifex oret ante fores p. 0037C ecclesiae, postmodum intret ecclesiam cum litaniis, e iterum oret, deinde aqua benedicta, sale, cinere, vino mista ecclesiam lavet, e loca contaminata purificet, e sic cantibus e orationibus ad hoc destinatis reconciliationem efficiat; sic homo Deo templum in baptismate dedicatum vitiorum incentivo e mortali crimine contaminatur. Si quoque per haeresim fidei sigillum amiserit violatur, si capitis etiam diminutionem (mentem vel episcopum loquor) passus fuerit, totum corpus, e populus infirmatur; propterea necesse est, ut qui jam nequit baptismo adjuvari, fonte lacrymarum, id est per poenitentiam, renovetur e orationibus adjuvetur, alioquin Dei templum redibit in lupanar p. 0037D daemonum; hospitium Trinitatis, in prostibulum meretricis, ubi daemones saltent, e sirenae nidificent; orationibus autem revertitur in templum De e habitaculum Spiritus sancti, e qui passus est naufragium maris, redit ad portum salutis.
	Una chiesa che sia stata violata, se non è purificata, o quando è necessario, riconsacrata, sarà immonda e accessibile ai cani; la forma della purificazione è questa: prima il pontefice preghi davanti alla porta della chiesa, poi entri in chiesa con le litanie, e preghi di nuovo, quindi lavi la chiesa con acqua benedetta mista a sale, cenere e vino, e purifichi i luoghi contaminati, e così con canti e preghiere destinati a questo effettui la purificazione; così l'uomo, tempio dedicato a Dio nel battesimo, è contaminato dall'incitamento dei vizi e dal crimine mortale. Se anche perde il sigillo della fede per eresia è violato, se soffre una diminuzione del capo (parlo della mente o del vescovo), tutto il corpo, e il popolo, si indebolisce; perciò è necessario che chi ormai non può essere aiutato dal battesimo, sia rinnovato con la fonte delle lacrime, cioè attraverso la penitenza, e sia aiutato con le preghiere, altrimenti il tempio di Dio ritornerà in un lupanare di demoni; l'ospizio della Trinità, in un postribolo di meretrice, dove i demoni ballano e le sirene nidificano; con le preghiere invece ritorna tempio di Dio e dimora dello Spirito Santo, e chi ha patito il naufragio del mare, ritorna al porto della salvezza.

	Magna itaque debet ecclesia custodiri cautela, quae trino privilegio gaudet in personis, in rebus, in loco. De personis e rebus nihil ad praesens, locus autem ea debet reverentia custodiri, ut quis non praesumat inibi agapas celebrare, ac cubitus sternere, choreas ducere, assaltus facere, furta committere, fugientem inde extrahere, aut alia quaevis desideria p. 0038A carnis perpetrare; non etiam praesumat infra ecclesiarum confinia, quae sunt triginta, vel quadraginta passuum domos infringere. Hic est enim locus sanctus, hoc est firmus, de quo Dominus ad Moysen, e angelus ad Josue: « Solve calceamentum de pedibus tuis. Locus nam in quo stas sanctus est» Calceamentum fit de pellibus mortuorum animalium: ergo solvere calceamentum de pedibus, est solvere vincula mortalium peccatorum de actibus, quae intrantes in sanctuarium Dei solvere debemus, ut cogitemus de conversatione angelorum, ubi est requies sine somno, pax sine bello, quies sine labore, satietas sine requie.
	Con grande cautela dunque deve essere custodita la chiesa, che gode di un triplice privilegio: nelle persone, nelle cose, nel luogo. Sulle persone e le cose nulla al presente, il luogo invece deve essere custodito con tale reverenza, che nessuno osi celebrare in esso agapi, e stendere giacigli, condurre danze, fare assalti, commettere furti, trarre via di lì un fuggitivo, o compiere altri desideri della carne; né osi demolire case entro i confini delle chiese, che sono di trenta o quaranta passi. Questo infatti è luogo santo, cioè stabile, del quale il Signore disse a Mosè, e l'angelo a Giosuè: «Togliti i sandali dai piedi. Il luogo infatti sul quale stai è santo». I calzari sono fatti con pelli di animali morti: dunque togliere i sandali dai piedi, è sciogliere i legami dei peccati mortali dalle azioni, legami che, entrando nel santuario di Dio, dobbiamo sciogliere, per pensare alla conversazione degli angeli, dove c'è riposo senza sonno, pace senza guerra, quiete senza fatica, sazietà senza requie.

	Quoties igitur hunc locum ingredimur, praesertim cum coeleste mysterium celebratur, ubi creditur coetus p. 0038B angelorum adesse; cum reverentia ingrediamur ad illorum conspectum, vultum in terram declinemus, eorum gaudia contemplantes, e nos cinerem esse recolentes. In ecclesia quoque a superfluis verbis abstineri oportet, juxta illud Chrysostomi: In aulam regiam ingressurus, habitu e incessu te componis; huc ingressurus, ubi est vere aula regia rides? tu non nosti, quia non vides, scilicet angelos esse praesentes, quia domus Dei est plena virtutibus incorporeis. Quid autem loqui debeamus Apostolus docet, dicens: « Loquentes vobismetipsis in psalmis, hymnis e canticis.» Ob ejusdem privilegii reverentiam, mulieres a partu surgentes non ingrediuntur ecclesiam, nec menstruatae, nec viris conjunctae, p. 0038C secundum consuetudinem Romanorum. Ob hoc e solemniter poenitentes arcentur, tum quia dum poenam patiuntur, culpae reminiscuntur, tum quia in omnibus illud mysterium intelligitur, quod immundi a templo coelesti penitus excluduntur; alioquin ea die, qua praedictorum aliquod agerent, vel paterentur, intrare liceret, ut Deo gratias agerent; haec est nam civitas sancta, urbs beata Hierusalem, civitas Dei, de qua: « Gloriosa dicta sunt de te, civitas Dei, » e alibi: « Vidi civitatem sanctam, Hierusalem novam, descendentem de coelo». Haec militat in terris, sed regnat in coelis; haec est gloriosum regnum, cujus in terris custodes collegium prelatorum, agmina martyrum, coetus p. 0038D confessorum e virginum, quam curiam, illa gemma singularis adornat, quae nec primam visa est, nec habere sequentem.
	Ogni volta dunque che entriamo in questo luogo, specialmente quando si celebra il mistero celeste, dove si crede sia presente l'assemblea degli angeli, entriamo con reverenza al loro cospetto, chiniamo il volto a terra, contemplando le loro gioie e ricordando che siamo cenere. In chiesa inoltre ci si deve astenere da parole superflue, secondo quel detto di Crisostomo: Quando stai per entrare in un'aula regia, ti composti nell'abito e nel portamento; quando stai per entrare qui, dove c'è veramente un'aula regia, ridi? Tu non lo sai, perché non vedi, cioè che ci sono angeli presenti, perché la casa di Dio è piena di virtù incorporee. Cosa poi dobbiamo dire lo insegna l'Apostolo, dicendo: «Parlandovi a vicenda con salmi, inni e cantici». Per reverenza di questo stesso privilegio, le donne che si alzano dal parto non entrano in chiesa, né quelle mestruate, né quelle unite con uomini, secondo la consuetudine dei Romani. Per questo anche i penitenti solenni sono esclusi, sia perché, mentre patiscono la pena, si ricordano della colpa, sia perché in tutto si intende quel mistero, che gli immondi sono totalmente esclusi dal tempio celeste; altrimenti, nel giorno in cui facessero o patissero qualcosa dei predetti, sarebbe loro permesso entrare, per rendere grazie a Dio; questa infatti è la città santa, la beata città di Gerusalemme, la città di Dio, della quale: «Cose gloriose sono dette di te, città di Dio», e altrove: «Vidi la città santa, la nuova Gerusalemme, scendere dal cielo». Essa milita in terra, ma regna in cielo; essa è il regno glorioso, del quale in terra sono custodi il collegio dei prelati, le schiere dei martiri, le assemblee dei confessori e delle vergini, la quale curia adorna quella gemma singolare, che non fu vista prima, né avrà una successiva.

	Cum tamen etiam militantem designet Ecclesiam, non abhorreo, siquando bonis mali corpore misceantur; nam in Eden mulier de viro formatur, lignum vitae e scientiae proponitur, serpens etiam invenitur, in arca Noe sunt animalia munda e immunda, simul in unum pacem habentia; qui pacem non tenent, in arca non sunt, licet esse videantur e truculentiores bestiis inveniuntur; extra ecclesiam non est locus refugii, non tamen omnes, qui nunc insunt, p. 0039A patris gratiam merebuntur; quia Cham in filiis maledictionem accepit, in domo Abrahae filius ancillae cum filio liberae lusisse creditur; in utero praegnantis Rebeccae gemini colluctantur, quorum lenis diligitur e hispidus reprobatur; saepe in ambitu horti conclusi reperitur amaritudo absynthii; in Domini coena, e navicula Simonis, fuit Iscariotes; in rete piscatoris pisces boni e mali; in area granum e palea, similiter e in ecclesiis viri cum mulieribus orant, ita quod mulieres secundum consuetudines quorumdam sint in parte aquilonari, sicut viri in australi; quoniam per viros, fortes intelliguntur in tentationibus hujus mundi e in fide, e fervidi charitate; per mulieres autem fragiliores e bonis operibus tepidi.
	Sebbene [la chiesa] designi anche la Chiesa militante, non mi ripugna che a volte i malvagi si mescolino corporalmente ai buoni; infatti in Eden la donna è formata dall'uomo, è proposto l'albero della vita e della scienza, si trova anche il serpente, nell'arca di Noè ci sono animali mondi e immondi, che stanno insieme in pace; quelli che non mantengono la pace, non sono nell'arca, anche se sembrano esserci e si rivelano più feroci delle bestie; fuori della chiesa non c'è luogo di rifugio, tuttavia non tutti quelli che ora vi sono dentro, meriteranno la grazia del Padre; perché Cam tra i figli ricevette la maledizione, nella casa di Abramo si crede che il figlio della schiava abbia giocato con il figlio della libera; nel grembo di Rebecca incinta i gemini lottano, dei quali il mite è amato e il peloso è ripudiato; spesso nel perimetro di un giardino chiuso si trova l'amarezza dell'assenzio; nella cena del Signore, e nella barca di Simone, ci fu Iscariota; nella rete del pescatore ci sono pesci buoni e cattivi; nell'aia grano e paglia, similmente nelle chiese gli uomini pregano con le donne, in modo che le donne secondo le consuetudini di alcuni siano nella parte settentrionale, come gli uomini in quella meridionale; poiché attraverso gli uomini si intendono i forti nelle tentazioni di questo mondo e nella fede, e ferventi nella carità; attraverso le donne invece i più fragili e tiepidi nelle buone opere.

	p. 0039B Secundum alios, viri in parte anteriori, mulieres in posteriori; vir nam est caput mulieris, ideoque dux ejus; quod seorsum masculi, seorsum feminae stent, secundum Bedam accepimus a veteri consuetudine derivatum; hinc fuit nam quod Joseph e Maria puerum derelinquunt; quoniam alter quia secum non cernebat, cum altero esse putabat, causa divisionis haec est; quia caro viri e mulieris, si propius accesserint, ad libidinem accenduntur. Ubicunque mulieres locum habuerint, semper secundum Apostolum velatae debent orare, ne laxis crinibus alliciant animos juvenum, nec ob formositatem superbiant capillorum, imo propter angelos, id est sacerdotes.
	Secondo altri, gli uomini nella parte anteriore, le donne in quella posteriore; l'uomo infatti è capo della donna, e perciò sua guida; il fatto che i maschi stiano separati e le femmine separate, abbiamo appreso da Beda che deriva da un'antica consuetudine; da ciò derivò infatti che Giuseppe e Maria lasciano il fanciullo; poiché l'uno, perché non lo scorgeva con sé, pensava che fosse con l'altro, questa è la causa della divisione; perché la carne dell'uomo e della donna, se si avvicinano troppo, si accende di libidine. Dovunque le donne abbiano posto, devono sempre pregare velate secondo l'Apostolo, affinché con i capelli sciolti non attirino le menti dei giovani, né per la bellezza siano superbe dei loro capelli, anzi a causa degli angeli, cioè dei sacerdoti.

	p. 0039C. Sacerdos enim judex est e vicarius Jesu Christi, ergo ante sacerdotem mulier debet se velare, ut conscia originalis peccati, quod per eam evenit, videatur erubescere e se coram judice ipso habitu accusare. Idcirco Linus ex praecepto Petri instituit quod mulier ecclesiam, velato capite, introiret, cui etsi liceat orare, non tamen loqui, id est populis praedicare. Ergo locus non salvat, quem pravitas conscientiae damnat, sicut horrida loca non obsunt iis, qui pie vivunt: Nadab etenim e Abiu igne in tabernaculo consumuntur; Chore, Dathan, e Abiron ante tabernaculum deglutiuntur; Heli pontifex in loco sancto periit; Oza juxta arcam interiit, Joab juxta altare occiditur, Ozias in templo lepra perfunditur; econtra: Moyses de p. 0039D flumine, Joseph de cisterna, e carcere; Job de sterquilinio, Jeremias de coeno, Daniel de lacu leonum; tres pueri de camino ignis liberantur ; demum diabolus de coelo, homo cecidit de paradiso; justi autem in terra visitantur e de inferno ad coelestia sublevantur; sed, licet non sanctificet locus, tamen ob reverentiam sacramenti cooperatur plurimum sanctificationi. Ob hanc itaque reverentiam de pedibus calceamenta p. 0040A solvamus, ut in loco sanctificari a Domino mereamur.
	Il sacerdote infatti è giudice e vicario di Gesù Cristo, quindi davanti al sacerdote la donna deve velarsi, affinché, conscia del peccato originale, che avvenne per mezzo di lei, sembri vergognarsi e accusare se stessa con quel comportamento davanti al giudice stesso. Perciò Lino per precetto di Pietro istituì che la donna entrasse in chiesa col capo velato, alla quale anche se è permesso pregare, non è però permesso parlare, cioè predicare al popolo. Dunque il luogo non salva chi è condannato dalla perversità della coscienza, come i luoghi orridi non nuocciono a quelli che vivono piamente: infatti Nadab e Abiu sono consumati dal fuoco nel tabernacolo; Core, Datan e Abiron sono inghiottiti davanti al tabernacolo; Eli pontefice perisce in luogo santo; Oza muore presso l'arca; Ioab è ucciso presso l'altare; Ozia nel tempio è colpito dalla lebbra; al contrario: Mosè è tratto dal fiume, Giuseppe dalla cisterna e dalla prigione; Giobbe dallo sterquilinio, Geremia dal fango, Daniele dalla fossa dei leoni; i tre fanciulli sono liberati dalla fornace di fuoco; infine il diavolo cadde dal cielo, l'uomo cadde dal paradiso; i giusti invece sono visitati in terra e dall'inferno sono innalzati alle cose celesti; ma, sebbene il luogo non santifichi, tuttavia per reverenza del sacramento coopera moltissimo alla santificazione. Per questa reverenza dunque togliamo i calzari dai piedi, per meritare di essere santificati dal Signore nel luogo.

	CAPUT XII. DE ORNATU ECCLESIAE.
	CAPITOLO XII. SULL’ORNAMENTO DELLA CHIESA.

	«Domine, dilexi decorem domus tuae, et locum habitationis gloriae tuae.» Decorantur ecclesiae caelaturis, picturis et tornatilibus sculpturis, quae a tabernaculo Moysis, vel templo Salomonis, formam accipiunt; sculpsit nam Moyses duo cherubim; sculpsit et Salomon, sed et parietes caelaturis, et torno, et picturis ornavit.
	“Signore, ho amato la bellezza della tua casa e il luogo della dimora della tua gloria.” (Sal 26,8). Le chiese sono decorate con stucchi, pitture e sculture tornite, che prendono forma dal tabernacolo di Mosè o dal tempio di Salomone; infatti Mosè scolpì due cherubini; anche Salomone scolpì, ma ornò pure le pareti con stucchi, tornitura e pitture.Modello dell’iconografia = santuario di Mosè e Tempio di Salomone


	Fiunt autem hujusmodi, ut non solum sint ornatus ecclesiarum, sed etiam litterae laicorum. «Quaecunque enim scripta,» vel sculpta sunt, «ad nostram doctrinam scripta sunt;» litterae, inquam, rememorativae praeteritorum, indicativae praesentium et futurorum.
	Sono fatte in modo da non essere solo ornamenti delle chiese, ma anche lettere per i laici. “Infatti tutto ciò che è scritto,” o scolpito, “è scritto per la nostra dottrina” (Rm 15,4); le lettere, dico, sono memorie dei fatti passati, indicazioni dei presenti e dei futuri.Immagini = lettere = memoria (del passato) e indicazione (per futuro)


	Praeteritorum, ut historiarum et visionum; praesentium ut virtutum et vitiorum; futurorum ut poenarum et praemiorum, de quibus etsi non singula, tamen usitatiora percurramus exempla.
	Dei passati, come delle storie e delle visioni; dei presenti, come delle virtù e dei vizi; dei futuri, come delle pene e dei premi, dei quali, sebbene non tutti, scorriamo tuttavia gli esempi più usuali.

	Duo igitur in tabernaculo cherubim se versis vultibus in propitiatorium respicientia, sunt duo Testamenta in nullo discrepantia; facies enim a se averterent, si quod unum promittit, aliud denegaret.
	Perciò due cherubini nel tabernacolo, volgendo i volti verso il propiziatorio, sono due Testamenti che non differiscono in nulla; poiché volgerebbero il volto, se ciò che uno promette, l’altro negasse.Due cherubini


	In propitiatorium respiciunt, dum quidquid continetur in eis, ad obsequium refertur conditoris; in nostris autem ecclesiis imago Domini nostri Jesu Christi pingitur multipliciter, et ex causa multiplici; nam picta in praesepio, rememorat nativitatem, picta in matris gremio, puerilem aetatem; picta vel sculpta in cruce, passionem.
	Rivolgono lo sguardo verso il propiziatorio, poiché tutto ciò che è contenuto in essi è riferito all’ubbidienza del Creatore; nelle nostre chiese invece l’immagine del Signore nostro Gesù Cristo è dipinta in molteplici modi e per diverse cause; infatti dipinta nella mangiatoia ricorda la nascita, dipinta nel grembo della madre, l’infanzia; dipinta o scolpita sulla croce, la Passione.Immagine di Cristo


	In cruce quoque sol et luna eclipsim patientia depinguntur; latrones et chiodi, forcipes et vulnera, lancea, sanguis et aqua, titulus et corona, cum veste purpurea, quae omnia sunt passionis insignia; picta in scalarum ascensu, ascensionem; picta in solio excelso, praesentem indicat majestatem et potestatem quasi dicatur: Data est ei omnis potestas in coelo et in terra, et adimpletur visio Isaiae dicentis: «Vidi Dominum sedentem super solium excelsum et elevatum, id est Dei Filium, regnantem super angelos, juxta illud: «Qui sedes super cherubim.»
	Sulla croce anche il sole e la luna sono dipinti patendo l’eclisse; ladri e chiodi, tenaglie e ferite, lancia, sangue e acqua, titolo e corona, con la veste purpurea, che sono tutti segni della Passione; dipinta sulla scala in salita, l’ascensione; dipinta sul trono elevato indica la maestà e il potere presenti, come se dicesse: “Gli è stata data ogni potenza in cielo e sulla terra” (Mt 28,18), e si adempie la visione di Isaia che dice: “Ho visto il Signore sedere sul trono alto ed elevato, cioè il Figlio di Dio, regnare sugli angeli,” (Is 6,1) secondo quel passo: “Tu che siedi sopra i cherubini.” (Sal 80,2).Iconografia della crocifissione (astri in eclisse,.., scala > ascensione


	Quandoque vero pingitur, sicut videre eum Moyses et Aaron, Nadab et Abiu, scilicet super montem et sub pedibus ejus quasi opus sapphirinum, et quasi coelum, cum serenum est; cui quandoque circum circa pinguntur angeli cum sex alis secundum Isaiam dicentem: «Seraphim stabant super illum, sex alae uni, et sex alae alteri, duabus velabant faciem ejus, duabus pedes et duabus volabant.» Puto quod seraphim, hic debet scribi per m, et subintelligitur duo, quia sequitur, uni et alteri.
	Talvolta infatti è dipinto, come lo videro Mosè e Aaron, Nadab e Abiu, cioè sopra il monte e sotto i suoi piedi come opera di zaffiro, e come cielo, quando è sereno; attorno ad esso talvolta sono dipinti angeli con sei ali secondo quanto dice Isaia: “I Serafini stavano sopra di lui, sei ali per uno e sei per l’altro; con due coprivano il volto, con due i piedi e con due volavano” (Is 6,2). Penso che “serafim” qui debba essere scritto con la “m”, e si sottintende due, perché segue “uno e l’altro”.Pantocratore


	Qui stant super ecclesiam, quasi custodes: et cum sint ardentes, eam ad duo praecepta charitatis accendunt, qui dicuntur alas habere propter velocem custodiae cursum, quibus caput et pedes velant et mediata revelant; quia nos priora et novissima celant.
	Coloro che stanno sopra la chiesa, come custodi: e poiché sono ardenti, la accendono verso i due precetti della carità, e si dice che abbiano ali per il rapido corso della custodia, con le quali coprono testa e piedi e mostrano il centro; poiché nascondono a noi le cose prime e ultime.

	Unde Isaias: Priora annuntiate mihi, et novissima quae erunt, et dicam quoniam dii estis, Media vero, quae sex diebus et sex aetatibus facta sunt, nobis vicaria vel partiali demonstratione revelant, quoniam ex parte cognoscimus, et ex parte prophetamus; nam, licet invisibilia Dei per ea, quae facta sunt, quomodo libet intellecta conspiciantur; incomprehensibilis est tamen ejus aeternitas, et quomodo sit Α et Ω non sufficimus intueri.
	Da cui Isaia: “Annunziatemi le cose prime e le ultime che avverranno, e dirò che siete dei” (Is 41,22s.). Le cose intermedie, invece, che furono fatte in sei giorni e in sei età, ci vengono rivelate in modo vicario o parziale, poiché in parte conosciamo, e in parte profetizziamo; infatti, sebbene le cose invisibili di Dio siano osservabili se si vuole attraverso la comprensione delle cose create, la sua eternità è incomprensibile, e non possiamo contemplare come sia l’Alfa e l’Omega.

	Quandoque circumpingitur angelus Michael draconem suppeditans, juxta illud Joannis: «Factum est praelium in coelo, Michael cum dracone pugnabat,» quam pugnam aestimo, dissidium angelorum, confirmationem bonorum et ruinam malorum, aut etiam in praesenti Ecclesia persecutionem fidelium.
	Talvolta l’angelo Michele è raffigurato combattendo il drago, come dice Giovanni: “Avvenne una battaglia in cielo: Michele combatteva con il drago” (Ap 12,7), che interpreto come la lotta tra gli angeli, la conferma dei buoni e la rovina dei malvagi, o anche come nella Chiesa presente, la persecuzione dei fedeli.Michele


	Quandoque circumpinguntur viginti quatuor seniores, secundum visionem ejusdem, in vestibus albis, et coronis aureis; per quos significantur veteris et novae legis doctores; qui sunt duodecim propter fidem sanctae Trinitatis, quam annuntiant, per quatuor climata mundi, aut viginti quatuor propter opera et observantiam evangeliorum, qui per innocentiam conteguntur, et charitatis, et sapientiae diademate coronantur; si lampades adduntur, dona sancti Spiritus representantur, si mare vitreum, baptismus innuitur.
	Talvolta sono raffigurati ventiquattro anziani, secondo la loro visione, in vesti bianche e con corone d’oro; attraverso i quali sono significati i dottori della legge vecchia e nuova; che sono dodici per la fede nella Santa Trinità, che annunciano, per le quattro regioni del mondo, o ventiquattro per le opere e l’osservanza degli evangelii, che sono coperti dall’innocenza e incoronati con il diadema della carità e della sapienza; se vi sono aggiunte lampade, rappresentano i doni dello Spirito Santo, se il mare è di vetro, indica il battesimo.I 24 anziani


	Quandoque circumpinguntur quatuor animalia, secundum visionem Ezechielis, et ejusdem Joannis, similitudo vultus eorum facies hominis, et facies leonis a dextris, facies autem bovis a sinistris, et facies aquilae desuper ipsorum quatuor; et quidem quatuor facies uni, et quatuor pennae uni, et similitudo eorum, quasi carbonum et aspectus lampadum; hi sunt quatuor evangelistae, unde cum libris depinguntur in pedibus; quia quae verbis, et scriptura docuere, mente et opere complevere; unicuique facies quatuor, nam quae fuit unius, fuit omnium de incarnatione Verbi notitia; sed singula singulis sunt appropriata; licet enim quilibet propria prosequatur, sua tamen singuli singularius exsequuntur, ut Matthaeus humanitatem dicens: «Liber generationis Jesu Christi, unde figuram sortitur humanam et figurat Christum hominem, qui cum esset Deus, factus est homo.
	Talvolta sono rappresentati quattro animali, secondo la visione di Ezechiele e di Giovanni, la somiglianza dei loro volti è volto d’uomo, e volto di leone a destra, volto di bue a sinistra, e volto di aquila sopra i quattro; infatti quattro volti per uno, e quattro ali per uno, e la loro somiglianza come carboni e aspetto di lampade; questi sono i quattro evangelisti, da cui con i libri sono dipinti ai piedi; poiché ciò che hanno insegnato a parole e con la Scrittura, lo hanno completato con mente e opera; a ciascuno un volto dei quattro, poiché ciò che era di uno, era la conoscenza dell’incarnazione del Verbo per tutti; ma ognuno con un approccio diverso; infatti sebbene le cose specifiche sono trattate da tutti, ciascuno lo fa a suo modo, come Matteo, parlando dell’umanità: “Libro della generazione di Gesù Cristo, da cui prende la figura umana e rappresenta Cristo uomo, che essendo Dio, divenne uomo.”Tetramorfo


	Marcus, incipiens a praedicatione Joannis in deserto clamantis, figuram tenet leonis in deserto rugientis; apertius quoque caeteris Christi resurrectionem explanat, in qua Christus a leone figuratur, qui mortuus nascitur, et voce Patris die tertia vivificatur.
	Marco, iniziando dalla predicazione di Giovanni che grida nel deserto, tiene la figura del leone che ruggisce nel deserto; spiega più apertamente agli altri la risurrezione di Cristo, nella quale Cristo è figurato dal leone, che nasce morto e il terzo giorno è vivificato dalla voce del Padre.

	Ii ponuntur a dextris, quia Christi nativitas, et resurrectio fuit omnium laetitia generalis. Unde in Psalmo: «Ad matutinum laetitia.»
	Sono posti a destra, perché la natività e la risurrezione di Cristo furono la gioia generale di tutti. Da qui nel Salmo: “Al mattino gioia.”

	Lucas vitulus est, eo quod a Zacharia sacerdote inchoavit, et Christi passionem et hostiam pertractavit specialius; vitulus enim animal est sacerdotum sacrificiis aptum; vel ideo vitulo comparatur, quia duo cornua, quasi duo continet Testamenta; et quatuor pedum ungulas, quasi quatuor Evangeliorum summa.
	Luca è il vitello, poiché ha iniziato da Zaccaria sacerdote, e ha trattato specialmente la passione e l’ostia di Cristo; il vitello infatti è animale adatto ai sacrifici sacerdotali; o è paragonato al vitello perché ha due corna, come se contenesse due Testamenti; e gli zoccoli dei quattro piedi, come il compendio dei quattro Evangelisti.

	Per hoc quoque figuratur Christus, qui fuit pro nobis vitulus immolatus; ideoque ponitur a sinistris; quia mors Christi fuit apostolis tristis, unde: «Ad vesperum demorabitur fletus,» et alibi: «Vos contristabimini, sed tristitia vestra vertetur in gaudium.»
	Anche per questo Cristo è figurato, che fu immolato per noi come vitello; e perciò è posto a sinistra; perché la morte di Cristo fu triste per gli apostoli, da cui: “Alla sera vi sarà il pianto,” e altrove: “Voi sarete addolorati, ma la vostra tristezza si muterà in gioia.”

	Joannes est aquila, quoniam ad excelsa pervolans ait: «In principio erat Verbum;» hic quoque significat Christum cujus juventus, ut aquilae renovatur, cum resurgens a mortuis floret et coelum ingreditur.
	Giovanni è l’aquila, poiché volando verso gli alti dice: “In principio era il Verbo;” anche qui significa Cristo, la cui giovinezza si rinnova come quella dell’aquila, quando risorgendo dai morti fiorisce e entra nel cielo.

	Hic non juxta, sed super esse describitur, quoniam ascensionem designat, et Verbum apud Deum pronuntiat; quilibet quatuor pennis volat, cum ad Divinitatem oculos levat eamque per quatuor mundi partes annuntiat.
	Qui non è descritto accanto, ma sopra, perché designa l’ascensione e proclama il Verbo presso Dio; ciascuno vola con quattro ali, quando alza gli occhi alla Divinità e la annunzia per le quattro parti del mondo.

	Joannes autem his animalibus senas alas attribuit, quia per hujus mundi visibilia sex diebus consummata, invisibilia cognovere, et Deum sicut Dominum glorificavere.
	Giovanni invece attribuisce a questi animali sei ali, perché attraverso le cose visibili di questo mondo, completate in sei giorni, hanno conosciuto le invisibili e hanno glorificato Dio come Signore.

	Vel prima ala fuit lex naturalis, secunda Mosaica, tertia prophetae, quarta Evangelium, quinta institutiones apostolorum, sexta doctorum.
	La prima ala infatti fu la legge naturale, la seconda la mosaica, la terza dei profeti, la quarta l’Evangelo, la quinta le istituzioni degli apostoli, la sesta dei dottori.

	His volat Ecclesia, dum ab his praedicatores totius praedicationis accipiunt fundamenta.
	Con queste ali vola la Chiesa, mentre dai predicatori riceve i fondamenti di tutta la predicazione.

	Secundum Joannem quoque sunt oculis plena, ob perfectam ipsorum de creatione notitiam.
	Secondo Giovanni inoltre sono pieni di occhi, per la perfetta conoscenza che essi hanno della creazione.

	Hi sunt carbones ignis, carbones desolatorii, si sederis super eos, erunt in adjutorium tibi; si eos tetigeris ab his carbonibus accenderis, et cum sanctis sanctus eris.
	Essi sono carboni di fuoco, carboni desolatori; se ti siedi su di essi, ti saranno di aiuto; se li tocchi, ti accenderai con questi carboni e sarai santo con i santi.

	Hi sunt lampades bonae opinionis lumine coruscantes.
	Essi sono lampade che brillano con la luce della buona opinione.

	Quandoque circumpinguntur, vel potius suspinguntur apostoli, qui fuere testes, verbo et opere in Samaria et Judaea, et usque ad ultimum terrae.
	Talvolta sono circondati, o meglio dipinti intorno, dagli apostoli, che furono testimoni, con parola e opera in Samaria e in Giudea, e fino all’estremità della terra.Apostolato e Pentecoste


	Pinguntur autem quandoque dispertitae linguae super singulos eorum quia talibus indiciis Paracletus replevit corda eorum.
	Spesso sono dipinte sopra lingue separate su ciascuno di loro perché con tali segni il Paraclito ha riempito i loro cuori.

	Pinguntur quandoque criniti, quasi Nazarei, id est sancti; lex enim fuit Nazaraeorum, ut tempore suae separationis novacula non transiret super caput eorum; separabant autem se a communi vitae hominum, quidam ad tempus, quidam jugiter, ut Samuel.
	Talvolta sono dipinti con i capelli lunghi, come Nazarei, cioè santi; infatti la legge dei Nazarei era che nel tempo della loro separazione il rasoio non passasse sulla loro testa; separavano però se stessi dalla vita comune degli uomini, alcuni per un tempo, altri continuamente, come Samuele.

	Quandoque Baptista interseritur, ut eremita, martyres cum equuleis, ut Laurentius in craticula, Stephanus cum lapidibus, confessores cum suis insignibus, ut episcopi mitrati, abbates capuciati, doctores cum libris in manibus, virgines secundum Evangelium cum lampadibus, quandoque martyres cum palmis et confessores cum liliis depinguntur; palma enim victoriam significat, et lilia castitatem; palma victoriosis dabatur, ut sicut palma viret, sic eorum memoria in aeterno vernaret.
	Talvolta si inserisce il Battista, come eremita, i martiri con i loro strumento di tortura, come Lorenzo sulla graticola, Stefano con le pietre, i confessori con i loro simboli, come vescovi mitrati, abati con cappucci, dottori con libri in mano, vergini secondo l’Evangelo con lampade, talvolta martiri con palme e confessori con gigli sono dipinti; infatti la palma indica la vittoria, e i gigli la castità; la palma veniva data ai vittoriosi, affinché come la palma cresce, così la loro memoria fiorisse nell’eternità.Giovanni Battista e martiri


	Palma ab arcto crescit in altum; sic martyres cum ab agone revertuntur in superno capitolio praemiantur.
	La palma cresce dall’origine verso l’alto; così i martiri, quando ritornano dalla lotta, sono premiati nel sommo capitolo celeste.palma


corona


	Unde: « Justus ut palma florebit». Cum palma ad regna pervenere. Et vide quoniam Dominus Jesus semper coronatus depingitur, quasi dicatur: « Egredimini, et videte regem Salomonem in diademate, quo coronavit eum mater sua.
	Da qui: “Il giusto fiorirà come la palma”. Quando la palma raggiunge i regni. E osserva che il Signore Gesù è sempre dipinto coronato, quasi dicendo: “Uscite e vedete il re Salomone con il diadema, con il quale sua madre lo coronò”.

	« Et attende quod Dominus fuit tripliciter coronatus a matre; corona misericordiae in die conceptionis; et haec corona duplex est propter naturalia et gratuita, ideoque et diadema vocatur, quia diadema est duplex corona.
	“E osserva che il Signore fu triplicemente coronato dalla madre; corona di misericordia nel giorno della concezione; e questa corona è doppia per naturale e gratuito, e perciò si chiama diadema, perché il diadema è corona doppia.

	Coronatus est et a noverca corona miseriae in die passionis; haec corona fuit spinea, quia peccata nostra portavit.
	Fu coronato anche dalla matrigna con la corona della miseria nel giorno della passione; questa corona fu spinata, perché portò i nostri peccati.

	Coronatus est et a Patre corona gloriae in die resurrectionis, unde: « Gloria et honore coronasti eum, Domine.» Demum coronabitur a familia corona potentiae, in die revelationis ultimae, quando veniet cum senatoribus terrae, quorum caterva stipatus judicabit orbem terrarum in aequitate.
	Fu coronato anche dal Padre con la corona della gloria nel giorno della risurrezione, da cui: “Signore, lo hai coronato di gloria e di onore” (Sal 8,6). Infine sarà coronato dal suo casato con la corona della potenza, nel giorno dell’ultima rivelazione, quando verrà con i senatori della terra, il cui gruppo, stipato, giudicherà il mondo con equità.

	Sic omnes sancti coronati pinguntur, quasi dicatur: Filiae Hierusalem, venite et videte martyres cum coronis, quibus coronavit eos Dominus.
	Così tutti i santi coronati sono dipinti, quasi dicendo: Figlie di Gerusalemme, venite e vedete i martiri con le corone, con le quali il Signore li ha coronati.

	Hanc antiphonam, Deo volente, inferius ponemus; hic autem sufficit dicere, quod cum coronis pluraliter diximus propter coronam interrasilem, labio mensae affixam et propter aureolam superpositam.
	Questa antifona, se Dio vuole, la porremo più avanti; qui però basta dire, che abbiamo parlato delle corone al plurale per la corona cesellata, fissata al bordo della mensa e per l’aureola sovrapposta.

	Mensa est sacra Scriptura, labium praedicatorum doctrina, corona interrasilis vita aeterna sanctis pro diversitate meritorum distincta; quia «stella differt a stella in claritate.» Aureola est generalis corporum glorificatio, aut spiritualis virginum coruscatio; et vide quia in formam scuti rotundi hujusmodi corona depingitur; quia sancti protectione divina fruuntur, unde cantant gratulabundi: «Domine, ut scuto bonae voluntatis tuae coronasti nos; et attende quod Christi corona per crucis figuram a sanctorum corona distinguitur; quia per vexillum sibi carnis glorificationem, et nobis meruit a captivitate liberationem et vitae fruitionem.
	La mensa è la Sacra Scrittura, il bordo è la dottrina dei predicatori, la corona cesellata è la vita eterna distinta per i santi secondo la diversità dei meriti; infatti “una stella differisce dall’altra in splendore.” L’aureola è la glorificazione generale dei corpi, o lo splendore spirituale delle vergini; e osserva che la corona è dipinta a forma di scudo rotondo; perché i santi godono della protezione divina, da cui cantano gioiosi: “Signore, ci hai coronati con lo scudo della tua buona volontà; e osserva che la corona di Cristo per la figura della croce si distingue dalla corona dei santi; perché tramite il vessillo ottenne la glorificazione della carne, e a noi meritò la liberazione dalla cattività e la fruizione della vita.

	Quandoque in ecclesiis paradisus et infernus depingitur, ut ille nos alliciat ad delectationem praemiorum; hic vero deterreat a formidine tormentorum: quandoque lilia depinguntur, quandoque palma, ut per lilia castitatem, per palmas victoriam intelligamus.
	Talvolta nelle chiese si dipingono paradiso e inferno, affinché il primo ci attiri alla gioia delle ricompense; il secondo invece ci spaventi per la paura dei tormenti: talvolta si dipingono gigli, talvolta palme, affinché attraverso i gigli comprendiamo la castità, e attraverso le palme la vittoria.Paradiso e inferno


	Alios quoque flores cum fructibus intermiscemus; ad repraesentandum fructum bonorum operum, ex virtutum radicibus prodeuntium.
	Mischiamo anche altri fiori con i frutti; per rappresentare il frutto delle opere buone, che procede dalle radici delle virtù.

	Demum varietas caelaturarum sculptarum, quae in Graeco sermone anaglypha dicuntur, rursus et picturarum significat virtutum varietatem: « Alii enim datur per Spiritum sermo sapientiae, alii sermo scientiae, alii fides, alii gratia sanitatum.» Charitas etiam, gaudium, pax, et patientia, et longanimitas sunt caelaturae sanctarum mentium; quod autem virtutes in muliebri specie depinguntur, inde est, quia mulcent et nutriunt.
	Infine, la varietà delle decorazioni scolpite, che in greco si chiamano anaglypha[footnoteRef:4], così come delle pitture, indica la varietà delle virtù: “Ad alcuni è dato dallo Spirito il discorso della sapienza, ad altri il discorso della scienza, ad altri la fede, ad altri la grazia delle guarigioni.” Anche la carità, la gioia, la pace, la pazienza e la lungimiranza sono le decorazioni delle menti sante; e il fatto che le virtù siano dipinte sotto forma femminile deriva dal fatto che esse accarezzano e nutrono. [4:  Lastre marmoree istoriate. ] 


	Vel per caelaturas, quae et laquearia nominantur, quae sunt ad decorem domus, simpliciores Christi famulos intelligimus, qui non doctrina sed Ecclesiam solis virtutibus ornant, de quibus laquearia cypressina; sunt enim alti odoris optimi, et medendis corporibus apti.
	Oppure attraverso le decorazioni, che si chiamano anche soffitti a cassettoni, che servono per abbellire la casa, comprendiamo i semplici servi di Cristo, che non ornano la Chiesa con la dottrina, ma solo con le virtù; da essi i soffitti in legno di cipresso; infatti sono di ottimo profumo e adatti a curare i corpi.

	Sculpuntur parietes torno, cum fideles prompto pollent animo, ad obsequia Domini dicentes; Benedicam Dominum in omni tempore » et « Paratum est cor meum, Deus, paratum cor meum: « cumque tantum virtutibus nituntur, ut ab earum tramite nullis contrarietatibus avertantur; tornatura enim caeteris artibus velocitate praecellit, et regulam, quae sine errore operetur, conservat; sic vita sanctorum est ad divina obsequia prompta, nullis erroris diverticulis labefactata.
	Si scolpiscono i muri al tornio, quando i fedeli sono pronti e forti di mente, per i servizi al Signore dicendo: “Benedirò il Signore in ogni tempo” e “Il mio cuore è pronto, o Dio, il mio cuore è pronto”; e si fondano tanto sulle virtù, che tramite esse non sono deviati da alcuna contrarietà; infatti la lavorazione al tornio eccelle per rapidità rispetto alle altre arti, e mantiene la regola, che opera senza errore; così la vita dei santi è pronta ai servizi divini, non scossa da deviazioni di errore.

	Et vide quia sculpturae prominentes et de parietibus egredientes esse videntur; quia cum virtutes fidelibus in tantam consuetudinem devenerunt, ut eis naturaliter insitae videantur, multifariis ipsarum operationibus exercentur.
	E osserva che le sculture sporgenti e che emergono dai muri sembrano fuoriuscire; perché quando le virtù sono giunte ai fedeli in tale consuetudine, che sembrano innate, esse si esercitano in molteplici operazioni.

	Ornantur et altaria et Ecclesiae palliis, cortinis et hollosericis, et lineis, tapetibus historiatis, coronis regalibus, aut aliis ideis, aut diversis characteribus insignitis; quae omnia pertinent ad Christi miracula, vel ad futuram gloriam, quae ex antiquorum exemplis, et meritis nostris, imo gratiae Dei multifariis et fructuosis operibus revelabitur in nobis.
	Sono ornati anche gli altari e le chiese con drappi, cortine e tappeti di lana, e di lino, arazzi storici, corone regali, o altre immagini, o distinti con diversi caratteri; tutte queste cose si riferiscono ai miracoli di Cristo, o alla gloria futura, che dagli esempi degli antichi e dai nostri meriti, anzi dalle molteplici e fruttuose opere della grazia di Dio, sarà rivelata in noi.

	Quae autem non extra sed intus ornantur, ad moralem sponsae spectant ornatum, cujus gloria est ab intus in fimbriis aureis, id est in perseverantia bonorum operum; licet enim et exterius nigra tribulationibus, est tamen intus formosa virtutibus.
	Quelle cose che non si ornano all’esterno ma all’interno, riguardano l’ornamento morale della sposa, la cui gloria è dall’interno nelle frange d’oro, cioè nella perseveranza delle opere buone; infatti, sebbene esteriormente sia nera per le tribolazioni, è però bella all’interno per le virtù.

	Ergo pallia vel cortina candida munditiam, rubea charitatem, viridia contemplationem, nigra carnis mortificationem, variata coloribus virtutum varietatem, linea tribulationem, holloserica significant virginitatem, ut per visibilia ad invisibiles moveamur ornatus, et repositam in coelis gloriam avida mente quaeramus.
	Quindi i drappi o le cortine bianchi significano la purezza, i rossi la carità, i verdi la contemplazione, i neri la mortificazione della carne, i variati nei colori la varietà delle virtù, la linea le tribolazioni, la lana significano la verginità, affinché tramite le cose visibili siamo mossi verso gli ornamenti invisibili, e cerchiamo con mente desiderosa la gloria riposta nei cieli.

	CAPUT XIII. DE UTENSILIBUS ECCLESIAE.
	CAPITOLO XIII. SUGLI UTENSILI DELLA CHIESA.

	«Thesaurum Domini habemus in vasis fictilibus.» Vasa vel utensilia in domo Domini a Moyse, vel Salomone originem habuere; fecit enim ex praecepto Domini Moyses arcam de lignis setim deauratam intus et foris cum aurea corona, et circulis quatuor, et vestibus duobus semper in circulis, in qua ponebantur tabulae Testamenti, super quam propitiatorium, et duos cherubin respicientes versis vultibus in propitiatorium collocavit.
	«Abbiamo il tesoro del Signore in vasi di argilla» (2Cor 4,7). I vasi o utensili nella casa del Signore ebbero origine da Mosè o Salomone; infatti Mosè fece per comando del Signore l’arca di legno di cedro dorata dentro e fuori con corona d’oro, e con quattro cerchi, e due teli sempre nei cerchi, sopra la quale erano poste le tavole del Testamento, sopra la quale collocò il propiziatorio, e due cherubini che guardavano con i volti girati verso il propiziatorio.

	Fecit et mensam de lignis setim deauratam cum labio corona interrasili et aureola cum pedibus quatuor circulis totidem, vectibusque duobus semper in circulis: super quam panes duodecim ponebantur; fecit phialas et acetabula, cyathos; thuribula, in quibus offerebantur libamina; fecit et candelabrum de auro, hastile et calamos, scyphos et sphaerulas, et lilia ex ipso procedentia; fecit et lucernas super candelabro collocandas, cum emunctoriis et vasis eorum; habueruntque patres nostri lebetes, forcipes et fuscinulas et batilla et ignium receptacula, scuticas et amulas, hydrias, mortariola, luteres et batos; habueruntque ad castra movenda, quorum imitavere exempla, tubas, signa, et vexilla.
	Fece anche la mensa di legno di cedro dorata con labbro, corona cesellata e aureola con quattro piedi e altrettanti cerchi, e due aste sempre nei cerchi: sopra la quale erano posti dodici pani; fece fiale e acetaboli, cucchiaini; turiboli, nei quali erano offerti profumi; fece anche il candelabro d’oro, l’asta e i calami, coppe e sfere, e gigli che da esso procedono; fece anche le lucerne da collocare sopra il candelabro, con i loro smoccolatoi e i loro vasi; e i nostri padri ebbero caldai, pinze e forchette e palettine e contenitori di fuoco, scudi e allumi, anfore, mortai, macine e pestelli; ebbero anche per lo spostamento dell’accampamento, di cui imitarono gli esempi, trombe, insegne e vessilli.

	Necessitas et usus utensilium tempus sequitur, et ritum sacrificiorum; inde est quod quaedam sibi tempus legis vindicat propria, ut lebetes et fuscinulas; quaedam vero tempus gratiae sibi appropriat singularia, ut crucem, calicem cum patena; quaedam sunt utrobique communia, ut thuribula et candelabra; sed, licet usus materiae transierit, thesaurum tamen spiritus, qui permanet et vivificat, inquiramus.
	La necessità e l’uso degli utensili seguono il tempo, e il rito dei sacrifici; da ciò deriva che alcune cose rivendicano per sé un tempo della legge, come i caldai e le forchette; altre invece si appropriano del tempo della grazia, come la croce, il calice con la patena; altre sono comuni in entrambi, come i turiboli e i candelabri; ma, sebbene l’uso della materia sia passato, cerchiamo tuttavia il tesoro dello spirito, che permane e vivifica.

	Arca itaque Domini de lignis setim, quae sunt levia et imputribilia, et albae spinae similia, corpus est Christi de membris purissimis compactum, nulla peccati contagione corruptum; non enim venit in carne peccati, sed in similitudine carnis peccati, cujus longitudo patientia passionis, quam verbo et opere docuit.
	L’arca dunque del Signore, di legno di cedro, che è leggero e imputrescibile, e simile a spina bianca, è il corpo di Cristo composto da membra purissime, non corrotto da alcuna contaminazione del peccato; infatti non venne nella carne del peccato, ma nella similitudine della carne del peccato, la cui lunghezza è la pazienza della passione, che insegnò con parola e opera.Lunghezza, larghezza, altezza


	Unde et duorum exstitit cubitorum, latitudo charitas, altitudo spes futurae glorificationis. Deaurata intus, propter divinitatem, foris propter sanctorum operum et miraculorum coruscationem. Vel arca de lignis setim est Ecclesia de fidelibus constructa, unde in omni dimensione continet semissem; quia ex parte cognoscimus, et ex parte prophetamus, cum autem venerit quod perfectum est evacuabitur quod ex parte est; quae deauratur sapientia et vita coronatur aeterna.
	Da ciò risultarono due cubiti: la larghezza è la carità, l’altezza la speranza della futura glorificazione. Dorata dentro, per la divinità, fuori per lo splendore delle opere e dei miracoli dei santi. Oppure, l’arca di legno di cedro è la Chiesa costruita dai fedeli, da cui in ogni dimensione contiene la metà; poiché da una parte conosciamo, e da una parte profetizziamo, ma quando verrà ciò che è perfetto, sarà eliminato ciò che è parziale; ciò che è dorato è la sapienza e la vita è coronata dall’eternità.

	Utriusque arcae, id est corporis [Christi] et Ecclesiae quatuor circuli; per quatuor angulos sunt quatuor evangelistae, per quatuor mundi climata, sacramentum incarnationis, et fidem Ecclesiae deferentes, unde duo in latere dextro Matthaeus et Joannes, qui Christo praedicanti adhaeserunt; duo in sinistro, Marcus, et Lucas qui, post ascensionem Domini, ad fidem venerunt.
	Di entrambe le arche, cioè del corpo [di Cristo] e della Chiesa, ci sono quattro cerchi; per i quattro angoli ci sono i quattro evangelisti, attraverso i quattro climi del mondo, portando il sacramento dell’incarnazione e la fede della Chiesa; da cui due sul lato destro, Matteo e Giovanni, che aderirono a Cristo predicante; due sul lato sinistro, Marco e Luca, che, dopo l’ascensione del Signore, vennero alla fede.Arca = corpo di Cristo


	Utriusque arcae vectes sunt doctores fortes, sapientia praediti, duo charitatis praecepta servantes, fidem incarnationis et Ecclesiae, suis praedicationibus circumferentes, semper circulis inserti; quia necesse est, ut qui aliis coelestia praedicant, nunquam mentem a memoria sacrae Scripturae, nec manus ab observantia mandatorum contineant; qui ad officium praedicationis excubant a lectionis studio non recedant, ut cum arca portanda fuerit, de intromittendis vectibus nulla tarditas generetur.
	I vettori di entrambe le arche sono dottori forti, dotati di sapienza, osservando i due precetti della carità, portando la fede dell’incarnazione e della Chiesa con le loro predicazioni, sempre inseriti nei cerchi; perché è necessario che chi predica le cose celesti agli altri non distolga mai la mente dalla memoria della sacra Scrittura, né le mani dall’osservanza dei comandamenti; chi veglia sull’ufficio della predicazione non si allontani dallo studio della lettura, affinché, quando l’arca sarà portata, non sorga alcun ritardo nell’inserimento dei vettori.

	Ignominiosum enim est si pastor quaerit discere, cum pastor quaestionem debeat enodare.
	Infatti è ignominioso se il pastore cerca di imparare, mentre il pastore deve risolvere la questione.

	Semper igitur librorum circulis inhaereamus, ut divina eloquia meditantes, cum necesse fuerit, arcam levemus, et parati simus omni poscenti reddere rationem de ea, quae in nobis est, spe.
	Dunque attacchiamoci sempre ai cerchi dei libri, meditanti sugli eloqui divini, affinché, quando sarà necessario, solleviamo l’arca e siamo pronti a rendere ragione a chiunque chieda di ciò che in noi è nella speranza.

	In utraque arca sunt tabulae Testamenti; quia in Christo sunt thesauri sapientiae et scientiae Dei absconditi; in Ecclesia meditatio Dei et Evangelii.
	In entrambe le arche ci sono le tavole del Testamento; perché in Cristo sono nascosti i tesori della sapienza e della scienza di Dio; nella Chiesa la meditazione di Dio e del Vangelo.

	In utraque urna aurea est manna; quia in Christo plenitudo divinitatis, in Ecclesia fides incarnationis; in utraque virga Aaron, quia in Christo potestas sacerdotii, quae per mortem succisa, mane resurrectionis refloruit, in Ecclesia participatio regni, unde: « vos estis genus electum, regale sacerdotium, » vel beata Virgo, quae sicca peperit florem, et incorrupta genuit Salvatorem.
	In ciascuna urna c’è manna d’oro; perché in Cristo c’è la pienezza della divinità, nella Chiesa la fede nell’incarnazione; in ciascun bastone c’è Aronne, perché in Cristo il potere sacerdotale, che fu reciso dalla morte, rifiorì alla mattina della resurrezione; nella Chiesa c’è la partecipazione al regno, da cui: «voi siete popolo eletto, sacerdozio regale», o la Beata Vergine, che diede alla luce il fiore asciutto, e generò incorrotta il Salvatore.

	Super utramque arcam propitiatorium, tabula scilicet aurea ejusdem mensurae cum arca, super quam Dominus apparens Moysi, populo propitiabatur, unde et in Christo significat misericordiam, quae superexaltat judicium, et omnia opera ejus, unde: « Suavis Dominus universis, et miserationes ejus super omnes operationes ejus; » in Ecclesia significat divinam gratiam, quae in mentes fidelium descendit a Patre luminum
	Sopra ciascuna arca c’è il propiziatorio, cioè la tavola d’oro della stessa misura dell’arca, sopra la quale il Signore, apparendo a Mosè, si propiziava al popolo; da ciò in Cristo significa la misericordia, che esalta il giudizio e tutte le sue opere, da cui: «Il Signore è dolce con tutti, e le sue misericordie sopra tutte le sue opere»; nella Chiesa significa la grazia divina, che scende nelle menti dei fedeli dal Padre delle luci.

	In utraque arca sunt duo cherubim; super propitiatorium duo Testamenta, incarnationem Domini, et miserationes ejus, et gratiam quae data est nobis, in scientiae plenitudine demonstrantia.
	In ciascuna arca ci sono due cherubini; sopra il propiziatorio due Testamenti, l’incarnazione del Signore, e le sue misericordie, e la grazia che ci è stata data, dimostranti nella pienezza della conoscenza.

	Et hoc versis vultibus in propitiatorium; quia quod alterum promittit, alterum exhibet de propitiatione.
	E questo con i volti rivolti verso il propiziatorio; perché ciò che uno promette, l’altro mostra riguardo alla propiziazione.

	Mensa de lignis setim est sacra Scriptura de fortibus verbis patrum contexta, cujus longitudo est perseverantia, quam praedicat versus ille: «A custodia matutina usque ad noctem, speret Israel in Domino. » Latitudo est charitas, quam praecepit versus ille: « Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tuo.» Altitudo est spes, quam insinuat versus ille: « Beati mites quoniam ipsi possidebunt terram, » et quidem longitudo perseverantiae duorum est cubitorum, propter munditiam, et operationem, vel conscientiam, et famam.
	La mensa di legno d’acacia è la Sacra Scrittura tessuta con le forti parole dei padri, la cui lunghezza è la perseveranza, che predica quel verso: « Dalla custodia del mattino fino alla sera, Israele speri nel Signore »; la larghezza è la carità, che prescrive quel verso: « Amerai il Signore Dio tuo con tutto il tuo cuore »; l’altezza è la speranza, che indica quel verso: « Beati i miti, perché essi possederanno la terra »; e infatti la lunghezza della perseveranza è di due cubiti, per la purezza e l’operato, o coscienza e fama.Lunghezza, larghezza, altezza


	Latitudo charitas unius cubiti; quia una, et simplex est charitas, qua Dominum et proximum, et inimicos diligimus, licet differenter.
	La larghezza della carità è di un cubito; perché la carità è una e semplice, con la quale amiamo il Signore e il prossimo, e i nemici, anche se in modi diversi.

	Jacob namque omnes filios, sed Joseph merito innocentiae, prae caeteris diligebat.
	Infatti Giacobbe amava tutti i figli, ma Giuseppe, per merito dell’innocenza, più degli altri.

	Altitudo spei unius cubiti et dimidii, quia unum est regnum, quod exspectantes contemplamus, sed per speculum in aenigmate.
	L’altezza della speranza è di un cubito e mezzo, perché il regno è uno, che contempliamo aspettando, ma per specchio in enigmi.

	Labium aureum munda praedicatorum doctrina.
	Il bordo aureo è la pura dottrina dei predicatori.

	Corona interrasilis alta quatuor digitis vita aeterna, quae a praedicantibus promittitur, pro diversitate meritorum, si doctrina servaverint quatuor Evangeliorum, quae digito scribuntur, vel in quibus Dei digitus reperitur.
	La corona cesellata alta quattro dita è la vita eterna, che è promessa dai predicatori, per la diversità dei meriti, se avranno osservato la dottrina dei quattro Vangeli, che sono scritti con il dito, o in cui si trova il dito di Dio.

	Aureola generalis glorificatio est aut virginum coruscatio; quatuor pedes mensae, quadriformis est expositio sacrae Scripturae; exponitur enim historialiter, allegorice, tropologice, anagogice.
	L’aureola è la glorificazione generale o lo splendore delle vergini; i quattro piedi della mensa sono l’esposizione quadriforme della Sacra Scrittura; infatti essa è esposta storicamente, allegoricamente, tropologicamente e anagogicamente.Quattro sensi della Scrittura


	Historia est cum res simplici sermone refertur; ut populus ex Aegypto venit in terram promissionis: dicitur autem historia ab historin, quod est videre, quia historiographorum est res gestas secundum primam vocum significationem exponere.
	La storia è quando una cosa è narrata con parole semplici; come quando il popolo esce dall’Egitto e arriva nella terra promessa: si dice storia da “historin”, che significa vedere, perché agli storici spetta esporre le azioni compiute secondo il significato primario delle parole.

	Allegoria est cum verbis, aut rebus mysticis Ecclesiae sacramenta significantur; verbis, ut «egredietur virga de radice Jesse, et flos de radice ejus ascendet,» quod est: Nascetur virgo de stirpe David et de virgine Christus; rebus, ut populus de Aegypto, per sanguinem liberatus agni, est Ecclesia, de potestate diaboli sanguine Christi redempta. Dicitur autem allegoria quasi alienum eloquium.
	L’allegoria è quando con parole o con cose mistiche si significano i sacramenti della Chiesa; con le parole, come «uscirà un germoglio dalla radice di Jesse e un fiore sorgerà dalla sua radice,» che significa: nascerà una vergine dalla stirpe di Davide e dalla vergine nascerà Cristo; con le cose, come il popolo liberato dall’Egitto per il sangue dell’agnello, è la Chiesa, redenta dal potere del diavolo per il sangue di Cristo. L’allegoria si dice anche come discorso estraneo.

	Tropologia est moralis sermo de morum institutione vel correctione, et fit verbis apertis, ut: «Filioli, non diligamus verbo neque lingua, sed opere et veritate;» figuratis, ut: «Omni tempore sint vestimenta tua candida, et oleum de capite tuo non deficiat.» Et dicitur tropologia conversa locutio, cum quod dicitur ad mores significandos convertitur.
	La tropologia è un discorso morale sulla costituzione o correzione dei costumi, e si fa con parole aperte, come: «Figlioli, non amiamo con la parola né con la lingua, ma con l’opera e la verità;» e con parole figurate, come: «Sempre siano candide le tue vesti, e non manchi l’olio dalla tua testa.» E la tropologia si dice “conversa locutio”, quando ciò che è detto è rivolto a significare i costumi.

	Anagoge est locutio ad superiora deducens, ut de praemiis futuris vel de vita futura; et fit apertis, vel mysticis verbis; apertis ut: «Beati mundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt;» mysticis, ut: «Beati qui lavant stolas suas, ut sit illis potestas in ligno vitae, et per portas intrent in civitatem.» Id est beati qui mundant cogitationes et opera, ut possint videre Christum qui est via, veritas et vita; et per doctrinam, et exempla praecedentium intrent in regnum.
	L’anagogia è un discorso che conduce alle realtà superiori, come sui premi futuri o sulla vita futura; e si fa con parole aperte o misteriose; con parole aperte, come: «Beati i puri di cuore, perché essi vedranno Dio;» con parole misteriose, come: «Beati quelli che lavano le loro vesti, affinché abbiano potere sull’albero della vita e possano entrare per le porte nella città.» Questo significa che sono beati quelli che purificano i pensieri e le opere, per poter vedere Cristo che è la via, la verità e la vita; e per la dottrina e gli esempi dei precedenti entrino nel regno.

	Et attende quod duplex est significatio: realis et vocalis. Vocalis est cum per voces res mediantibus intellectibus significantur, de qua logica loquitur. Realis est cum per unam rem, res alia figuratur. Vocalis est ex humana institutione. Realis vero ex divina, sicut enim homo per vocem, sic Deus per creaturas et opera, suam indicat voluntatem. Vocalis autem est univoca, aut aequivoca. Realis autem profundior est; quia quot sunt proprietates, tot significationum diversitates, utraque est in mensae pedibus necessaria; et ideo clarum est scientiam artium ad cognitionem divinarum proficere Scripturarum.
	E osserva che la significazione è duplice: reale e vocale. La vocale è quando mediante le voci si significano le cose agli intellegibili, di cui parla la logica. La reale è quando mediante una cosa, un’altra cosa è figurata. La vocale è da istituzione umana. La reale invece è divina, come l’uomo tramite la voce, così Dio tramite le creature e le opere indica la sua volontà. La vocale è univoca o equivocata. La reale invece è più profonda; perché quante sono le proprietà, tante sono le diversità di significati, entrambe sono necessarie nei piedi della mensa; e perciò è chiaro che la scienza delle arti conduce alla conoscenza delle Sacre Scritture.

	Tres enim sunt artes seu partes philosophiae: logica, ethica et theorica. Logica de vocibus, ethica de moribus, theorica de rebus, et theorica in mathematicam, physicam et theologiam dividitur. Mathematica loquitur de formis visibilibus, physica, de naturis visibilibus, theologia de divinis. Ergo logica proficit ad theologiam, cum verbis exponitur; ethica proficit, cum moribus adaptatur; theorica proficit, cum invisibilia Dei per ea quae facta sunt intellecta conspiciuntur.
	Infatti tre sono le arti o le parti della filosofia: logica, etica e teorica. La logica riguarda le voci, l’etica i costumi, la teorica le cose, e la teorica si divide in matematica, fisica e teologia. La matematica parla delle forme visibili, la fisica delle nature visibili, la teologia delle cose divine. Perciò la logica conduce alla teologia, quando è spiegata con le parole; l’etica conduce, quando si applica ai costumi; la teorica conduce, quando le cose invisibili di Dio sono conosciute attraverso ciò che è stato fatto.

	Quatuor circuli per angulos, sunt quatuor libri evangelici per quatuor mundi climata divulgati; duo vectes sunt praedicatores duo charitatis praecepta servantes, semper in circulis, id est doctrinis evangelicis inhaerentes, ut supradiximus de vectibus arcae, qui, dum verba sacrae Scripturae ad fidem et ad dilectionem referunt Evangelii, totam portant mensam Domini.
	I quattro cerchi ai quattro angoli sono i quattro libri evangelici divulgati nei quattro climi del mondo; i due bastoni sono i predicatori che osservano i due precetti della carità, sempre inseriti nei cerchi, cioè aderenti alle dottrine evangeliche, come abbiamo detto dei bastoni dell’arca, che, mentre riferiscono le parole della Sacra Scrittura alla fede e all’amore dell’Evangelio, portano tutta la mensa del Signore.

	Super haec ponebantur panes refectionis; quia cibum vitae suggerit ad aeterna gaudia, et quomodo ad ea pervenitur ostendit; qui dicuntur panes propositionis; quia non debent in Ecclesia deesse verba solatii, sed cunctis fidelibus debet patere sermo salutis.
	Sopra questi erano posti i pani della ricreazione; perché indicano il cibo della vita verso le gioie eterne, e mostrano come ad esse si perviene; essi sono detti pani della proposta; perché non devono mancare nella Chiesa le parole di consolazione, ma a tutti i fedeli deve essere aperta la parola della salvezza.

	Super ea ponebantur vasa libaminum, id est votorum, ut phialae. Varietas ista vasorum varietatem significat verborum pro capacitatibus auditorum; quia non omnibus omnia conveniunt. Unde Apostolus: «Lac dedi vobis:» «Sapientiam autem loquimur inter perfectos.»
	Sopra di essi erano posti i vasi dei libamenti, cioè dei voti, come le phiale. Questa varietà indica la varietà dei vasi per la capacità degli ascoltatori; perché non tutte le cose si adattano a tutti. Da qui l’Apostolo: «Vi ho dato il latte:» «Ma parliamo la sapienza tra i perfetti.»

	In phialis itaque larga praedicatio, in cyathis vero tenuis designatio: qui plenius auditores inebriat, phialam porrigit; qui quod sentit utcunque denuntiat, per cyathum gustum tribuit; qui subditos increpat, acetabulum; qui ad orandum excitat, thuribulum gestat, et haec omnia sacra Scriptura propinat, quae reficit nos cibo et potu, graviora porrigendo, levia propinando; nam lacte rigat minimos, pane cibat validos, sed quae proponitur nobis ad cibum, versa est Judaeis in laqueum, retributionem et in scandalum.
	Nelle phiale quindi la predicazione è ampia, nei cyathi invece la designazione è minuta: chi inebria più pienamente gli ascoltatori, porge la phiala; chi annunzia ciò che sente come vuole, per il cyathus offre il gusto; chi rimprovera i sudditi, usa l’acetabulum; chi suscita alla preghiera, porta il turibolo, e tutte queste cose la Sacra Scrittura le offre, che ci ristora con cibo e bevanda, offrendo cose gravi e cose leggere; infatti con il latte nutre i piccoli, con il pane nutre i forti, ma ciò che ci è proposto come cibo è divenuto per i Giudei trappola, retribuzione e scandalo.

	Thuribulum vero vas est utrique legi commune, quod, ut diximus, vel orationalem significat praedicationem, quae excitet ad orandum, vel Domini carnem. Sed, si aureum fuerit, consignificat sapientiam; quia omnes thesauri sapientiae, et scientiae in eo fuerint absconditi. Unde: «Stetit angelus juxta aram templi, habens thuribulum aureum in manu sua,» id est Christus resurgens carnem habuit in potestate.
	Il turibolo invece è un vaso comune a entrambe le leggi, che, come abbiamo detto, significa la predicazione orante, che suscita alla preghiera, o la carne del Signore. Ma se è d’oro, indica la sapienza; perché tutti i tesori di sapienza e scienza sono nascosti in esso. Da qui: «L’angelo stava accanto all’altare del tempio, avendo in mano un turibolo d’oro,» cioè Cristo risorto aveva la carne in potere.

	Si argenteum fuerit, consignificat eam ab omni labe mundam, et munditia renitentem; si cupreum, fragilem et mortalem; si ferreum, resurgentis fortitudinem. Si quatuor habuerit lineas, demonstrat eam ex quatuor elementis constare, vel quatuor virtutibus, prudentia, justitia, fortitudine, temperantia decorari. Quinta linea, quae partes dividit, animam designat, quae se in morte a carne in illo triduo separavit. Si vero tres habuerit lineas, figurat carnem, animam et verbum in unam convenire personam. Quarta quae partes separat, potestas est, qua animam suam pro ovibus suis posuit; si una tantum linea sustentatur, significat quod solus de Virgine generatur; vel solus est inter mortuos liber; circulus, cui haec omnia innectuntur, est divinitas quae nullo termino clauditur, a qua haec omnia continentur et operantur.
	Se è d’argento, indica che essa è pura da ogni macchia e resistente alla corruzione; se è di rame, fragile e mortale; se è di ferro, la forza di colui che risorge. Se ha quattro cordicelle, mostra che è composta dai quattro elementi, o ornata dalle quattro virtù: prudenza, giustizia, fortezza, temperanza. La quinta cordicella, che divide le parti, indica l’anima, che nella morte si separò dalla carne in quel triduo. Se invece ha tre cordicelle, rappresenta la carne, l’anima e il Verbo che si uniscono in una sola persona. La quarta che separa le parti è la potestà, con cui pose la propria anima per le sue pecore; se è sostenuta da una sola cordicella, indica che nasce sola dalla Vergine; o è solo libero tra i morti; il cerchio, cui tutto questo è connesso, è la divinità che non ha confini, da cui tutte queste cose sono contenute e operate.

	Incensum vero significat orationes, quas pro nobis effudit in carne, unde: «Dirigatur oratio mea sicut incensum in conspectu tuo;» ignis est charitas, qua usque adeo dilexit nos, quod ipsam carnem calefecit et torruit in ara crucis, unde: «Aruit tanquam testa virtus mea» et odorem orationum retulit conspersum in nares Patris, unde respondit: «Clarificavi, et iterum clarificabo;» vel per odorem, intelligimus bonum odorem de Christo, quem, qui vult vivere, debet in suum cor trajicere. Vel per thuribulum apostolos et praedicatores accipimus, qui sunt aliis odor vitae in vitam, et aliis odor mortis in mortem; quorum sermones et orationes sunt velut incensa multa et velut fumus aromatum.
	L’incenso invece indica le preghiere che egli effuse per noi nella carne, da cui: «Sia la mia preghiera diretta come incenso davanti a te» (Sal 141,2); il fuoco è la carità, con cui ci amò così tanto, che riscaldò e arse la sua carne sull’altare della croce, da cui: «La mia forza arde come un mattone» e riportò l’odore delle preghiere sparso nelle narici del Padre, da cui rispose: «Ho glorificato e glorificherò ancora;» oppure per l’odore intendiamo il buon profumo di Cristo, che chi vuole vivere deve introdurre nel proprio cuore. Oppure attraverso il turibolo lo riceviamo dagli apostoli e dai predicatori, che per alcuni sono odore di vita verso la vita, e per altri odore di morte verso la morte; i cui discorsi e preghiere sono come molti incensi e come il fumo degli aromi.Incenso


	Vel thuribulum est cor humanum; ignis, charitas; thus, oratio; sicut thus cum igne in thuribulo redolet et sursum ascendit, sic oratio cum charitate in corde ultra omnia pigmenta fragrescit.
	Oppure il turibolo è il cuore umano; il fuoco è la carità; il thùs è la preghiera; come il thùs con il fuoco nel turibolo profuma e sale verso l’alto, così la preghiera con la carità nel cuore diffonde fragranza sopra ogni colore.

	Candelabrum quoque ductile utensile est utrique legi commune, sed antiqui patres sumptuosius formaverunt: fecit enim Moyses candelabrum de auro mundissimo, hic est Christus, qui illuminat omnem hominem venientem in hunc mundum; fulsit enim lumine divinitatis, et suae praedicationis, ut mundi candelabrum fieret, cujus lumine tenebras suas peccator agnosceret; fuit ex auro propter sapientiam et munditiam, et fuit ductile propter passionis tolerantiam, propter quam ductus est in resurrectionis gratiam, unde: «Propter quod exaltavit illum Deus, et dedit illi nomen quod est supra omne nomen.»
	Anche il candelabro è uno strumento malleabile comune a entrambe le leggi, ma i padri antichi lo formarono più magnificamente: infatti Mosè fece il candelabro d’oro purissimo, esso è Cristo, che illumina ogni uomo che viene in questo mondo; brillò infatti della luce della divinità e della sua predicazione, affinché diventasse candelabro del mondo, il cui lume facesse riconoscere le tenebre ai peccatori; fu d’oro per la sapienza e la purezza, e fu malleabile per la tolleranza della passione, per la quale fu condotto alla grazia della resurrezione, da cui: «Perciò Dio lo ha esaltato e gli ha dato un nome superiore a ogni nome.»Candelabro = Cristo


	Hastile est Ecclesia, quae stat inter adversa libera, vel potius totum candelabrum est totus Christus, caput et membra. Nam et ipsa Ecclesia errantibus lucem ostendit, quae habet sapientiae claritatem, et malleis tunditur, et ducitur de virtute in virtutem. Hastile Christus est, caput Ecclesiae, mediator Dei et hominum, ex quo totum corpus constructum crescit in augmentum Christi.
	L’asta è la Chiesa, che sta libera tra gli ostacoli, o meglio tutto il candelabro è tutto Cristo, testa e membri. Infatti anche la Chiesa stessa mostra la luce a chi erra, che ha la chiarezza della sapienza, e viene battuta con i martelli, e guidata da virtù in virtù. L’asta è Cristo, testa della Chiesa, mediatore tra Dio e gli uomini, da cui tutto il corpo costruito cresce nell’accrescimento di Cristo.

	Calami sunt praedicatores, qui dulcem sonum, id est canticum novum mundo dederunt, et omnes, qui dicenti Prophetae: «Cantate Domino canticum novum,» obtemperantes, in laudes resonant Creatoris, et sunt sex propter operum perfectionem; tres ex uno latere, et tres ex altero, quoniam et qui praeibant, et qui sequebantur, clamabant: «Hosanna in excelsis,» praedicantes fidem deificae Trinitatis.
	I tubi sonori sono i predicatori, che hanno dato al mondo un dolce suono, cioè un canto nuovo, e tutti coloro che, obbedienti a quanto dice il Profeta: «Cantate al Signore un canto nuovo,» risuonano nelle lodi del Creatore, e sono sei per la perfezione delle opere; tre da un lato e tre dall’altro, perché sia chi precedeva sia chi seguiva gridavano: «Osanna in excelsis,» predicando la fede della Trinità divina.

	Nam David, in numero praecedentium, ait: «Verbo Domini coeli firmati sunt, et Spiritu oris ejus omnis Virtus eorum;» Joannes secutus, adiunxit: «Tres sunt qui testimonium dant in coelo: Pater, Verbum et Spiritus sanctus,» vel tam ante incarnationem quam postea, tres fuerunt in Ecclesia gradus: Noe, Daniel, et Job, id est rectores, virgines vel continentes, et conjugati: hi sunt qui, secundum Evangelium, sunt in agro, in lecto, in mola.
	Infatti Davide, nel numero dei precedenti, dice: «Con la parola del Signore i cieli furono stabiliti, e con lo Spirito della sua bocca tutta la loro Potenza;» Giovanni, seguendo, aggiunge: «Tre sono coloro che rendono testimonianza in cielo: il Padre, il Verbo e lo Spirito Santo,» sia prima dell’incarnazione sia dopo, tre erano in Chiesa i gradi: Noè, Daniele e Giobbe, cioè i governatori, le vergini o continenti, e i coniugati: questi sono coloro che, secondo il Vangelo, sono nel campo, nel letto, nel mulino.

	Scyphi praedicatores, vel auditores, qui inebriant, vel inebriantur vino scientiae.
	I calici sono i predicatori, o gli ascoltatori, che inebriano o si inebriano con il vino della scienza.

	Sphaerulae sunt praedicatorum, et quorumlibet electorum volubilitas, sphaera ex omni parte volvitur, sic praedicator et quivis electus non adversitate, non prosperitate corrumpitur, sed inter adversa fortis, inter prospera humilis, nec timoris habet angulum, nec elationis erigit supercilium; post scyphos et sphaerulas lilia formantur, quia post deliberationem spiritualem, post sanctam operationem, pro temporum diversitate volubilem, virens patria sequitur, quae animabus sanctis, id est floribus vernat aeternis; Dominus enim qui poculum sapientiae spiritualis propinavit, cursum operationis inoffensum ostendit. Ne in vacuum curramus, nobis januam virentis patriae patefecit.
	Le gemme sono dei predicatori, e la volubilità di qualunque eletto: la sfera si muove da ogni parte, così il predicatore e qualunque eletto non vengono corrotti né dall’avversità, né dalla prosperità, ma sono forti nelle avversità, umili nelle prosperità; non hanno un angolo di timore, né sollevano il sopracciglio per superbia; dopo i calici e le sferule si formano i gigli, perché dopo la deliberazione spirituale, dopo la santa opera, seguono la patria verdeggiante, variabile secondo i tempi, che fiorisce per le anime sante, cioè per i fiori eterni; infatti il Signore che ha offerto il calice della sapienza spirituale mostra il corso dell’operazione senza offesa. Per non correre nel vuoto, ci ha aperto la porta della patria verdeggiante.

	Et sunt per singulos calamos tres scyphi, sphaerulaeque simul, et lilia; nam quilibet ordo tria habet tempora, sive ante incarnationem, sive postea, ante ut tempus ante legem, sub lege et sub prophetis; post, ut in primitiva Ecclesia de Israel, in secunda de gentibus, in tertia de reliquis. In qualibet sunt, fuerunt et erunt, qui pocula gratiae quasi scyphi sitirent, inebriarentur et inebriarent; qui in via Dei quasi sphaerulae currerent, qui candorem et odorem perpetuae lucis, quasi lilia videre desiderarent.
	E per ogni canna ci sono tre calici, sferule e gigli insieme; infatti ogni ordine ha tre tempi: sia prima dell’incarnazione, sia dopo, cioè prima del tempo della legge, sotto la legge e sotto i profeti; dopo, come nella primitiva Chiesa di Israele, nella seconda dei Gentili, nella terza dei restanti. In ciascuna ci sono, c’erano e ci saranno coloro che bevevano i calici della grazia come se fossero calici, che si inebriavano e inebriavano; che correvano sulla via di Dio come sferule; che desideravano vedere la candida luce e il profumo della luce perpetua come gigli.

	Et vide quoniam haec omnia sunt ab hastili procedentia, quia omnes de plenitudine ejus accepimus; sicut ergo dicit: « Ego vitis et vos palmites.» sic dicat: Ego candelabrum et vos calami, et scyphi. In ipso hastili sunt quatuor scyphi, sphaerulaeque simul et lilia; quia quatuor evangelia praedicant ipsum plenum gratia Spiritus sancti, et quod: « Exsultavit ut gigas ad currendam viam, » et quod clarificatus sedeat ad dexteram Patris. Sed nec illud est otiosum, quod singuli calami scyphis, sphaerulis et liliis imitancur; quia sancti praedicatores divinis mandatis et promissionibus Domini sustentantur.
	E guarda, poiché tutto questo procede dal fusto, perché tutti abbiamo ricevuto dalla sua pienezza; come dice: «Io sono la vite e voi i tralci» (Gv 15) così si può dire: «Io sono il candelabro e voi le canne e i calici.» Nel fusto stesso ci sono quattro calici, sferule e gigli insieme; perché i quattro Vangeli predicano colui che è pieno della grazia dello Spirito Santo, e che: «Esultò come un gigante per correre la via,» e che, glorificato, siede alla destra del Padre. Ma non è inutile che ogni canna imiti calici, sferule e gigli; perché i santi predicatori sono sostenuti dai comandi divini e dalle promesse del Signore.

	« Fecit et lucernas septem.» Lucernae septem sunt dona sancti Spiritus, quae in nocte hujus saeculi tenebras nostrae caecitatis illustrant, quae supra candelabrum ponuntur, quia requievit supra Christum spiritus sapientiae et intellectus, spiritus consilii et fortitudinis, spiritus scientiae et pietatis, et spiritus timoris Domini, quibus praedicavit captivis indulgentiam. Emunctoria sunt forcipes ad emungendum ellychnia, haec sunt, verba divina, quibus litteram amputamus, et lucentem Spiritum revelamus, sunt enim quaedam in lege et Evangelio, hic et futuro servanda ut: « Dilige Dominum Deum tuum.» Quaedam hic, non in futuro, ut: « Facite vobis amicos de mammona iniquitatis; » quaedam in lege, non in Evangelio, ut: Observa diem Sabbati et ritus sacrificiorum, quae suo tempore custodita, quasi ellychnia lucebant perfusa oleo devotionis, incensa igne charitatis. Sed emunguntur, cum littera cessasse docetur, et lucidius intelligentia spiritus aperitur. Propterea dicitur: « Vetustissima veterum comedetis, et novis supervenientibus vetera abjicietis.» Vasa in quibus emuncta ellychnia exstinguntur, sunt corda fidelium, quae exspirasse observantiam legalem admittunt, vel ellychnia sunt charismata gratiarum.
	«Fece anche sette lucerne.» Le sette lucerne sono i doni dello Spirito Santo, che illuminano nell’oscurità di questo secolo le tenebre della nostra cecità; sono poste sopra il candelabro, perché sopra Cristo riposò lo Spirito di sapienza e intelletto, lo Spirito di consiglio e forza, lo Spirito di scienza e pietà, e lo Spirito del timore del Signore, con i quali predicò ai prigionieri la remissione. Ci sono delle pinze per estrarre l’olio delle lucerne; queste sono, parole divine, con le quali amputiamo la lettera e riveliamo lo Spirito luminoso; infatti alcune sono nella Legge e nel Vangelo, da osservare qui e in futuro, come: «Ama il Signore Dio tuo.» Alcune qui, non in futuro, come: «Fatevi amici con la ricchezza dell’iniquità;» alcune nella Legge, non nel Vangelo, come: osserva il giorno di sabato e i riti dei sacrifici, che, conservati al loro tempo, brillavano come lucerne immerse nell’olio della devozione e accese dal fuoco della carità. Ma vengono spremute, quando la lettera cessa e più chiaramente si apre l’intelligenza dello spirito. Perciò si dice: «Voi consumerete le più antiche cose dei vecchi, e alle nuove che sopraggiungono getterete via le antiche.» I vasi in cui l’olio delle lucerne è spremuto e si spegne, sono i cuori dei fedeli, che ammettono l’osservanza legale ormai esaurita, oppure le lucerne sono i carismi delle grazie.

	Vasa, corpora vel corda sanctorum; emuncta igitur in sanctis ellychnia clarius elucent; quia, sublatis praesentibus usibus donorum, clariores erunt usus eorum, vel finita mortalitate: « Fulgebunt sicut sol in regno coelorum.» Pluralitas in ecclesia lucernarum, pluralitatem in fidelibus significat gratiarum. Vel luminaria sunt illi quorum doctrina fulget Ecclesia, ut sol et luna, quibus dicitur: « Vos estis lux mundi; » singularis vero lucerna Christus est qui illuminat omnem hominem venientem in hunc mundum.
	Vasi, corpi o cuori dei santi; perciò l’olio estratto nelle lucerne nei santi risplende più chiaramente; perché, tolti gli usi presenti dei doni, più chiari saranno i loro effetti, o quando finisce la mortalità: «Brilleranno come il sole nel regno dei cieli.» La pluralità delle lucerne nella chiesa indica la pluralità delle grazie nei fedeli. Oppure le luci sono quelli la cui dottrina illumina la Chiesa, come il sole e la luna, per i quali si dice: «Voi siete la luce del mondo;» la lucerna singolare invece è Cristo, che illumina ogni uomo che viene in questo mondo.

	Apud modernos in coronis lucernae ponuntur; coronae vero tribus de causis in ecclesiis suspenduntur; primo vel ad decorem, vel ad utilitatem; secundo ad significandum quod ii qui permanent in unitate Ecclesiae, si Deo devote servierint, coronam vitae percipient; tertio vero coelestis Hierusalem nobis ad memoriam revocatur, ad cujus figuram facta videtur; constat enim ex auro, argento, aere, ferro, catenis et lapidibus pretiosis. Aurum sunt martyres, argentum sunt virgines, aes doctores, ferrum continentes, gemmae quinque virtutibus coruscantes. Catena contemplatio, quae semper eos ad Dominum erigit. Supremus circulus est Deus, qui omnia continet et comprehendit.
	Tra i moderni, nelle corone si pongono le lucerne; le corone infatti vengono sospese nelle chiese per tre motivi: primo, per ornamento o per utilità; secondo, per significare che coloro che rimangono nell’unità della Chiesa, se servono Dio con devozione, riceveranno la corona della vita; terzo, la Gerusalemme celeste ci viene richiamata alla memoria, di cui sembra fatta la figura; essa è composta di oro, argento, rame, ferro, catene e pietre preziose. L’oro sono i martiri, l’argento le vergini, il rame i dottori, il ferro i continenti, le gemme cinque che brillano per le virtù. La catena è la contemplazione, che sempre li solleva verso il Signore. Il cerchio supremo è Dio, che contiene e comprende tutto.

	Ollae seu lebetes cineres suscipientes, sunt fideles qui Domini passionem pia mente retractant; nam per cinerem vitulae, quo inquinatus sanctificabatur, sacramentum Dominicae passionis accipitur. Forcipes quorum gemino dente componitur ignis, sunt praedicatores, qui nos consonis utriusque Testamenti paginis instruunt, et in omnibus componentes ad charitatem accendunt. Fuscinulae vel creagrae, quibus carnes de caldariis efferebantur, et ad esum reficiendorum afferebantur, quaedam vero ignibus consumi relinquebantur, sunt praedicatores qui sacramenta Christi, quasi carnes hostiae salutaris pertractant, partim operibus imitantes, partim alios reficientes, ea vero quae non sunt nostrae capacitatis sancto Spiritui relinquentes; batilla quibus ignis de altari holocaustorum portabatur ad altare thymiamatum, sunt praedicatores, qui, exemplis sanctorum, charitatis ignem transferunt in corda fidelium, quive corda patrum in filios convertunt, ipsosque de virtute in virtutem accendunt.
	Le pentole o calderoni che ricevono le ceneri sono i fedeli che ripercorrono con mente pia la passione del Signore; infatti attraverso la cenere del vitello, con cui veniva santificato ciò che era contaminato, si riceve il sacramento della passione del Signore. Le pinze, con cui doppio dente si compone il fuoco, sono i predicatori, che ci istruiscono sulle pagine concordanti di entrambi i Testamenti, e in ogni cosa ci accendono alla carità. Le piccole forche o mestoli, con cui le carni venivano tolte dai calderoni e portate per essere date da mangiare, e alcune venivano lasciate consumare dal fuoco, sono i predicatori che trattano i sacramenti di Cristo, come le carni dell’ostia salutare, in parte imitando con le opere, in parte nutrendo altri, lasciando però ciò che non è della nostra capacità allo Spirito Santo; i mestoli con cui il fuoco dall’altare degli olocausti veniva portato all’altare dell’incenso sono i predicatori che, con gli esempi dei santi, trasferiscono il fuoco della carità nei cuori dei fedeli, o trasformano i cuori dei padri in figli, accendendoli da virtù a virtù.

	Ignium receptacula sunt ipsi filii, qui corda patrum pietate ferventia imitantur, et flammam coelestis sacrificii, quam in proximorum mentibus aspiciunt, in se accendere satagunt. Omnia autem vasa fuerunt aenea, quia corda sanctorum perseveranter obediunt, et clara voce instruunt. Scutiae sunt vasa aequalis amplitudinis in fundo, et ore ad calefaciendum facta, ii sunt doctores qui thesaurum cordis non celant, sed ex eo proferunt nova et vetera. Lucernam quoque non ponunt sub modio, sed super candelabrum, ut luceat iis, qui sunt in domo Dei, ut lumen et calorem accipiant Spiritus sancti.
	Recipiente del fuoco sono i figli stessi, che imitano i cuori dei padri ardenti di pietà, e cercano di accendere in sé la fiamma del sacrificio celeste, che vedono nelle menti del prossimo. Tutti i vasi erano di bronzo, perché i cuori dei santi obbediscono perseveranti e istruiscono a voce chiara. Le griglie sono vasi di ampiezza uniforme sul fondo e aperti per il riscaldamento, essi sono i dottori che non celano il tesoro del cuore, ma ne traggono cose nuove e antiche. Non pongono la lucerna sotto il moggio, ma sopra il candelabro, affinché brilli a chi è nella casa di Dio, e riceva luce e calore dello Spirito Santo.

	Amulae sunt vasa ad offerendum vinum; hi sunt praedicatores subditos mordaciter increpantes, vel judices rigide judicantes, vel quilibet gratia Spiritus sancti inebriati et alios inebriantes. Hydriae sunt aquaria vasa: hi sunt doctores aqua sapientiae salutaris potati, vitalibus aquis repleti. Mortariolum est labor poenitentium, quo carnem suam mortificant, castigant corpus et in servitutem redigunt, et pilo timoris contundunt. Salomon vero fecit decem luteres, id est conchas, praeter fusile mare, id est majorem luterem.
	I vasi per offrire il vino sono le “amule”; questi sono i predicatori che rimproverano severamente i sudditi, o i giudici che giudicano rigidamente, o chiunque, per grazia dello Spirito Santo, sia inebriato e inebri altri. Le anfore d’acqua sono gli idrie: questi sono i dottori che hanno bevuto l’acqua della sapienza salutare, ripieni di acque vitali. Il mortaio è il lavoro dei penitenti, con cui mortificano la loro carne, castigano il corpo e lo riducono in servitù, e col martello della paura lo percuotono. Salomone invece fece dieci vasche, cioè conche, oltre alla vasca maggiore, cioè il mare maggiore.Vasche


	Quilibet illorum decem quadraginta batos capiebat, major autem duo millia, in decem luteribus holocausta lavabantur, in majori sacerdotes se lavabant; major luter est baptismus, qui mare dicitur, in memoriam maris Rubri. Unde: « Patres nostri omnes sub nube fuerunt, omnes mare transierunt, et in Moyse baptizati sunt in nube et in mari. » In his omnes sacerdotes, id est electi membra sacerdotis Jesu Christi lavantur, dum per vim ejus a peccatorum maculis abluuntur; duo millia batorum cepit, dum utrumque populum abluens ad perfectionem denarii quadrati transmisit, in praesenti ad stabilem conscientiam, quae nulla tentatione a statu rectitudinis inclinatur, in futuro ad denarium vitae in quo nulla reprobatio reperitur.
	Ognuno di questi dieci prendeva quaranta “bat”[footnoteRef:5], ma il maggiore ne prendeva duemila; nelle dieci conche si lavavano gli olocausti, in quella maggiore i sacerdoti si lavavano; la conca maggiore è il battesimo, che si chiama mare, in memoria del Mar Rosso. Da qui: «I nostri padri furono tutti sotto la nube, tutti attraversarono il mare, e in Mosè furono battezzati nella nube e nel mare» (1Cor 10,1-2). In questi tutti i sacerdoti, cioè i membri eletti del sacerdozio di Gesù Cristo, si lavano, mentre con la sua forza sono purificati dalle macchie dei peccati; prese duemila “bat”, mentre lavava entrambi i popoli fino a portarli alla perfezione del denaro quadrato, nel presente per una coscienza stabile, che non è inclinata da alcuna tentazione dallo stato di rettitudine, nel futuro al denaro della vita in cui non si trova alcuna riprovazione. [5:  1 bat = 40 litri.] 


	Decem luteres sunt decem praecepta, vel baptizati decem praecepta servantes. Unde, et quivis quadraginta batos capiebat propter observantiam Decalogi et Evangeliorum, in quibus sacrificia mundantur, id est spiritus contribulantur et corda humiliantur, ut faciant Domino suavitatis odorem; quia: « Sacrificium Deo spiritus contribulatus; cor contritum et humiliatum, Deus, non despicies.» Tuba utebantur antiqui, ut legitur in Numeris, ad multitudinem congregandam, ad dimicandum, ad gratulandum in diebus festis, sed, cum diversitate sonorum, et erant ductiles, et argenteae, quorum usus tantae fuit virtutis in jubilo, ut ad strepitum earum corruerit Jericho.
	Le dieci vasche sono i dieci comandamenti, oppure i battezzati che osservano i dieci comandamenti. Da qui, ciascuno prendeva quaranta “bat” per l’osservanza del Decalogo e dei Vangeli, nei quali i sacrifici si purificano, cioè gli spiriti si sottomettono e i cuori si umiliano, affinché facciano al Signore un odore di dolcezza; perché: «Sacrificio a Dio è lo spirito sottomesso; cuore contrito e umiliato, Dio non disprezza» (Sal 51). Gli antichi usavano le trombe, come si legge nei Numeri, per radunare la moltitudine, per combattere, per gioire nei giorni di festa, ma con varietà di suoni, e erano duttili, e d’argento, il cui uso fu di tale virtù nel giubilo, che al loro fragore cadde Gerico.

	Haec sunt duo Testamenta, vel praedicatores quibus ad procinctum fidei populus evocatur ad poenitentiam, et lacrymabilem compunctionem excitatur, ad laudes Domino exhibendas invitatur, et ad montem Sion, et ad civitatem sanctam Hierusalem, et multorum millium angelorum frequentiam, et ad futurum Dei judicium provocatur, et vide quia in adversis et prosperis, tubis clangitur; quia omne tempus convenit verbo Dei, unde: « Benedicam Dominum in omni tempore, semper laus ejus in ore meo.» Sed secundum qualitates auditorum, et temporum temperandus, et diversificandus est sermo doctorum; est enim quandoque docendum, quandoque orandum, quandoque vero cantandum, et multitudini lac tribuentes, simpliciter loquimur; et aperte sapientiam autem loquimur inter perfectos; omnia tamen ad aedificationem fiant.
	Questi sono i due Testamenti, o i predicatori con i quali il popolo, pronto alla fede, è convocato alla penitenza, e si suscita una compunzione lacrimabile, è invitato a offrire lodi al Signore, e al monte Sion, e alla città santa di Gerusalemme, e alla presenza di molti migliaia di angeli, e al giudizio futuro di Dio è richiamato, e osserva che nelle avversità e nei prosperi, si suona con le trombe; perché ogni tempo è adatto alla parola di Dio, da cui: «Benedirò il Signore in ogni tempo, la sua lode sarà sempre nella mia bocca.» Ma secondo le qualità degli uditori e dei tempi, il discorso dei dotti deve essere temperato e diversificato; infatti talvolta bisogna insegnare, talvolta pregare, talvolta veramente cantare, e alla moltitudine versando lacrime, parliamo semplicemente; e apertamente parliamo la sapienza fra i perfetti; tuttavia tutto deve avvenire per edificazione.

	Quid enim prodest lectionis obscuritas, quae auditorem non aedificat? pro nihilo loquimur, si ab his propter quos loquimur non intelligimur; qui ergo docet, inter omnia, verum non verba, doceat. Insignis indoles est, in verbis amare verum, et non verba; quid clavis aurea prodest, si non aperit? Quod obest ferrea, si aperit? Nihil quaerimus nisi ut pateant clausa et revelantur occulta. Integra tamen verba potius sunt eligenda; quia tubae sunt argenteae, id est eloquii intentione fulgentes, quae si non occurrunt, etiam corruptis utantur, dummodo res integre doceatur, et discatur.
	A cosa serve l’oscurità della lettura, che non edifica chi ascolta? Parliamo invano, se da coloro per cui parliamo non siamo compresi; quindi chi insegna, tra tutte le cose, non le parole ma la verità, insegni. E’ una qualità notevole quella di amare la verità nelle parole, e non le parole; a cosa serve la chiave d’oro, se non apre? Che inconveniente è la chiave di ferro, se apre? Non cerchiamo altro che le cose chiuse siano aperte e i segreti rivelati. Tuttavia è meglio scegliere parole integre; perché le trombe sono d’argento, cioè splendono per l’intenzione del discorso, e se questa non c’è, anche corrotte si usino, purché la cosa sia insegnata e appresa integralmente.

	Sed quia patientia probat opus perfectum, ductiles sunt, ut excrescant tunsionibus tribulationum. Pro tubis hodie campanas habemus, ad annuntiandum mane misericordiam Domini, et veritatem ejus per noctem, ut dum ad horas personant, attentos, dociles et benevolos divinae laudis auditores efficiant. Sunt autem campanae vasa aenea, in Nola Campaniae reperta; unde majora vasa, campanae, a Campania regione, dicuntur: minora vero nolae, a Nola civitate. Habent plectrum cum vinculo, lignum cum fune, quam dum trahit sacerdos et trahitur, campana resonabili plectro pulsatur. Licet tubae et campanae sint dissimilis speciei, sunt tamen rationis ejusdem, nam campanae sunt praedicatores, qui sunt vasa Spiritus sancti, fortes et sonori.
	Ma poiché la pazienza prova l’opera perfetta, sono duttili, affinché crescano sotto le tensioni delle tribolazioni. Per le trombe oggi abbiamo le campane, per annunciare al mattino la misericordia del Signore, e la sua verità di notte, affinché, mentre risuonano alle ore, rendano gli ascoltatori attenti, docili e benevoli alla lode divina. Le campane sono vasi di bronzo, ritrovate a Nola in Campania; da qui i vasi maggiori, le campane, sono dette della regione Campania: i minori invece nolae, dalla città di Nola. Hanno un plettro con legatura, un legno con corda, che, mentre il sacerdote lo tira e viene tirato, la campana viene percossa con plettro risonante. Sebbene trombe e campane siano di specie diversa, sono dello stesso principio, infatti le campane sono i predicatori, che sono vasi dello Spirito Santo, forti e sonori.Campane


	Nam duritia metalli fortitudinem significat mentis, unde Dominus: « Dedi frontem tuam duriorem frontibus eorum.» Plectrum ferreum est lingua, vel sermonis constantia, quae utramque partem percutit, dum utrumque resonat Testamentum; vinculum modulatio est, qua lingua temperatur, vinculum vero, quo campana ligno conjungitur est charitas, qua praedicator ligno crucis astringitur, juxta illud: « Mihi absit gloriari nisi in cruce Domini; » lignum enim passio Christi in capite nostro, id est in mente locata, a prophetis praedicata, per apostolos divulgata. Funis est sacra Scriptura, quae ex multis sententiis compaginatur, aut vinculum charitatis, quae usque ad terram, id est infirmos, porrigitur, vel praedicatoris humilitas, qui propter alios condescendit. Unde Apostolus: Sive excedimus, sive condescendimus, propter vos.
	La durezza del metallo significa la forza della mente, da cui il Signore: «Ho dato la tua fronte più dura delle loro fronti.» Il plettro di ferro è la lingua, o la costanza del discorso, che percuote entrambe le parti, mentre risuona in entrambi i Testamenti; il vincolo è la modulazione, con cui la lingua si tempera, il vincolo invece con cui la campana è congiunta al legno è la carità, con cui il predicatore è legato al legno della croce, secondo quanto detto: «A me sia lontano gloriarmi se non nella croce del Signore;» infatti il legno è la passione di Cristo posta nella nostra mente, predicata dai profeti, divulgata dagli apostoli. La corda è la Sacra Scrittura, composta da molte sentenze, o il vincolo della carità, che si estende fino alla terra, cioè ai deboli, oppure l’umiltà del predicatore, che per gli altri si abbassa. Da qui l’Apostolo: «Che eccediamo o ci abbassiamo, è per voi.»

	In cujus fine ponitur annulus, qui significat perseverantiam, aut praemii coronam; sacerdos deorsum funem trahit, dum ad vitam activam a contemplatione descendit; sursum trahitur, dum, Scriptura docente, in contemplationem erigitur. Vel deorsum trahit, dum Scripturam ad litteram, quae occidit, intelligit; sursum trahitur, dum spiritualiter eam exponit. Vel secundum Gregorium: Deorsum trahit et sursum trahitur, dum in ea se metitur, quantum in pravis jaceat et quantum ad bona facienda proficiat. Non despiciat sacerdos hoc opus agere, ut sit imitator filiorum Aaron, de quibus dicitur: « Filii Aaron clangant tubis.» Qui se recognoscit debitorem praedicationis, non se retrahat a movendis signis; ex tractu funis, campana resonat, et populus convocatur; quia ad expositionem sacrae Scripturae praedicator auditur, et populus in unitate fidei et charitatis unitur.
	Alla cui estremità si pone l’anello, che significa perseveranza o la corona della ricompensa; il sacerdote tira il filo verso il basso, mentre discende dalla contemplazione alla vita attiva; viene tirato verso l’alto, mentre, secondo l’insegnamento della Scrittura, si eleva nella contemplazione. Oppure tira verso il basso, mentre comprende la Scrittura alla lettera, che uccide; viene tirato verso l’alto, mentre la espone spiritualmente. Oppure, secondo Gregorio: tira verso il basso e viene tirato verso l’alto, mentre in essa si misura quanto giace nel male e quanto progredisce nel fare il bene. Non disprezzi il sacerdote questo compito, affinché sia imitatore dei figli di Aaron, dei quali si dice: «I figli di Aaron suonino le trombe.» Chi si riconosce debitore della predicazione, non si ritrae dal muovere i segni; dal tiro della corda, la campana risuona e il popolo è convocato; perché alla spiegazione della Sacra Scrittura si ascolta il predicatore, e il popolo è unito nell’unità di fede e carità.

	Sicut ergo campana crepitat, sic custos Hierusalem in specula constitutus non taceat, juxta illud: « Qui reminiscimini Dominum, ne detis silentium ei.» Et quia praedicatores tempore gratiae crebrius abundant, idcirco in diebus festis, quae ad gratiam pertinent, tumultuosius tinniunt, productius concrepant, [ut] dormientes, et ebrios (« qui enim dormiunt, nocte dormiunt, et qui ebrii sunt nocte ebrii sunt,» ) ad Dei laudes surgere cogant. Trinum itaque saltem solemnis diei classicum, id est matutinum; vespertinum, et quod ad missae pulsatur initium, sic imitetur evangelicus praedicator, ut opportune et importune praedicet lamentationes praesentis vitae, carmen futurae, vae gehennae! Haec mireris, praedicatores tot, ut praediximus, nominibus appellari, qui sunt ad multa ministeria necessarii.
	Così come la campana risuona, così il custode di Gerusalemme, posto sulle torri, non taccia, secondo quanto detto: «Ricordatevi del Signore, non tacete davanti a lui.» E poiché i predicatori abbondano più frequentemente nel tempo della grazia, perciò nei giorni festivi, che concernono la grazia, suonano più tumultuosamente, più energicamente, affinché coloro che dormono e gli ubriachi («chi dorme, di notte dorme, e chi è ubriaco, di notte è ubriaco») siano costretti a sorgere alle lodi di Dio. Tre suoni quindi, almeno, del giorno solenne, cioè il mattutino, il vespertino, e quello che segna l’inizio della messa, così imiti il predicatore evangelico, affinché predichi opportunamente e inopportunamente le lamentazioni della vita presente, il canto del futuro, guai dell’inferno! Ti meraviglierai che i predicatori siano tanti, come abbiamo detto, chiamati con nomi diversi, che sono necessari a molti ministeri.

	Signis et vexillis utebantur antiqui ad castra movenda, secundum sua signa quilibet incedebat in castris; signa sunt singulorum proprietates, quae sunt in corpore vel in animo, verbi gratia licet omnes similes simus, est tamen propria cujusque distinctio, vel in vultu, vel in voce, vel statura, vel in habitu, vel in positione; similiter et in animo, alius mitis, alius elatus. Et forte quanta est in corporali specie diversitas, tanta est in animis, unde Salomon: Sicut diversi sunt vultus a vultibus, sic corda hominum. Ex quibus simul junctis, ut aiunt quidam, procedit illa singularis proprietas, qua Petrus a Paulo distinguitur, quae emendicato vocabulo Paulitas appellatur. Sicut sunt in homine istius modi universalia signa, sic arbitror esse gratuita, scilicet usus virtutum. Eadem sunt elementa apud Graecos et apud nos, sed non eadem signa; eaedem virtutes sunt in omnibus in habitu, sed non eaedem in usu; unde Abraham de fide, Moyses de mansuetudine, David commendatur de humilitate. Secundum haec, et similia signa, quivis procedit de militia et stadio castrorum ad patriam, et bravium aeternorum; unde qui scientia praeferuntur, transeunt ad cherubim; qui solo Dei amore pascuntur, transeunt ad seraphim, et ita de reliquis mansionibus; sicut enim divisiones gratiarum sunt, operationum et ministeriorum in vita praesenti, sic sunt diversae mansiones in regno Dei.
	Gli antichi usavano segnali e vessilli per muovere gli accampamenti, e ciascuno marciava secondo i propri segnali negli accampamenti; i segnali sono le proprietà di ciascuno, che siano nel corpo o nell’animo, per esempio, sebbene tutti siamo simili, esiste comunque la distinzione propria di ciascuno, sia nel volto, sia nella voce, sia nella statura, sia nell’abito, sia nella posizione; similmente nell’animo, uno mite, un altro elevato. E forse quanta diversità c’è nella specie corporale, tanta c’è negli animi, da cui Salomone: «Come i volti sono diversi dai volti, così i cuori degli uomini.» Da ciò combinato insieme, come dicono alcuni, procede quella proprietà singolare con cui Pietro si distingue da Paolo, chiamata impropriamente “Paulitas”. Come nell’uomo vi sono simili segni universali, così ritengo vi siano gratuiti, cioè gli usi delle virtù. Gli stessi elementi ci sono presso i Greci e presso di noi, ma non gli stessi segni; le stesse virtù sono in tutti nell’aspetto, ma non gli stessi nell’uso; da cui Abramo è lodato per la fede, Mosè per la mitezza, Davide per l’umiltà. Secondo questi e simili segni, ciascuno procede dall’esercito e dal campo militare alla patria, e al premio eterno; da cui coloro che sono eminenti per la scienza, passano ai cherubini; coloro che si nutrono solo dell’amore di Dio, passano ai serafini, e così delle altre dimore; come infatti vi sono divisioni di grazie, operazioni e ministeri nella vita presente, così vi sono diverse dimore nel regno di Dio.

	Nostrum signum, nostrumque vexillum est sanctae crucis mysterium. Unde: «Qui stat in signo populorum,» id est gratia Dei, item: Vexilla regis prodeunt, Fulget crucis mysterium. Signum sanctae crucis in ecclesiis erigitur, ut signum regis in domo sua quasi in urbe regia a militibus adoretur. Item ut nobis Christi passio repraesentetur. Item ut quivis carnem suam crucifigens Christum imitetur. Crux Christi triumphalis in medio Ecclesiae ponitur, tum ut signum victoriae in publico videamus, tum ut de medio corde Redemptorem nostrum diligamus, qui « media charitate constravit propter filias Hierusalem.» Vexillo simul cum cruce in altaribus utimur in memoriam trophaei Domini nostri Jesu Christi; quia Dominus a ligno regnavit; nam dum vita in ligno moritur, in amore exsurgit. 
Nam fortis fortem ligavit, et ejus vasa diripuit; calicis nomen, et a Veteri et a Novo Testamento extraxit originem.
	Il nostro segno e il nostro vessillo è il mistero della santa croce. Da cui: «Chi sta nel segno dei popoli», cioè nella grazia di Dio, inoltre: I vessilli del re escono, splende il mistero della croce. Il segno della santa croce è eretto nelle chiese, affinché sia adorato dai soldati come il segno del re nella sua casa, come in una città regia. Inoltre affinché ci sia rappresentata la passione di Cristo. Inoltre affinché chiunque crocifigge la propria carne imiti Cristo. La croce trionfale di Cristo è posta nel mezzo della Chiesa, sia per vedere pubblicamente il segno della vittoria, sia per amare dal profondo del cuore il nostro Redentore, che «per mezzo della carità ha edificato per le figlie di Gerusalemme.» Usando il vessillo insieme alla croce negli altari, celebriamo il trofeo del nostro Signore Gesù Cristo; perché il Signore regnò dal legno; infatti, mentre moriva nella vita sul legno, risorge nell’amore. Croce

Infatti il forte legò il forte e disperse i suoi vasi; il nome di calice trae origine sia dall’Antico che dal Nuovo Testamento.Calice


	Unde Jeremias: « Calix aureus Babylon inebrians omnem terram,» et David: « Calix in manu Domini vini meri plenus misto,» et alibi: « Calicem salutaris accipiam, et nomen Domini invocabo;» in Evangelio Dominus: « Potestis bibere calicem, quem ego bibiturus sum?» item: « Accipiens calicem, gratias egit.» Debet esse calix de auro, vel argento, vel stanno, non de aere, vel aurichalcho, quoniam ob vini virtutem, aeruginem et vomitum provocaret; non de vitro, quia cum sit frangibile, effusionis periculum immineret; non de ligno, quoniam cum sit porosum corpus, et spongiosum, sanguinem absorberet.
	Da cui Geremia: «Il calice d’oro di Babilonia che inebria tutta la terra,» e Davide: «Il calice nella mano del Signore di vino puro misto,» e altrove: «Accoglierò il calice della salvezza e invocherò il nome del Signore;» nel Vangelo il Signore: «Potete bere il calice che io berrò?» inoltre: «Prendendo il calice, rese grazie.» Il calice deve essere d’oro, o d’argento, o di stagno, non di rame o di bronzo, perché per la virtù del vino, provocherebbe ruggine e sapore cattivo; non di vetro, perché essendo fragile, il rischio di rovesciamento è imminente; non di legno, perché essendo poroso e spugnoso, assorbirebbe il sangue.

	Est calix mystice spiritus sapientiae, qui datus est nobis secundum mensuram fidei; ex parte enim cognoscimus, unde: « Dominus, pars haereditatis meae et calicis mei.» Est et Vetus Testamentum continens in se vinum merum spiritualis intelligentiae, et moralium praeceptorum, et mistum fece litterae et corporalium sacramentorum, unde: « Calix in manu Domini vini meri plenus misto » quem, licet « inclinavit Dominus ex hoc in hoc,» id est a Judaeo in gentilem, tamen fex litterae non est exinanita, sed bibunt eam peccatores terrae, Judaei et Ebionitae. Est sapientia mundi vel carnis; sapientia mundi stultitia est apud Deum: « Sapientia carnis inimica est Deo; » prima suadet inania, secunda suavia; per primam, sapere est decipere; per secundam, sapere est insanire.
	Il calice è simbolicamente lo spirito della sapienza, che ci è dato secondo la misura della fede; infatti ne comprendiamo una parte, da cui: «Il Signore è la parte della mia eredità e del mio calice.» E’ anche l’Antico Testamento, contenente in sé il vino puro dell’intelligenza spirituale e dei precetti morali, e il vino misto delle lettere e dei sacramenti corporei, da cui: «Il calice nella mano del Signore di vino puro misto» che, sebbene «il Signore lo inclini da uno a un altro», cioè dal Giudeo al Gentile, tuttavia la feccia della lettera non è svuotata, ma la bevono i peccatori della terra, Giudei ed Ebioniti. È la sapienza del mondo o della carne; la sapienza del mondo è follia davanti a Dio: «La sapienza della carne è nemica di Dio;» la prima suggerisce cose vane, la seconda cose dolci; con la prima, sapere è ingannare; con la seconda, sapere è impazzire.

	Unde: « Calix aureus Babylon.» Est et calix passio, quasi placita potio. Unde: « Ibant gaudentes a conspectu concilii,» quia patiebantur contumelias pro nomine Jesu Christi. Vel mensurata potio, fidelis enim est Deus, qui non patietur nos tentari supra id quod possumus. Dicit hic: « Calicem salutaris accipiam,» et illic: « Potestis bibere calicem quem ego bibiturus sum,» et illud: « Accipiens calicem, gratias egit.» Hic si aureus est, significat thesauros sapientiae in Christo absconditos; si argenteus, designat munditiam culpae; si stanneus est, innuit similitudinem culpae et poenae. Stannum enim medium est inter argentum et plumbum; caro Christi licet non fuerit plumbum, id est peccatoris, fuit tamen similis peccatrici carni, et licet non fuerit argentum, id est passibilis propter suam culpam, fuit tamen similis passibili propter nostram; quia « languores nostros ipse tulit, et dolores nostros ipse portavit;» codices quoque evangelici auro, et argento, et lapidibus pretiosis non immerito decorantur, in quibus rutilat aurum sapientiae, argentum eloquentiae et miraculorum; lapides pretiosi, hae sunt sponsae murenulae aureae, argento vermiculatae.
	Da cui: «Il calice d’oro di Babilonia.» Esiste anche il calice della passione, quasi bevanda gradita. Da cui: «Andavano gioiosi alla vista del concilio,» perché sopportavano insulti per il nome di Gesù Cristo. Oppure bevanda misurata, infatti Dio è fedele, che non permetterà che siamo tentati oltre ciò che possiamo. Dice qui: «Accoglierò il calice della salvezza,» e là: «Potete bere il calice che io berrò,» e quell’altro: «Prendendo il calice, rese grazie.» Se qui è d’oro, significa i tesori della sapienza nascosti in Cristo; se è d’argento, indica la purezza dal peccato; se è di stagno, allude alla somiglianza tra colpa e pena. Lo stagno infatti è intermedio tra argento e piombo; la carne di Cristo, sebbene non fosse piombo, cioè peccatore, era comunque simile alla carne peccatrice, e sebbene non fosse argento, cioè soggetta al peccato per la propria colpa, era comunque simile alla nostra soggezione al peccato; perché «Egli stesso portò le nostre infermità e i nostri dolori egli stesso li sostenne.» Anche i codici evangelici sono decorati con oro, argento e pietre preziose non senza motivo, in cui brilla l’oro della sapienza, l’argento dell’eloquenza e dei miracoli; le pietre preziose sono le spose, piccole mura d’oro, decorate con argento.

	Nec sit qui dicat: Poterant haec venundari et dari pauperibus; quia similis est Judae, et mulieri contrarius unguentariae. Hoc enim agimus, non quia Domino nuda corpora minus delectent, quam aurea, sed quia cum homines quod diligunt, Deo libenter offerunt, per divinam latriam nostram vincimus avaritiam. Rursus divinae sunt haec pietatis officia moralia, et futurae gloriae significativa.
	E non sia chi dice: «Questo poteva essere venduto e dato ai poveri;» perché è simile a Giuda e contrario alla donna con l’unguento. Infatti agiamo questo, non perché corpi nudi piacciano meno al Signore che l’oro, ma perché quando gli uomini offrono ciò che amano, lo offrono volentieri a Dio; attraverso la nostra adorazione divina vinciamo l’avidità. Di nuovo, questi sono atti di pietà morali, e significativi della futura gloria.L’offerta vince l’avarizia




FINIS
