Sguardi

Cellana a cura di
Pier Luigi CABRI @ RGBERTO ALESSANDRING

14. Awserto MELLONI, Galifeo al Concilio - ..
215, Ly Travainy, i lato buono delle monete
- 16. SiMONE PacaNINI, La. capra di Qumran

17 Hannan AReno; Jf Papa cristiano .

+* 18 DaviDe Zokoaw, L2 Bibbia a Hollywood
-7 19. FRANCO MOTTA, La fede e la spada’

20. MARCELLO ACQUAVIVA, In principio era if Verbo
21. Hans Maier, Contare | giorni

22. AnceLa Anna Toza, I Cantice di Francesco
23. CLaupio Bawzaretm, La cioccolata cattolica
24, DonaTELLA SCAIOLA, La donna perfetta

25. Christops THEOBALD — PHILIPPE CHARRU, La feologia di Bach
26. Pietro Maranest, #f mercante e la sposa

27. Desora ToneLL, Le tavole di Mosé

28. MicHEL SERReS — CLaupk Dacens, La ricerca delle parole
29, ULricH Beraes, La predica e a lezione

30. CHaries TavLoR, fncanto e disincanto

31. Romano Peana, Gesti e Socrate

32. CuristopH THEDBALD, La fezione di teclogia
33. Fernanpa AFIERI, I corpo negato

34, Wiestaw BLock, Un frate dai Tartari

35. Pier Cesare Bor), i dialogo al pozzo

36. Hans Jonas, Evoluzione e liberta

37. Piero STeram, Volti di cenere

38. Marineua Perroni, Le donne di Galilea

39. Danie. MarGuErat, I punto di vista

40. Luca Mazzineri, Come nasce un idolo

41. GONTER STEMBERGER, La Bibbia raccontata
42. CuristopH THEORALD, f racconti di Die

6% ap.ti

Pensare la teologia narrativa

EDB

EDIZIONI DEHONIANE BOLOGNA




CAPITOLO 1

Pensare la fede in Dio
in epoca post-metafisica

Le principali caratteristiche della cosiddetta
epoca post-metafisica sono gia state ricordate:
in positivo, abbiamo visto il pluralismo radi-
cale delle visioni del mondo nelle nostre socie-
ta postmoderne e la crescente individualizza-
zione dei nostri stili di vita; in negativo, abbia-
mo registrato la fine di ogni metafisica che vo-
lesse fare di una di queste visioni o di uno di
questi stili un’universale norma di riferimento
per tutte le altre culture; questo determina, in
definitiva e ancora una volta in positivo, uno
slittamento dell’antico universale metafisico e
religioso verso una meta-riflessione morale e
politica sulle deliberazioni che le nostre socie-
ta e i loro individui pongono effettivamente in
essere per «stabilire cio che sta nell’eguale in-
teresse di ciascuno e cio che & parimenti buono
per tutti».? Oggi pensare Dio implica trarre pro-
fitto da questo slittamento (e farlo in positivo)
in modo che la fede in Dio appaia sotto una




o CarTolo 1

" nuova luce, mai cosi percepita in epoca meta-

" fisica. Ma questo suppone che non si passi sot-

to sifenzio lo statuto aporetico della nostra con-

* dizione post-metafisica: infatti questa condi-
" zione non pud significare la scomparsa della
" questione della verita o la sua limitazione agh
" ambiti scientifici e socio-politici. Dobbiamo

o quindi affrontare questa difficolta di fondo ¢

“attraversarla nell’atto stesso di pensare oggi la
" fede in Dio.

La condizione post-metafisica

. La principale conseguenza della fine della me-
tafisica & il ritrarsi di «Dio» nel campo dell’ine-
. yidenza radicale, mentre egli si imponeva in so-

_iiiété governate € pensate 4 partire da lui. Nessuno
- ¢ pit obbligato a fare intervenire Dio nella ge-
" stione della sua esistenza; e il principio della lai-
“¢ita consiste nel tenerlo a distanza dalle nostre
“faccende pubbliche. Cosi, per la prima volta nel-
- la'storia dell'umanita, compare una distinzione

“'che non potrebbe essere pitt netta fra cio che ¢ og-

g to del «sapere», del resto sotto tutte le sue

forme, € cid che attienc alla «fede». Il silenzio di
o» permette una pluralita di posizioni o at-
menti di fronte all’enigma della vita e del

o; tivelaquindi alla «fede» cid che essa ¢

Pensare la fede in Dio in epoca post-metafisica

in ultima istanza: un atto di libertd senza alcu-
na garanzid.

Questa collocazione radicale della «fede»
non ¢ la minore conseguenza del passaggio del-
le nostre societd all’epoca post-metafisica. Ri-
sale a Kant e alla sua distinzione fra il sapere e
la fede. Tl suo & il primo tentativo post-metafi-
sico volto non solo a criticare tutti i contenuti co-
gnitivi di una fede religiosa, che oltrepassano
Pautonomia della semplice coscienza morale e
auto-legislativa — il «dato di ragione» —, ma an-
che a recuperare di questi contenuti, per conto
della stessa ragion pratica, la modalita della fe-
de (Vernunftglauben) sotto la forma di «postu-
lati». Certo, il filosofo di Kénigsberg non ha an-
cora coscienza del pluralismo religioso, ma ’an-
damento della sua argomentazione trascenden-
tale & paradigmatico; potremmo addirittura di-
re che il suo modo di continuare a parlare di
una «metafisica dei costumi» o anche di una
«metafisica della natura» non & un rimasuglio del
passato, ma ci avverte di non prendere il «post-»
come un invito a rinunciare a pensare la radi-
calita dell’atto di fede che egli vuole salvare co-
me essenziale.’ S

A questo punto incrociamo Pintefpretazione
del gesto fondatore di Kant da parte di Jirgen
Habermas, il quale nel prologo della sua opera




CapimoLo 1

Zwischen Naturalismus und Religion (Tra na-
turalismo e religione) propone una definizione
dell’eta post-metafisica. Scrive: «Chiamero quin-
di “post-metafisica” [...] le posizioni agnostiche
che distinguono nettamente fede e sapere, senza
postulare ovviamente (come fa ’apologetica mo-
derna) la validita di una religione particolare,
ma anche senza contestare (come fa lo scienti-
smo) a queste tradizioni nel loro insieme un pos-
sibile contenuto positivo».*

Indubbiamente, tutto questo prologo € attra-
versato dall’inquietudine di fronte a una «mo-
dernizzazione che tende a uscire dai suoi binari»;
¢, alla maniera di Kant, Habermas spera di tro-
vare nelle tradizioni religiose delle «risorse» diun
«linguaggio che apra il mondo e permetta la ri-
generazione [...] di una coscienza normativa che

si indebolisce da ogni parte».® Egli & infatti ben
consapevole dei limiti delle teorie morali formali
e deontologiche di ispirazione kantiana, che so-
no a corto di risposte quando si pone la que-
stione della motivazione ad agire come si deve,
in particolare quando si affrontano i problemi
relativi a un’etica della specie umana in rappor-
to alle bioscienze e alle biotecnologie. Ma presta
ben poca attenzione all’aporia inerente all’epo-
ca post-metafisica, aporia che deriva precisa-
mente dalla pluralita delle religioni e visioni del

Pensare la fede in Dio in epoca post-metafisica

mondo, ognuna delle quali pretende di avere la
verita rispetto ai fedeli di altre religioni e ai non
credenti; pur riconoscendo questo fenomeno, egli
tende piuttosto a ridurre le convinzioni e la «fe-
de» a delle «opinioni»,® collocandole nello sche-
ma aristotelico dell’opinione (doxa) e del sape-
re (episteme).”

Effettivamente molti credenti considerano la

loro «fede» un’«opinione» (doxa) fra altre, men-
tre molti non credenti pongono la loro liberta
semplicemente al riparo da ogni interrogativo
ultimo, restando in un cosiddetto «riserbo agno-
stico»; in realta, gli uni e gli altri adottano istin-
tivamente lo stesso atteggiamento di fondo di
fronte al plurale che & il loro elemento, o accon-
tentandosi dello stato di fatto della loro creden-
za 0 rifiutando di impegnarsi. Per quanto legit-
timi e necessari siano un tale agnosticismo e una
tale tolleranza di fatto sul piano pubblico delle
nostre societa democratiche, bisogna tuttavia

chiedersi se questi atteggiamenti non conducano

in definitiva a ridurre le tradizioni religiose alla

loro utilita storico-sociale.

Certamente Habermas esalta il pensiero post-
metafisico di un Kierkegaard che si confronta
con I’«insuperabile eterogeneita» della fede® e
raccomanda un atteggiamento di «non ingeren-
za» nei riguardi delle religioni, ma tutto som-




. CapTOLO 1 ¢

+- mato riduce queste ultime a «risorse» e definisce

. wapologetico» il tentativo interno alla teologia

" cattolica di mantenere la questione della verita sul
_terreno delle convinzioni religiose, una posizio-
'1i€, a suo avviso, simmetricamente opposta allo
- scientismo, che le considera per s¢ non vere, il-
- lusotie o prive di senso.?
- Quanto alla fede cristiana, essa non pud ac-
‘contentarsi dello statuto di «opinione», perché la
" convinzione intima che essa reclama da parte del
- soggetto ¢ al tempo stesso un impegno nei ri-
guardi della verita e della sua propria veritd; un
impegno tanto pit inespugnabile per il fatto che
- la «fede» trova nell’epoca post-metafisica il po-
- sizionamento radicalmente libero e senza ga-
-~ ranzia di cui si & detto all’inizio. Ma bisogna ag-
- giungere subito che la conservazione della que-
" stione della veritd nel campo specifico del no-
“stro vivere insieme che sono le nostre convin-

- ““zioni non & vantaggiosa solo per la Tradizione
o eristiana, ma importa anche alle nostre societa;

- inifatti la scomparsa della ricerca del vero in que-

--sto campo sarebbe disastrosa perché priverebbe

'-l’ﬂ'manité di un ulrimo potenziale di motivazio-
~nie di cui ha bisogno per la sua sopravvivenza.

E certammente qui che risiede la principale dif-

f1c0 ta-della teologia contemporanea. Non che

no si p ssa dxmostrare il carattere inespugna-

Pensare la fede in Dio in epoca post-metafisica

bile della questione della verita: infatti, appena

si argomenta a favore di questo o di quello, si
suppone una possibile verita; vivendo in un am-
biente multiculturale e multireligioso, lo stesso
credente non pud non adottare una prospettiva
«panoramica» e «comparatistica» sul fenome-
no religioso e quindi chiedersi perché aderisce
alla fede cristiana, mentre si trova davanti mol-
te altre scelte che reclamano in qualche modo la
sua adesione.

Questo modello di «argomentazione» pud es-
sere facilmente universalizzato, postulando come
condizione ultima del vero che nessuno sia esclu-
so dall’argomentazione e non venga esercitata
alcuna violenza sugli interlocutori; mira «utopi-
ca» certamente necessaria — come denunciare al-
trimenti violenza ed esclusione? ~ ma al tempo
stesso impossibile — come non riconoscerne il ca-
rattere «fittizio»? Infatti I’«utopia» del consen-
s0 universale e senza costrizione garantisce uni-

- ~camente la possibilita di porsi al di la dello scet-

ticismo (nulla é vero) e del dogmatismo (io co-
nosco la verita); posizione che il concilio Vati-
cano Il chiama «ricerca responsabile della veri-

- ta» (Dignitatis humanae, n. 3: EV 1/1047),

Ma, c¢id detto, bisogna riconoscere che nes-

~suno & obbligato ad argomentare. Come in pas-

sato, per lo pit I nostri contemporanel vivono




© - CAPITOLO 1

* interi periodi della loro esistenza senza ricorre-
‘re a questo tipo di razionalita. Le loro convinzioni
ultime riguardo al senso che danno alla loro vi-
'~ ta derivano maggiormente, come abbiamo gii
ricordato, dal registro emotivo. A questo clima
generale si aggiunge ’aporia inerente alla que-
stione della verita: pur essendo «una» 0 «co-
mune» a tutti gli esseri umani, essa & irrimedia-
bilmente segnata dalle nostre divisioni storiche
e quindi attraversata dall'insuperabile pluralita
delle nostre convinzioni «assiali» o ultime. Men-
tre questa aporia, maggiormente percepibile nel
nostro contesto mondiale e post-metafisico, ma
certamente strutturale dell’enigmatico fenome-
no umano, costringe il pensiero a mantenere 4/
tempo stesso il rispetto della pluralita e ’argo-
. ‘mentazione a favore del «vero», essa continua a
" essere ridotta a un insieme indistinto di opinio-
~ni multiple, persino a degradarsi in violenza o
semplicemente in indifferenza reciproca.
Come argomentare, in questo clima globale di
«dolce nichilismo», a favore della pretesa all’as-
. solutezza della fede cristiana?

" La dottrina del «postulato»

© “Per affrontare la questione nel quadro del-
apofia gia segnalata, a nostro avviso, 'unico

Pensare |a fede in Dio in epoca post-metafisica

approccio possibile € un rinnovamento della
dottrina kantiana del «postulato», rimodellata
su una concezione dossologica dell’atto di fe-
de. Infatti la critica della metafisica nell’epoca
post-moderna non pud significare la fine di un
pensiero del vero che deve allora, per conser-
vare I’apertura radicale dell’umano, aprirsi un
cammino molto precario fra il dogmatismo e
lo scetticismo.

Anzitutto, riguardo al suo versante filosofi-
co, noi riaffermiamo lo statuto «fittizio» del-
'utopia di una comunicazione universale e sen-
za costrizione e aggiungiamo gid che, per Per-
meneutica filosofica, il «grande racconto biblico»,
detto anche «grande codice»,'® ha un carattere
«fittizio»; statuto che riguarda piu particolar-
mente la sua metafora centrale, quella del regno
di Dio. Ma precisiamo subito che questa sensi-
bilita nei riguardi del mondo «biblico» come to-
talitd non esclude assolutamente, ma al contra-
rio include, Pinteresse storico per la genesi di
questo mondo e per coloro che Phanno inventa- -

to e aperto. E precisamente qui che interviene -
I’atto di «postulazione»: esso conserva~ finoin =
fondo e al di la di ci0 che &, propriamente par-

lando, conoscibile — un «assoluto» che, pur es-
sendo dell’ordine della finzione o di un «come
se», s1 presenta come condizione necessaria per




CapTolo 1

permettere a colut che lo pone di condurre una
vita «sensata»,!'!

In Kant, che al riguardo si basa sul «fatto ra-
zionale» dell’imperativo categorico, questo atto
di fede ragionevole postula un’istanza divina,
cio¢ un autore morale del mondo, in grado di
riconciliare i due ordini della legge naturale e
della legge morale.’? Ma qui poco importa il
detraglio dell’argomentazione: ¢ il suo stesso an-
damento che ci interessa e soprattutto un modo
di valorizzare la creativita interna di una «fe-
de» che esplicita ed estrapola progressivamente
tutto cid di cui essa dispone per resistere all’as-
surdo e al male,*? fino ad anticipare un’«entita
etica comune», una sorta di Chiesa universale e
invisibile sulla terra di cui il regno di Dio & il
simbolo.

Ma se la dottrina kantiana del postulato vuo-
le conservare soprattutto P'autonomia assoluta
della coscienza morale e, in qualche modo, la
«gratuita» del rispetto dell’altro e di sé, resa in-
dipendente da ogni promessa di premio o di ca-
stigo, allora bisogna chiedersi ¢id che motiva
in definitiva questo atto gratuito, rendendolo
cosi possibile. Kant riflette sul problema della
volonta corrotta e pervertita dal male e sulla
sua possibile rigenerazione, ma non cede quan-
to alla necessitd di lasciare solo all’uomo e al-

le sue opere cid che egli deve diventare, buono
o cattivo. 8
Ora ¢ qui, proprio nel luogo della massima
fragilita della volonta umana, che si pud intro--
durre, in una prospettiva pitl paolina, 'esperienza
e la nozione del «poter essere se stessi» o del "
«poter essere pitt proprio» del sé. Kierkegaard,
al quale dobbiamo la prima di queste espressio-

ni, guida la traversata del sé, mediante la sua tra-

scendenza interiore, fino all’immersione nella
potenza che ’ha posto,'* mentre Heidegger, au- -
tore della seconda espressione, identifica 'emer-
genza del sé con una «chiamata ascoltata»: «Al -
Se-stesso chiamato, nulla & gridato, ma esso €
convocato a se stesso, cioé al suo poter-essere
pilt proprio».1S A causa del carattere formale del
ragionamento, si tratta, in entrambi i casi, diuna
vera «postulazione»; in Kierkegaard, essa pren-
de la forma di una resistenza al male che il pen-

satore cristiano usa nell’analisi di cid che chiama =

la «malattia mortale», il fallimento salutare di:
ogm atto di affermazione di sé mediante il sé.

B chiaro che, in tutti questi casi, la tradizio:
ne narrativa della Bibbia & servita da’«risorsa
permettendo ’articolazione filosofica di qu it
«fede» post-metafisica sotto le sue diverse forme..

Per ragioni che si chiariranno in segmto, ilteow .

logo non pud che reagire posmvamen’ce dl fron—j.-_-.__ 5




Caproro 1

te a questo fenomeno di apprendimento e di «riu-
tilizzo», pur conservando la propria Liberta di
esprimere delle preferenze per questa o quella ri-
presa. Non basta, in una prospettiva neotesta-
mentaria, affermare che questa «fede di ragio-
ne» si aggiunge, come in Kant, alla «coscienza
morale» nella sua autonomia; ci sembra che si
possa, e addirittura si debba, poter dimostrare
che essa rappresenta in qualche modo il noccio-
lo di una «coscienza spirituale» che, in un’espe-
rienza di gratuita originaria, si mostra autorizzata
a esistere per se stessa, nell’intersoggettivitd uma-
na e nella sua inalterabile solitudine; condizione
relazionale e socio-politica di cui si parlera pii
avanti.!s

La dimensione dossologica o teologale della
«fede» emerge dal cuore di questa postulazione,
precisamente 13 dove si manifesta una gratuita as-
solutamente discreta e quindi senza esigenza di
riconoscenza o di «ritorno». Se, sul piano filo-
sofico, 'uomo biblico appare anzitutto come cre-
dente che fa esistere «Dio», questo atto di «in-
venzione», se si osa parlare in questo modo, con-
siste, da un punto di vista propriamente teologico,
nel conferire a Dio lo statuto di «soggettor; il
che implica un’«inversione» dello sguardo o una
«conversione» del soggetto umano che affronta
ormai il «reale» con stupore (thaumazein), adot-

Pensare la fede in Dio in epoca post-metafi

tando «in qualche modo» lo sguardo stesso di
Dio su di lai: «Nella tua luce, noi vediamo la lu
ce», canta il salmista, seguito da tutta una tra-
dizione che usa la metafora dell’«<immagine» e
dello «specchio» per attribuire 'azione della sa--
pienza o del Logos nell’umanita a Dio {cf. Sap -
7,265, 1Cor 13,12; 2Cor 3,18).77 o
La libera creativita della «fede» viene assup+ -
ta in quest’esperienza dossologica; essa non & -
annullata, poiché il silenzio di «Dio» ne & la ri- .
produzione. Anche questo silenzio assume, nel- -
I’atto stesso di pregare ¢ lodare Dio, una nuova

connotazione; ora esso abita la fede, la trascen-" -

de dall’interno e I'ingloba al tempo stesso come .

ingloba tutto il «reale», manifestandosi come " " -

semplice «si» divino. Percid Patto di fede pro-
priamente teologale resta il risultato di una sin-
tesi che simultaneamente si prova e si compren-

de come realizzazione, persino come incarna-. -

zione di un «disegno divino»'® di cui pud ren-
dere conto solo un pensiero narrativo in forma .
olistica; lo mostreremo nella seconda part

Di fronte ai rischi della storia e aille’thoit

dubbiamente la confesszone d1 fede dell’a 'osto




CarrroLo 1

lo Paolo ne & I’espressione pin alta. Concluden-
do un lungo processo di riflessione condivisa con
1 Romani, egli afferma: «Ritengo (logizomai) in-
fatti che le sofferenze del tempo presente non
siano paragonabili alla gloria futura che sara ri-
velata in noi» (Rm 8,18). La conservazione ¢ la
proclamazione di un vangelo fin nella prova del
male e della morte pud avere come soggetto so-
lo Dio: bonta radicale di colui «che di vita ai
morti e chiama all’esistenza le cose che non esi-
stono» (Rm 4,17).

L’aporia della condizione
post-metafisica

Al punto in cui siamo giunti nell’argomen-
tazione della fede a favore della sua propria con-
sistenza, possiamo gia ritornare sull’aporia ine-
rente alla questione della verita, cioé Pinespu-
gnabile unita del «vero» e la minaccia che sem-
bra pesare su di essa a causa dell’insuperabile
pluralitd delle convinzioni ultime che coabita-
no pit o meno difficilmente in seno alla stessa
umartita.

Riguardo al modo specifico della tradizione
biblica e cristiana di affrontare questa aporia in-
superabile, la forma propria che le da consiste
nell’assumere fino in fondo la fragilita umana

Pensare la fede in Dio in epoca post-metafisica

che quest’enigmatica condizione produce: 1a fe~
de «prende su di sé» la menzogna, la violenzae -

ogni esclusione, persino P'assenza di ogni inte- "
resse per il vero; essa applica semplicemente la re- - -

gola d’oro (cf. Mt 7,12) riguardo alle altre con-
vinzioni assiali del’umanita.

Integrare in questo modo la prospettiva al-
trui, qualunque essa sia, al punto da prendere su
di sé le situazioni limite dell'intersoggettivita uma-
na, compreso Ieventuale rifiuto di comunicare, si-
gnifica identificare la veritd in definitiva con un
modo di comunicare con Paltro; un modo che il
Nuovo Testamento, in particolare 'apostolo Pao-
lo, riconosce al Messia che & per lui Gesu di Na-
zaret. Questa prospettiva, che st pud chiamare
«kenotica» (cf. Fil 2,5s) o assimilare alla «santi-
ta» biblica, suppone non solo che il soggetto man-
tenga fino in fondo la coerenza con se stesso (con-
cordanza fra pensieri, parole e atti) e attivi la sua

capacitd paradossale di mettersi (con simpatia€ ..

compassione) al posto dell’altro senza mai la=-
sciare il proprio posto; ma essa implica anche e
soprattutto che, precisamente nelle s;tuazxon" :

mite della comunicazione, sia cambiato il suo !

rapporto con la morte; su questo ntomero p}u

esplicitamente nell’ultima parte.-

La fede, che come abbiamo detto esphc1ta ed o

estrapola, in un processo di-valutazione epon---




Capmoro 1

derazione, tutto cid di cui dispone per affronta-
re situazioni inedite di comunicazione, assimila
guesta santtd assolutamente non esigibile a Dio,
considerato come colui che rende possibile nel-
la storia «"improbabile», persino «’impossibi-
le». Nella sua forma propriamente dossologica
di spossessamento di sé, essa da cosi alla sua
bonta radicale il suo ultimo significato, al qua-
le mirano la teologia del XX secolo e il concilio
Vaticano II quando usano Pespressione para-
dossale di «auto-rivelazione di Dio come miste-
ro» {Dei verbum, nn. 2 e 6: EV 1/873 e 878).

Notiarno, per concludere questo primo tem-
po, che tale concetto risponde perfettamente al-
le esigenze di un pensiero post-metafisico, inau-
gurato mediante la messa in risalto della moda-
lita della fede: se Dio ha donato tutto, compre-
so se stesso — come indica la nozione di «auto-
rivelazione», — allora si comprende non solo il si-
lenzio di colui che ha detto tutto, ma anche la
forma ultima di una fede che non pud che esse-
re un atto libero senza alcuna garanzia, riceven-
do da Dio - senza confusione con le nostre con-
quiste cognitive e tecniche — cid che per sempre
lui solo pud donare all’uomo, cioé se stesso nel-
la sua santitd assolutamente gratuita.

Queste riflessioni sul pensiero di Dio nel-
'epoca post-metafisica riuniscono tutte le con-

Pensare la fede in Dio in epota post-metafisica’

dizioni per liberare i racconti di Dio da wi’uti- "
lizzazione puramente circostanziale, persino fol-"
kloristica, e introdurli in una teologia narrativa -
che non schiva la pretesa della fede di porre Dio
in posizione di «soggetto» di un intrigo univer-
sale. E cid che mi propongo di fare ora, nel se-
condo tempo.




