INTRODUZIONE

11 problema dell’arte sacra & oggi posto con clamore; prova che que-
sta arte non esiste piti, nonostante alcuni sforzi laboriosi impiegati da
taluni per farci credere al valore di alcune contestabili produzioni in ta-
le ambito. Pud darsi che al giorno d’'oggi esista un’arte religiosa, ma cer-
to non un’arte sacra. In effetti, fra queste due nozioni ¢'¢ qualcosa di
pitt che una semplice sfumatura: ¢’¢ una differenza radicale. Nello stes-
so tempo, per contro, la nostra epoca ¢ paradossalmente posta di fron-
te alle pilt numerose rivelazioni e testimonianze che ci siano mai state
riguardanti l'autentica arte sacra. Mentre gli storici dell'arte come Male
e Focillon analizzano e inventariano le ricchezze delle nostre cattedrali,
altri etnologi, storici delle religioni e architetti quali Eliade, Mus, Coo-
maraswamy, Schwaller de Lubicz, Hambidge, Moessel, Ghyka, et coete-
ra, studiano gli edifici sacri dell’ Estremo Oriente, dell'India, dell'Egitto
e dell’antichita classica introducendoci al significato proprio di questi
monumenti e sulle concezioni di prospettive fino ad oggi insospettate.
Le loro conclusioni, ugualmente verificate sui nostri edifici religiosi -
in particolare quelli del Medio Evo —, hanno sconvolto da cima a fondo
il nostro modo di comprenderli che, sino dall’epoca romantica, & fasti-
diosamente dominato dal sentimentalismo, dal moralismo e dall’«este-
tismo», ovvero da una concezione individualista e «letteraria» dell’arte
sacra. Queste sono precisamente le caratteristiche dell’arte religiosa — e
profana, beninteso —, mentre la vera arte sacra & di natura non sentimen-
tale o psicologica, ma ontologica e cosmologica. Percio questa arte sacra



12 IL SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

non appare pill, seguendo 'esempio dell'arte moderna, come il risulta-
to dei sentimenti, delle fantasie, fosse anche del «pensiero» dell’artista,
ma piuttosto come la traduzione di una realta che oltrepassa largamen-
te i limiti dell'individualita umana. E questa la peculiarita dell'arte sa-
cra: essere un'arte sopra-umana. Pensiamo che sia urgente far passare
ai fatti le conseguenze di questa riscoperta del significato e dei principi
dell'arte del costruire, in un tempo in cui si fabbricano cosi tante chie-
se, che forse soddisferanno certi snobs, sempre desiderosi di apparire
all'«<avanguardia», ma che di certo non soddisferanno l'autentica élite
intellettuale né I'immensa maggioranza della popolazione.

Per tale ragione sara anzitutto necessario ricordare l'elevata dignita
dell'arte, che & la traduzione sul piano sensibile della Bellezza ideale:
perché la Bellezza ¢ una forma del Divino, un attributo di Dio, «un 7i-
flesso della Beatitudine divina» (F. Schuon) e anche della Verita divina,
fondamento dell'Essere. Ecco perché, secondo la formula platonica, il
Bello & «lo splendore del Vero»3. L'arte sacra & il veicolo dello Spirito di-
vino; la forma artistica consente di assimilare direttamente — e non in
maniera discorsiva, come & per la ragione — le verita trascendenti e so-
pra-razionali. Non dobbiamo d'altro canto dimenticare che l'arte puo
nello stesso tempo veicolare delle influenze nefaste: la pesantezza delle
forme, quando & di un certo tipo, & una manifestazione del satanismo, il
polo inverso della Bellezza divina, come nel caso di certe produzioni
dell’arte religiosa contemporanea pitt o meno uscite dal surrealismo, il
cui carattere «demoniaco» non & contestato da alcuno e persino affer-
mato dai suoi propri autori4. Per misurare la vera portata dell'arte sacra
& necessario afferrarla nella sua causa prima, che e il Verbo creatore;
giustamente, implicando la creazione il dono della forma, si puo dire
che il Verbo & I'Artista supremo in quanto principio formale dominante
il caos in cui la «luce» rischiara le «tenebre». La perfezione del Verbo,
dice Dionigi 'Areopagita, & «forma informante tutto cio che é informe»;

3. [Si noti come del tutto recentemente l'incipit dellenciclica Veritatis Splendor di
Giovanni Paolo II sia costituito dalla seguente lapidaria acclamazione: «Lo splendore della verita
rifulge in tutte le opere del Creatore»).

4.  Questo carattere demoniaco del surrealismo & provato anzitutto dalla «<menzogna»
che esso diffonde quanto al suo stesso oggetto; in effetti, cid che pretende di raggiungere — e che
definisce «surreale» — non &, al contrario, che una «sotto-realta», un miraggio del nulla, una ca-
duta nel caos infra-umano, in quell’'«inconscio» che Gide - in questo caso ben ispirato - chiama-
va «la tana del diavolo».



INTRODUZIONE 13

ma poi aggiunge: «nella misura in cui essa é principio formale, non é di
meno informe in tutto cio che ha forma, poiché trascende ogni forma».
Giustamente, il fine dell’arte & di rivelare 'immagine della Natura divina
impressa al creato, ma nascosta in lui, realizzando degli oggetti visibili
che siano simboli del Dio invisibile. L'arte sacra & quindi come un pro-
lungamento dell'Incarnazione, della discesa del divino nel creato, € a
questo titolo si potrebbe estendere all'arte in generale la giustificazione
delle icone data dal secondo Concilio di Nicea: «Il Verbo indefinibile del
Padre si ¢ lui stesso definito assumendo la camne [...] Reintegrando l'im-
magine sporcata nella sua forma primitiva, Egli l'ha penetrata di Bellezza
divina. Confessando tutto cio noi la riproduciamo in opere e in atti»S.

E ben evidente che in un’arte cosi concepita, che ha un valore quasi
«sacramentale», artista non pud lasciarsi guidare dalle sue proprie i-
spirazioni; il suo lavoro non consiste nell’esprimere la propria persona-
lita, ma nel cercare una forma perfetta rispondente a dei sacri prototipi
d’ispirazione celeste. Questo per dire che l'arte non & sacra per l'inten-
zione — soggettiva — dell'artista, ma per il suo contenuto oggeftivo: e a
sua volta il contenuto non ¢ altro che I'insieme delle visioni corrispon-
denti, nell'ambito delle forme sensibili, a delle leggi cosmiche che e-
sprimono esse stesse dei principi universali. Cosi l'estetica si ricollega
gerarchicamente alla cosmologia e, attraverso di essa, all'ontologia e al-
la_metafisica. Tale ordine gerarchico determina il carattere essenziale
dell’arte sacra che & quello di essere simbolica, cioe di tradurre per
mezzo di immagini polivalenti la corrispondenza che collega i diversi
ordini della realta, di esprimere attraverso il visibile l'invisibile e di
condurvi l'uomo.

In questa prospettiva, per ritornare adesso all'oggetto specifico del
nostro libro, una chiesa non & semplicemente un monumento, ma & un
santuario, un tempio. Il suo fine non & solo quello di «riunire dei fede-
li», ma di creare per essi un ambiente che permetta alla Grazia di ma-
nifestarsi meglio; e raggiunge lo scopo nella misura in cui riesce a tra-
sportare, a canalizzare al suo interno in un sottile gioco di influenze
verso una meta — la comunione con il Divino -, il flusso delle sensazio-

5. [Chr. Heinrich Denzinger-Alfons Schénmetzer, Enchiridion symbolorum definitionum
et declarationum de rebus fidei et morum, XXXVI editio, Herder, Barcellona-Friburgo-Roma
1976, nn. 600-609]. '



14 IL SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

ni, dei sentimenti e delle idee. Il santuario delle grandi epoche —ed & a
lui che ci dobbiamo riferire per raccogliere un insegnamento conforme
ai principi ed eventualmente applicabile alle nuove produzioni — & uno
«strumento» di raccoglimento, di gioia, di sacrificio e di ascesi; in pri-
mo luogo attraverso la combinazione armoniosa di mille simboli che si
fondono nel simbolo totale che & esso stesso, e poi offrendosi come un
ricettacolo ai simboli della liturgia, il tempio costituisce con quest'ulti-
ma la pitt prodigiosa incantazione che possa preparare I'uomo per pren-
dere coscienza della discesa della Grazia, dell’epifania dello Spirito nella
corporeita. Abbiamo accennato alla liturgia perché non la si puo separa-
re dal tempio che & costruito per lei, e speriamo di poter mostrare la
profonda unita che & soggiacente all'organizzazione dell'uno e dell’altra.

Queste considerazioni preliminari, definendo lo spirito del nostro
studio, convinceranno sin dall'inizio i nostri lettori che non gli voglia-
mo dare un tono polemica. I «dibattiti» sull’arte sacra sono gia stati
numerosi e lo saranno senza alcun dubbio per molto tempo ancora, al
punto che noi crediamo che si potranno prolungare indefinitamente e
senza alcuna utilita se non si ricomincia a ricordare la vera natura di
quest’arte, in particolare per quanto concerne l'architettura e i suoi
principi essenziali. La decadenza dell’arte contemporanea & dovuta
all’'oblio pressappoco totale di questi principi; la loro riscoperta dovreb-
be portare gli artisti a creare nuovamente delle opere, certo non identi-
che a quelle del passato — perché & impossibile e non auspicabile —, ma
analoghe, in quanto emananti da un medesimo centro spirituale. Ricor-
dare dei principi, questo & il nostro scopo. Il merito delle nostre rifles-
sioni, se esse ne hanno uno, sara propriamente quello di non trasmette-
re mai un punto di vista individuale, ma sempre, al contrario, di verita
d'ordine autenticamente tradizionale®, le sole che presentano un inte-
resse in questo ambito. Senza voler minimamente scrivere un trattato
dialettico, vorremmo semplicemente aiutare il lettore a riscoprire la si-
gnificazione profonda che cela un santuario quando questi & cio che do-

6.  Precisiamo subito il significato che diamo a questo termine che incontreremo spesso
nel prosieguo. «Tradizionale» ¢ preso da noi nel suo senso stretto e designera tutto cid che &
conforme alla tradizione autentica, non umana, che, per ]'ambito di cui ci occupiamo, riveste u-
na duplice forma: canoni ecclesiastici propri all'arte cristiana in quanto tale e canoni universali
dell'arte sacra dedotti dalle conoscenze metafisiche. Si notera quindi che nel nostro spirito il ter-
mine «tradizionale» significa tutt'altra cosa che «tradizionalista».



INTRODUZIONE 15

vrebbe essere. Avendo cosi definito il nostro scopo, i limiti del nostro
studio sono percid immediatamente ben delineati: non intendiamo as-
solutamente dire tutto — cid non & importante — ma semplicemente di-
segnare le grandi linee del simbolismo del tempio e mostrare infine co-
me esso sia ordinato all'azione liturgica.

Questo libro si indirizza ad un pubblico illuminato, non a degli
specialisti. Percio abbiamo rinunciato a fornire in maniera generale i
nostri riferimenti; non 'abbiamo fatto che eccezionalmente, quando si
trattava di un qualche punto particolare o di un dettaglio di pura erudi-
zione. Ma per le opere che sono alla base del nostro studio noi le citere-
mo solamente nella bibliografia che si trova alla fine del volume, poi-
ché che i continui riferimenti a questi lavori avrebbero considerevol-
mente appesantito I'esposizione.

Fra queste opere dobbiamo menzionare in maniera del tutto spe-
ciale quelle di René Guénon che per noi sono state fondamentali. Se
oggi & possibile conoscere cosi chiaramente il simbolismo architettoni-
co nei suoi principi, & a lui che lo si deve. In seguito, e nel suo stesso
spirito, Frithjof Schuon, Titus Burckhardt, Ananda Kentish Coomara-
swamy e Luc Benoist hanno esplorato questi territori e vi hanno porta-
to una luce ancora troppo sconosciuta e di cui abbiamo largamente ap-
profittato. Infine, dal punto di vista propriamente tecnico, le opere di
Ghyka ci sono risultate indispensabili. Ci & gradito poter riconoscere
quello che dobbiamo a tutti; che essi trovino qui il giusto omaggio che
e loro dovuto.



Capitolo Primo

SIMBOLISMO TEOLOGICO
E
SIMBOLISMO COSMOLOGICO

Il simbolismo delle chiese non & una cosa del tutto ignorata dai fe-
deli; delle osservazioni, talvolta pertinenti, fatte nel corso di un’omelia
per la festa della Dedicazione, delle indicazioni raccolte qui e la attra-
verso delle letture, non passano senza lasciare delle vestigia nelle me-
morie. Non si ignora che la chiesa di pietra rappresenta la Chiesa delle
anime, il corpo mistico, che le pietre dell'edificio designano allegorica-
mente le «pietre vive» che sono i fedeli, che il tempio terrestre evoca la
Gerusalemme celeste, etc. Ma tutto cidé non parla che mediocremente
all'anima, perché ci si accontenta il pitt delle volte di procedere per af-
fermazioni pure e semplici, anziché ricollocarle nel contesto di un sim-
bolismo piu vasto che le chiarirebbero; affermazioni fondate senza
dubbio sulla Scrittura e dunque degne di fede, ma che I'anima dell'udi-
tore non comprende e non gusta in profondita in quanto non stimola-
no lo spirito. Ed ecco che, quando si cerca di approfondire un po’ la
spiegazione della significazione mistica del tempio, ci si accontenta ge-
neralmente di citare, sempre senza altre motivazioni serie, gli schemi
ingegnosi trasmessi da Durando di Mende nel suo Rational des offices
divins: si apprende cosi che le finestre della chiesa significano la schiet-
ta ospitalita e la tenera carita, che le vetrate raffigurano le Sacre Scrit-
ture, che il pavimento rappresenta il fondamento della nostra fede op-
pure, a causa della loro umilta, i poveri in spirito, che le travi che uni-



18 IL SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

scono le diverse parti della chiesa sono i principi del mondo o i predi-
catori che difendono e sostengono l'unita della Chiesa, che gli stalli so-
no gli emblemi delle anime contemplative, che la sacrestia dove si de-
pongono i vasi sacri & il seno della Beata Vergine Maria, etc., etc. Que-
sti significati non sono, probabilmente, da rigettare, ma & certo che so-
no secondari e superficiali, e che la proliferazione di questo allegori-
smo e l'abuso che ne & stato fatto hanno contribuito, in larga parte, a
gettare discredito sul vero simbolismo. Quale importanza gli si puo at-
tribuire se ci si riduce a questa insignificante emblematica?! E necessa-
rio, crediamo, distinguere accuratamente due tipi di simbolo molto di-
versi fra loro: il simbolo intenzionale (o convenzionale) e il simbolo es-
senziale. Le significazioni riporiate da Durando degli stalli, delle fine-
stre, delle travi, etc., sono dei simboli intenzionali e, in una certa misu-
ra, artificiali, perché non li si vede giustificarsi immediatamente attra-
verso la natura dell'oggetto che & il loro primo termine. 1l senso spiri-
tuale o morale non vi appare che come «riportato» e non convince af-
fatto, dato che si sente bene che & intercambiabile, e la prova migliore &
che talvolta si ¢ dato degli oggetti in questione una significazione total-
mente diversa, cosa impossibile nel vero simbolismo, o simbolismo es-
senziale. Quest’ultimo si definisce esattamente per il suo legame intimo
e indissolubile che lega 'oggetto materiale alla sua significazione spiri-
tuale, per quell'unione gerarchica e sostanziale analoga a quella dell'a-
nima e del corpo, della realta visibile con l'invisibile, unione percepita
dallo spirito come un tutto organico, un’ipostasi concettuale, una sinte-
si folgorante di conoscenza e un'intuizione quasi istantanea. Il simboli-
smo, in questo caso, non fa che esplicitare una realta spirituale che esi-
ste gia implicitamente nell'oggetto, nel cuore dell'oggetto in cui abita
come il suo essere intimo. Questo ¢ il caso dell'acqua battesimale o del
pane eucaristico. Occorre perd introdurre a questo punto un'altra di-
stinzione. Nei simboli essenziali, fondati sulla natura medesima degli
oggetti, vi sono dei simboli d’ordine cosmologico e dei simboli d’'ordine

1. Non si creda, tuttavia, che il libro di Durando di Mende sia senza valore. A fianco degli
aspetti come quelli che abbiamo citato, che pullulano, vi si trovano menzionati dei simboli esatti,
del tutto tradizionali, che avremo ['occasione di segnalare in questo studio. Solo che quest’'opera
& un guazzabuglio dove il buono & vicino al mediocre. In ogni caso, il Rational & il riassunto il
pitt completo del simbolismo liturgico nel Medio Evo; esso trasmelie I'essenziale degli autori an-
teriori che hanno trattato il medesimo soggetto, come Beleth, Sicardo e Onorio di Autun. - (Su
questa letteratura, si veda I. Sauer, Die Symbolik des Kirchen-gebdiudes, 1902, pp. 1-37).



SIMBOLISMO TEOLOGICO E SIMBOLISMO COSMOLOGICO 19

teologico. Quando si dice, per esempio, che la chiesa di pietra & la figu-
ra della Gerusalemme celeste, o della Sposa di Cristo, o dell'anima fe-
dele, o del Corpo di Cristo, o del Corpo mistico, si enuncia un simbolo
teologico. Questo simbolismo & certamente il pitt elevato nella sua es-
senza, sebbene appaia difficilmente come tale al primo approccio, o
per meglio dire esso sembra, allo spirito non preparato, pressappoco i-
dentico ai simboli convenzionali. Cid non & vero. I simboli teologici,
perlomeno i grandi simboli del genere che citeremo, sono dei simboli
essenziali. Perché, allora, non 1i si percepisce in una sintesi folgorante,
in quella intuizione istantanea di cui abbiamo parlato poc’anzi? Tale
domanda ci porta a fare un'osservazione della piti grande importanza.
La risposta & che nel sistema mentale della maggioranza dei nostri con-
temporanei mancano tutta una serie di rappresentazioni cosmologiche,
una «immagine del mondo», o meglio, come diceva Duhem, un «siste-
ma del mondo» per cogliere veramente queste figure. Nelluomo mo-
derno il mondo & percepito come un agglomerato di fenomeni, mentre
per 'uomo tradizionale — in Occidente, grosso modo fino a Cartesio — il
mondo € un organismo armonioso e gerarchizzato, di cui si trova la
formulazione cristiana in Dionigi 'Areopagita e che da lui risale a Pla-
tone. La concezione moderna € puramente guantitativa, ovvero il mon-
do & percepito come forza e materia che producono i fenomeni, e con-
seguentemente non c'¢ «chiave» del mondo, mentre la scienza moder-
na si inaridisce in scoperte senza dubbio spettacolari, ma che differi-
scono indefinitamente la speranza di una spiegazione reale delle cose.
Al contrario, nella concezione tradizionale e qualitativa, si considerano
di meno i fenomeni e le forze materiali rispetto la struttura interna del
mondo, la sua architettura spirituale, dedotta da una metafisica, quella
di Platone, adattata via via dai primi Padri2. In quest'ultima visione del
mondo, o cosmologia, l'unita quasi spirituale che unisce le parti dell'u-
niverso permette di scoprire, anzitutto, delle analogie e delle corrispon-
denze tra le parti e, in seguito, entro queste parti e il loro modello onto-
logico che ¢ in Dio e attraverso il quale Dio le ha create, realizzate
nell’'ordine dello spazio e del tempo. Cosi si fonda il simbolismo co-

2. Questo fino al secolo XII. Si constata poi un riadattamento conforme ad un'orienta-
mento aristotelico (san Tommaso), riadattamento dovuto all'evoluzione degli spiriti, ma sempre
conforme alla Verita.



20 IL SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

smologico, che si sviluppa su due livelli gerarchici: simbolismo della
parte con il tutto nell'universo e, su di un piano superiore, simbolismo
dell’'universo e delle sue parti con il mondo divino:

«Tutte le cose e ciascuna delle loro proprieta — scrive san Bonaventu-
ra — mostrano la Saggezza divina, e colui che conosce tutte le proprieta
degli esseri vedra chiaramente questa Saggezza. Tutte le creature del mon-
do sensibile ci conducono a Dio: perché sono le ombre, le descrizioni, le
vestigia, le immagini, le rappresentazioni del Primo, del Saggissimo,
dell’eccellente Principio di tutte le cose; esse sono le immagini della Fonte,
della Luce; della Pienezza eterna, del sovrano Archetipo: sono dei segni
che ci sono stati lasciati dal Signore stesso».

Questo per il simbolismo «verticale», dal mondo a Dio; ed ecco ora
un testo di mons. Landriot per illustrare il simbolismo «orizzontale»,
dalle parti al tutto ¢ delle parti fra di loro:

«ll simbolismo é una scienza ammirabile che getta una luce meravi-
gliosa sulla conoscenza di Dio e del mondo creato, sulle relazioni del
Creatore con la sua opera, sui rapporti armoniosi che uniscono insieme
tutte le parti di questo vasto universo... La chiave dell'alta teologia, della
mistica, della filosofia, della poesia e dell'estetica, la scienza dei rapporti
che uniscono Dio ¢ la Creazione, il mondo naturale ¢ il mondo sopranna-
turale, la scienza delle armonie esistenti fra le differenti parti dell’'universo
e che costituiscono un tutto meraviglioso di cui ogni frammento suppone
laltro reciprocamente, un centro di conoscenza, un focolare di dottrina
luminosa».

Si trova cosi ristabilita, nell'insieme delle rappresentazioni mentali,
il gruppo che mancava, che manca alluomo contemporaneo, per per-
cepire la realtad profonda dei simboli teologici che la Chiesa offre alla
contemplazione. In effetti, questi simboli teologici spesso non sono
comprensibili che per relazione a dei simboli cosmologici che sono lo-
ro soggiacenti e che, per cosi dire, li sostengono, per la ragione molto
semplice che l'uomo, essendo immerso nel mondo sensibile, deve rag-
giungere il divino attraverso la «figura» di questo mondo, propriamen-
te con l'aiuto dell’arte. Per 'uomo tradizionale, che respira e pensa con
tutto il suo essere in un universo organico e gerarchico, la situazione
non comporta alcuna difficolta: il simbolo cosmologico, chiave del sim-



SIMBOLISMO TEOLOGICO E SIMBOLISMO COSMOLOGICO 21

bolo teologico, gli & presente ed evidente, sebbene quasi sempre impli-
cito, nelle creazioni dell'arte. Per 'uomo moderno non esiste pit1 ed &
necessario farlo rivivere.

Tali considerazioni ci hanno quindi portato a definire pili precisa-
mente il nostro obiettivo in quest'opera: partendo dai dati del simboli-
smo teologico fondati sulla Scrittura, cercheremo di ritrovare il simbo-
lismo cosmologico soggiacente, talvolta affiorante e talaltra, al contra-
rio, profondamente nascosto, grazie al quale il primo acquisira tutta la
sua importanza e la sua risonanza. Perché, dice san Tommaso, «come
un maestro eccellente, Dio si é preso cura di lasciarci due scritti perfetti,
al fine di educarci in un modo che non lasci a desiderare: questi due libri
sono la Creazione e la Sacra Scrittura».

Ma prima di entrare nel vivo del nostro argomento faremo ancora
un'ultima osservazione, peraltro in rapporto alla precedente, che ci
sembra della piti grande importanza perché quanto stiamo per dire
guidera, in parte, tutta la prospettiva del nostro lavoro. Ecco di cosa si
tratta. Da una parte il simbolismo del tempio e della liturgia &, in fon-
do, cosmologico; & un fatto; ma, d'altro canto, il cristianesimo in se
stesso e all'origine non possedeva un simbolismo cosmologico, almeno
direttamente. La visione delle cose cristiana — o, piu1 esattamente, cri-
stica — non ricopre questo aspetto e non ha un linguaggio cosmologico:
essa ¢ puramente spirituale e mistica. Ma nelle aree di espansione, sin
dagli inizi, il cristianesimo incontra delle tradizioni religiose che utiliz-
zano precisamente questo linguaggio; le religioni antiche del Bacino
mediterraneo e del Medio Oriente erano cid che si dice delle «religioni
cosmiche» e, in gran parte, solari, forme abituali delle grandi religioni
dette «naturali». Il cristianesimo non ebbe alcuna ragione di rifiutare
gli elementi di queste tradizioni capaci di indirizzare alla vita religiosa
che si voleva instaurare. Al contrario, &€ uno dei tratti fondamentali del
cristianesimo quello di essere «cattolico», ovvero «universale», in tutti
gli ambiti ed in particolare in questo: il cattolicesimo ha sempre affer-
mato l'esistenza di una Rivelazione primitiva che, nonostante le dege-
nerazioni successive, permane allo stato sporadico in tutte le tradizioni
religiose3; si puo, a questo proposito e con tutta la prudenza necessa-

3.  L'unione del popolo ebraico con questa tradizione primordiale nel suo nucleo rimasto
intatto ¢ avvenuta al momento dell'investitura di Abramo da parte di Melchisedek, precedente
detentore dell'Ortodossia.



22 IL SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

ria, parlare di un pre-cristianesimo o, pil esattamente, per riprendere
le parole di Joseph de Maistre4, di un cristianesimo eterno che si con-
fonde con questa rivelazione primitiva fatta nel Giardino dell'Eden. 1l
cristianesimo ha dovuto, in particolare, assumere dagli inizi 'eredita
delle confraternite artigianali, soprattutto quelle dei costruttori, che u-
tilizzavano per la natura stessa dei loro lavori un simbolismo cosmolo-
gico necessariamente legato a quello delle antiche religioni>.

Non ci si stupira, dunque, di ritrovare nella nostra arte sacra i temi
di questo simbolismo mescolati ai temi propriamente cristiani, con i
quali si sono del resto perfettamente armonizzati a causa della loro
conformita alle regole sacre universali.

4. [l riferimento & alla Memoire au Duc de Brunswick (in Joseph de Maistre, (Euvres,
vol. 11, Ecrits Magonniques, Slatkine, Genéve 1983, pp. 75-120), in cui, peraltro, l'autore savoiar-
do riprende un concetto («la vera religione ha ben di piu che diciotto secoli: essa nacque il giorno
in cut nacquero i giorni») espresso da sant’Agostino nelle Retractationes, 1, XIII, 3].

5. Un fenomeno analogo si & prodotto in un altro ambito, quello giuridico. Il cristianesi-
mo, non avendo una legislazione rivelata, ha adottato il diritto romano che, in tutto cié che ave-
va di accettabile, rappresentava la legge naturale.



Capitolo Secondo

ORIGINE CELESTE DEL TEMPIO

Queste osservazioni sul duplice simbolismo degli edifici religiosi ci
permettono di chiarire la questione che, crediamo, & necessario esami-
nare sin d’'ora perché condiziona le successive: si tratta dell’'origine ce-
leste del tempio. Nel pensiero tradizionale, in effetti, la concezione del
tempio non & lasciata all'ispirazione personale dell’architetto, ma & da-
ta da Dio stesso. In altre parole il tempio terrestre ¢ realizzato confor-
memente ad un archetipo celeste comunicato agli uomini attraverso
I'intermediazione di un profeta, e questo & cid6 che fonda la legittima
tradizione architettonical.

Cosj, i differenti santuari dell’Antico Testamento sono stati edificati
seguendo le indicazioni di Dio. E detto, a proposito di Bezaleel ¢ Oo-
liab, gli architetti designati per I'Arca dell’'alleanza, che Dio «li ha riem-
piti di sapienza, di intelligenza, di scienza per ogni sorta di opere, per in-
ventare tutto quello che si pud fare» (Es 35, 31-32). Tutto cio che riguar-
da il tempio mosaico da luogo a delle dettagliate prescrizioni del Si-
gnore: «Essi mi faranno un santuario e io abiterd in mezzo a loro. Essi
lo faranno conformemente a cio che mostrerd, secondo il modello del ta-
bernacolo, e secondo il modello di tutti gli arredi...» (Es 25, 8-9).

1.  Si constata l'esistenza di questo archetipo celeste anche in altri ambiti. Cosi, il libro
dell'Apocalisse & redatto dietro dettatura di un angelo e il piano del Castello interiore fu presenta-
to a santa Teresa d’Avila sotto forma di una visione splendente; cosi le sante icone di Cristo e del-
la Vergine sono tradizionalmente dipinte seguendo immagini «acheropite» {«che non sono fatte
da mano d'uomos), in particolare il famoso Mandillon, sparito, ma di cui una copia & conservata
nella cattedrale di Laon. t



24 IL SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

Davide consegna a suo figlio Salomone le regole ricevute da Dio e
che presiederanno alla costruzione del tempio:

«Davide diede a Salomone suo figlio il modello del vestibolo e degli e-
difici, delle stanze per i tesori, dei piani di sopra e delle camere interne e
del luogo per il propiziatorio, inoltre la descrizione di quanto aveva in a-
nimo» (I Cr 28, 11-12).

«Mi hai detto di costruirti un tempio sul tuo santo monte [dice a Dio
Salomone], un altare nella citta della tua dimora, un'imitazione della
tenda santa che ti eri preparata fin da principio» (Sap 9, 8).

Ezechiele, a sua volta, vede in visione la descrizione del tempio da
costruire; gli appare un essere soprannaturale che tiene una canna per
misurare e che da al profeta sia la descrizione che tutte le misure del
tempio. Finalmente, Dio dice a Ezechiele: «Tu, figlio dell'uomo, descrivi
questo tempio alla casa d'Israele [...]. Ne misurino la pianta [...]. Manife-
sta loro la forma di questo tempio, la sua disposizione, le sue uscite, i
suoi ingressi, tutti i suoi aspetti, tutti i suoi regolamenti, tutte le sue for-
me e tutte le sue leggi: mettili per iscritto davanti ai loro occhi, perché os-
servino tutte queste norme e tutti questi regolamenti e li mettano in prati-
ca» (Ez 43, 10-11).

Si potrebbe ancora citare il caso dell’Arca di Noé, della quale i det-
tagli per la costruzione e delle misure furono dati da Dio (Gen 6), per-
ché I'Arca ¢ considerata come figura della Chiesa e, conseguentemente,
del tempio visibile. La forma e le dimensioni dell'Arca sono state inter-
pretate, presso i primi Padri, in un senso nettamente ecclesiale?.

Sappiamo, comunque, l'obiezione che ci verra fatta. Ci verra detto
che questa concezione poteva essere vera per il tempio di Gerusalem-
me, ma non per la chiesa cristiana. Esiste attualmente una tendenza
presso certi liturgisti a rifiutare di ammettere un qual si voglia legame
fra il tempio di Gerusalemme e, a fortiori, gli altri templi non cristiani e
la chiesa cristiana. Quest'ultima non avrebbe altra ragion d’essere che
di offrire un riparo all'<assemblea dei fedeli» e non godrebbe in alcun

2.  Cfr. Jean Daniélou, Sacramentum Futuri, pp. 86 ss. — In questo studio ci limitiamo a
studiare il simbolismo architettonico del tempio e non il suo simbolismo nautico, meno essen-
ziale e che non ha lasciato che delle tracce, in particolare nel termine navata applicato al corpo
dell’'edificio.



ORIGINE CELESTE DEL TEMPIO

e T T

S L TR h,
A R LR s T e

I Xt
oo

I santi Pietro, Paolo e Stefano appaiono in sogno all’abate Gunzo
e svolgono delle corde per indicargli il piano della futura basilica di Cluny
(Miniatura della vita di sant'Ugo — Biblioteca Nazionale, XII secolo).



26 IL SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

modo il ruolo del tempio ebraico in quanto dimora della divinita e
quindi oggetto sacro di per se stesso, nonché conforme a un modello
celeste. Per i difensori di questa teoria il solo tempio & il tempio spiri-
tuale costituito dalla comunita dei fedeli3.

Si tratta di un punto di vista del tutto inesatto che non tiene conto
della tradizione e, come vedremo pilt avanti, nemmeno della natura
stessa delle cose4. Potremmo opporre ai difensori di questa tesi lo stes-
so rituale di consacrazione delle chiese, che stabilisce senza posa un
parallelo fra il tempio cristiano e quello di Salomone, ma non li si di-
sturberebbe affatto: questo rituale, replicherebbero, & «sovraccarico»,
«intasato» di elementi e di «fioriture» che non rappresentano la «pura
concezione cristiana primitiva». Non ci attardiamo in polemica con
questa gente, perché pensiamo che le esposizioni che faremo delle real-
ta proprie al simbolismo del tempio li confonderanno e mostreranno
che la scienza tradizionale degli uomini di Chiesa, e in particolare dei
santi fondatori, della liturgia e dei rituali, ha tutto un altro valore ri-
spetto la scienza «storicista» di certi moderni che si impone talvolta
alluomo qualunque, senza fortunatamente far vacillare minimamente
coloro che hanno veramente un senso spirituale.

Qualsiasi cosa pensino dunque i «puristi», il tempio cristiano fa
ben seguito, con le sue differenze, al tempio degli Ebrei ed & questo che
la tradizione afferma sin dalla pitt remota antichita. Un documento ca-
pitale a tal proposito & quello di san Clemente di Roma che, occupan-
dosi degli uffici divini, afferma: «Dio stesso ha indicato, in virti della

3. Per chiarire la questione basterebbe studiare le successive denominazioni ufficiali del
tempio (naos): basilica, kyriakon (da cui Kerk, Kirche) ed ecclesia. Cfr. Charles Mohrmann, in
Revue des sciences religieuses, 1962, pp. 155-174. A proposito della denominazione medievale
Maison Dieu («casa di Dio»), si osservi che & esattamente quella del tempio egiziano: hat-neter o
per-neter.

4. Su un piano molto generale, chi non si rende conto che a forza di «interiorizzare» in
tal modo la religione si finisce necessariamente per dimenticare cid che & «esteriore» e abbando-
narlo completamente al punto di vista profano? Non si esagerera mai il pericolo di questo atteg-
giamento. Il mondo esteriore si desacralizza (ci sono oggi persone che affermano essere questo
un «progresso»!) e cosi viene praticata in tutta la societd una breccia attraverso la quale lo spiri-
to laico precipita. Questo spirito, applicato inizialmente all'esteriore, finisce per confluire verso
l'interiore, cioé nell’'anima, dove mette a sogquadro tutte le nozioni spirituali. Cosi, il desiderio
sempre insoddisfatto di una certa «purezza» esagerata porta ad un risultato diametralmente op-
posto, dando una volta di piti ragione a Pascal: «Chi vuole fare l'angelo fa la bestia». E questo mo-
do di pensare, comunque, il responsabile in buona parte della decadenza dell'arte cosiddetta «sa-
cra», che ormai non & piu affatto sacra, spesso appena «religiosas in quanto frutto della pura i-
spirazione individuale.



ORIGINE CELESTE DEL TEMPIO 27

.d:," ¥

Sua Suprema volonta, il luogo in cui questi uffici vanno celebrati e chi li
deve celebrare» (Ad Cor., 1, 40). Commentando il brano, Meda dice mol-
to giustamente che se il Signore ha detto questo, Egli lo ha detto
nell’Antico Testamento, e che questo ¢ il significato delle parole di san
Clemente.

Identico deve essere stato il pensiero di san Paolino, vescovo di Ti-
ro e costruttore della Chiesa di questa citta. Nella sua Historia ecclesia-
stica Eusebio di Cesarea ha conservato il panegirico di questo santo,
dove & detto che egli eleva il tempio seguendo i principi di una ispira-
zione divina: avendo l'occhio dello spirito fissato sul maestro supremo
e prendendo per archetipo tutto cid che Lui vuole fare, egli ne ha ripro-
dotto I'immagine con tutta l'esattezza possibile, come Bezaleel che, pie-
no dello spirito di Dio, dello spirito di saggezza e di luce, fu scelto da
Lui per riprodurre nel simbolo del tempio I'espressione materiale del
tipo celeste; allo stesso modo Paolino, formandosi nell'anima un'imma-
gine esatta di Cristo, il Verbo, la Saggezza, la Luce, ha costruito un
tempio magnifico all’Altissimo sul modello di un tempio pitt perfetto,
quale emblema visibile del tempio invisibile (x, 4, 21); l'edificio & stato
costruito «seguendo le descrizioni fornite dai santi oracoli» (x, 43); e an-
cora: «Al disopra di tutte le meraviglie sono gli archetipi, i prototipi e mo-
delli significativi e divini [dell'architettura dei templi], ovvero il rinnova-
mento dell'edificio raziocinante e divino nell'anima» (x, 54). Tutta la di-
sposizione della chiesa & presentata nel dettaglio con il suo simboli-
smo. L'autore termina dicendo che il Verbo, ordinatore sommo di tutte
le cose, s'e fatto Lui stesso sulla terra una copia del tipo celeste che & la
Chiesa dei «primogeniti inscritti nel cielo», la Gerusalemme dell’Alto,
Sion, la Montagna di Dio e la Citta del Dio vivente (x, 65).

Questo documento & interessante perché ci mostra che presso i pri-
mi Padri la concezione cristiana del tempio, con la sua propria origina-
lita, si situa nella medesima prospettiva di quella dell’Antico Testamen-
to: il tempio cristiano & il riflesso sulla terra di un archetipo celeste, la
Gerusalemme dell’Apocalisse che ci viene presentata da san Giovanni
in maniera analoga a quella di Ezechiele. Come il profeta, san Giovan-
"ni ci ha trasmesso i prototipi delle dimensioni di questa nuova Gerusa-
lemme, dimensioni calcolate da un angelo architetto grazie a una can-
na d'oro (Ap 21). Questa Gerusalemme celeste & il simbolo capitale per



28 IL SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

lo studio che intraprendiamo. E lei che & al centro della liturgia della
Dedicazione, ed ¢ da lei che il tempio trae tutta il suo significato fonda-
mentale. Ora, — ed & questo che vogliamo dire per concludere con il
problema dell'archetipo costruttivo e i suoi riferimenti al giudaismo —
la Gerusalemme celeste sintetizza l'idea cristiana di «comunita degli e-
letti» e di «corpo mistico» e l'idea ebraica del tempio quale dimora
dell’Altissimo, e assicura la continuitad da un Testamento all'altro non-
ché, conseguentemente, da un tempio all’altro.

Tale aspetto appare ancora pill nettamente con lo studio del simbo-
lismo cosmologico di questa Gerusalemme celeste.



Capitolo Terzo

TEMPIO E COSMO

Ogni edificio sacro & cosmico, ovvero fatto ad imitazione del mon-
do. «La chiesa ¢é l'immagine del mondo», dice san Pier Damiani. Questo
perché il nostro corpo ¢ legato al mondo e perché dobbiamo pregare
Dio nella nostra condizione corporea!. Questimmagine & anzitutto
un'immagine «realista» nel senso che sui muri e sulle colonne della
chiesa sono rappresentati la terra e il cielo, gli animali e le piante, il la-
voro dell'uomo e le differenti condizioni sociali, la storia naturale e la
storia santa, al punto che si & potuto dire delle cattedrali che esse furo-
no delle enciclopedie visuali. Ma questo non & che un aspetto esteriore
— proprio soprattutto dei grandi edifici — di quanto vuol dire san Pier
Damiani. Il tempio non ¢ solo un'immagine «realista» del mondo, & an-
cora di pitt un'immagine «strutturale», che riproduce la struttura inti-
ma e matematica dell'universo. Qui si trova la fonte della sua bellezza
sublime. Poiché la bellezza della forma, dice Platone nel Filebo (51 C),
«non é cio che comunemente s'intende con questo nome, come ad esem-
pio quella degli oggetti animati o della loro riproduzione, ma qualcosa di
rettilineo e di circolare per mezzo del compasso, della squadra e della fu-
ne. Perché queste forme non sono come le altre belle a certe condizioni,
ma sono sempre belle in se stesse».

1.  Precisiamo: il tempioc & un'immagine del mondo, ma perché il mondo & sacro in quan-
to opera di Dio. Quindi, il tempio esplicita I'immagine del mondo trascendente in Dio che & l'es-
senza costitutiva del cosmo.



30 IL SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

La forma quadrata della Gerusalemme celeste (Ap 21, 12 ss.), di cui
abbiamo parlato, ¢ direttamente in relazione con il principio stesso
dell'architettura dei templi. Qualsiasi architettura sacra, in effetti, si ri-
duce all'operazione della «quadratura del cerchio», o trasformazione
del cerchio in quadrato. La fondazione dell’edificio comincia con l'o-
rientamento, che & gia in qualche modo un rito poiché stabilisce un
rapporto fra I'ordine cosmico e 'ordine terrestre o, ancora, fra 'ordine
divino e l'ordine umano. Il procedimento tradizionale e, possiamo dire,
universale, perché lo si ritrova ovunque esista un’architettura sacra, &
stato descritto da Vitruvio e praticato in Occidente sino alla fine del
Medio Evo: le fondamenta dell’edificio sono orientate grazie ad uno
gnomone che consente di individuare i due assi (cardo, Nord-Sud, e de-
cumano, Est-Ovest). Al centro dell'area scelta si erige un albero mae-
stro attorno al quale si traccia un grande cerchio; si osserva I'ombra
che cade sul cerchio; lo scarto massimo fra 'ombra del mattino e quel-
la della sera indica I'asse Est-Ovest; due cerchi centrati sui punti cardi-
nali del primo indicano, attraverso la loro intersezione, gli angoli del
quadrato. Quest'ultimo & la quadratura del cerchio solare2. E importan-
te ricordare con precisione le tre operazioni della fondazione, ovvero: il
tracciato del cerchio, il tracciato degli assi cardinali e I'orientamento, il
tracciato del quadrato di base, perché sono queste che determinano il
simbolismo fondamentale del tempio con i suoi tre elementi corrispon-
denti alle tre operazioni: il cerchio, il quadrato e la croce per mezzo
della quale si passa dal primo al secondo. '

Il cerchio e il quadrato sono simboli primordiali. Al livello piu ele-
vato, nell'ordine metafisico, rappresentano la Perfezione divina sotto i
suoi due aspetti; il cerchio o la sfera, di cui tutti i punti sono equidi-

2. Nella maggior parte delle chiese d’'Occidente il piano di base non & un quadrato, ma un
rettangolo affiancato da due quadrati che formano le braccia del transetto e da un terzo quadrato
prolungato da un arrotondamento che forma il coro e l'abside, il tutto materializzando la croce
degli assi cardinali. Questo non cambia in nulla il significato profondo del rito di fondazione che
stiamo descrivendo, perché il rettangolo, in geometria, non & che una variante del quadrato e si
inscrive quasi sempre, come diremo pill avanti, in un cerchio direttore. Precisiamo ugualmente
che se i procedimenti utilizzati nell'epoca moderna per la fondazione e 'orientamento delle chiese
non sono pill esattamente gli stessi di un tempo, questa modificazione non muta essenzialmente
il simbolismo proprio alla figura e alla posizione dell'edificio, visto che questo simbolismo riguar-
da la natura delle cose e che non vi si pud sfuggire completamente, perlomeno nella misura in cui
non ci si sottragga troppo dalle forme tradizionali dell'architettura per adottare al loro posto delle
forme «aberranti» quando non «sovversive», Nella chiesa copta i quattro ingressi son espressamen-
te identificati nei quattro punti cardinali. Cosi, nella chiesa greca, le quattro parti dell'edificio.



31

TEMPIO E COSMO

Tracciati-tipo gotici, secondo Moessel (divisione in dieci del cerchio direttore).



32 IL SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

stanti dal centro, che ¢ senza inizio e fine, rappresenta I'Unita illimitata
di Dio, la Sua Infinita, la Sua perfezione, e il quadrato o il cubo, forma
di tutte le basi stabili, &€ I'immagine della Sua Immutabilita, della Sua
Eternitad3. Ad un livello inferiore, nell'ordine cosmologico, questi due
simboli riassumono tutta la Natura creata nel suo essere stesso e nel
suo dinamismo: il cerchio & la forma del cielo, in particolare dell’attivi-
ta del cielo, strumento dell’Attivita divina che regola la vita sulla terra
di cui la figura & un quadrato perché, relativamente all'uomo, la terra &
in qualche modo «immobile», passiva e «offerta» all’attivita del Cielo.
Vi & qui un doppio simbolismo, nello stesso tempo cosmologico e onto-
logico: il Cielo e la Terra — ordine cosmologico - sono le forme esterio-
ri, I'ultimo stadio se si vuole, della Manifestazione o Creazione di cui i
due poli sono I'Essenza universale e la Sostanza universale, rappresen-
tate nell'ordine corporale rispettivamente dal Cielo e dalla Terra. Di
questa creazione I'uomo & il centro, egli la sintetizza e stabilisce un le-
game fra 'Alto (Essenza-Cielo) e il Basso (Sostanza-Terra): e tale rela-
zione & giustamente simbolizzata dal segno della croce. Vedremo pre-
sto le conseguenze che si possono trarre da questa constatazione. Se si
traspone questo simbolismo «statico» nella sua forma «dinamica», si
nota che il cerchio celeste genera nel suo movimento il ciclo tempora-
le: il quale si svolge a partire dal suo polo superiore (corrispondente al
cielo) verso il suo polo inferiore (corrispondente alla terra) o, se si pre-
ferisce, dalla sfera, la forma meno specifica e la pit perfetta, al cubo, la
forma piu specifica e la pili «pesante»; l'asse verticale che li unisce mi-
sura l'estensione stessa del cosmo e del tempo. E a questo ruolo del cer-
chio all'inizio della creazione che allude la Scrittura nel momento in
cui fa dire alla Saggezza: «Quando egli fissava i cieli, io ero la, e quando
tracciava un cerchio sull’abisso» (Pr 8, 27; cfr. Gb 26, 10). Il rapporto fra
I'ordine cosmico e l'ordine architettonico & magnificamente riassunto
nella formula lapidaria di Ramsete II: «Questo tempio é come il cielo in
tutte le sue disposizioni».

Un tale punto di vista pone in rilievo la superiorita del cerchio — il
cielo — sul quadrato - la terra. Ma da un'altra ottica, il quadrato che

3. 1l cerchio & anche il simbolo dell'’Amore divino. Cfr. Dionigi I'Areopagita (Nomi divini,
4, 14; Gerarchie celesti, 1, 1) e Dante (Paradiso, 33).
4,  Da qui l'importanza dello zodiaco, di cui dovremo parlare spesso.



TEMPIO E COSMO

33

_,—'—"_'_0___"-—“‘-‘

e
Pl

Gli schemi-tipo, secondo Moessel.
A sinistra: basilica cristiana primitiva. A destra: cattedrale gotica.



34 IL SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

metafisicamente simboleggia I'Tmmutabilita divina & superiore al cer-
chio in quanto immagine del movimento indefinito. Questo punto di
vista & quello che domina nell’architettura, la cui principale qualita & la
«stabilita», senza escludere, beninteso, l'altro aspetto del simbolismo
che avremo occasione di mostrare. Di quest'ultimo punto di vista che
valorizza il «quadrato» si puo dire che la costruzione del tempio fissa o
«cristallizza» i cicli temporali, movimenti circolari, nel quadrato.

Queste due prospettive si applicano perfettamente alla «Gerusalem-
me celeste» dell'’Apocalisse, prototipo del tempio cristiano. L'angelo «mi
mostro la citta santa — dice san Giovanni —, Gerusalemme, che scendeva
dal cielo, da Dio» (Ap 21, 1Q) e un po’ piu oltre: «la citta é a forma di qua-
drato» (Ap 21, 16). Cosi, il movimento di discesa della citta si rapporta al
primo punto di vista che presiede al rito di fondazione: Gerusalemme
«discende dal cielo» (circolare) «da Dio» sulla terra dove appare come
un quadrato che & il riflesso dell’attivita del Cielo, del mondo divino. Ma
dal secondo punto di vista questo quadrato rappresenta la cristallizza-
zione dei cicli, dello svolgimento temporale, come ampiamente provato
dalle dodici porte disposte tre a tre sui lati del quadrato e corrispondenti
ai segni dello zodiaco di cui riparleremo a proposito della porta della
chiesa: si tratta di una trasformazione del ciclo zodiacale consecutiva
all'arresto della rotazione del mondo e alla sua fissazione in uno stato fi-
nale che & la restaurazione dello stato primordialed. A questo proposito
si pud peraltro notare la corrispondenza, alle due estremita del ciclo
temporale, fra il Paradiso terrestre e la Gerusalemme celeste; il Paradiso
& circolare in quanto riflesso diretto del cielo, ma diviso dalla croce dei
quattro fiumi, il centro rimanendo segnato dall’Albero della vita; questo
¢ ugualmente al centro della Gerusalemme celeste; anche i quattro fiu-
mi, perché & detto che discendono dalla montagna in cui troneggia I'A-
gnello sul Libro sigillato. 1l passaggio dal cerchio al quadrato rappresen-
ta la rotazione temporale del mondo e il suo arresto che & al tempo stes-
so la trasmutazione di questo «secolo» nel «secolo futuro».

5. 112 segni dello zodiaco sono talvolta chiamati i «dodici soli», ovvero: stazioni del so-
le. Nella Gerusalemme celeste, questi dodici soli sono divenuti i dodici frutti dell’Albero della vi-
ta (Ap 22, 1-2). Questa forma della Gerusalemme celeste ¢ anche quella del palazzo degli impera-
tori in Cina, il Ming-Tang. Costruito ad immagine dell'Impero diviso in 9 province disposte a
quadrato di cui una al centro, il Ming-Tang aveva 9 sale disposte parallelamente e 12 aperture
all’'esterno corrispondenti ai 12 mesi. Le 4 facciate erano orientate seguendo i punti cardinali e le
stagioni. Si trattava dunque di una proiezione terrestre dello zodiaco,



35

TEMPIO E COSMO

§
=
g
=
g

[}

it

W) N0 BT QT B5: 8N

477 SEAN- iz

Dio rappresentato come l'architetto dell'Universo

(Bibbia moralizzata, Vienna).



36 IL SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

Questo rapporto del cerchio con il quadrato o della sfera con il cu-
bo, € realmente il fondamento dell’architettura sacra, a partire dal qua-
le tutto I'edificio & concepito e realizzato. Se, in effetti, passiamo dal
piano orizzontale, che ci ha impegnato sino a questo punto, al piano
verticale e, contemporaneamente, dalla geometria piana alla geometria
nello spazio, constatiamo che tutto 'edificio si ricollega allo schema
della cupola e del cubo. La cupola o la volta sormonta il «cubo» della
navata come il cielo fisico & «appoggiato» al disopra della terra, ed &
questa la ragione per la quale anticamente la maggior parte delle volte
erano dipinte in blu e disseminate di stelle. Seguendo la verticale che
sale dal pavimento alla volta secondo un movimento inverso a quello
che presiedeva al rito di fondazione, si passa dal «cubo» alla «sfera»,
vale a dire dallo stato terrestre allo stato celeste. Lo sguardo del fedele,
seguendo questa direzione, trova il simbolo della sua ascensione spiri-
tuale. Cosi, il dinamismo interno del tempio serve di supporto e di gui-
da alla preghiera e alla meditazione. La linea verticale & la direzione del
cielo. E verso l'alto che si alzano gli occhi per pregare, che si eleva I'o-
stia per l'offerta, e dall'alto discende, come la pioggia, la benedizione
divina. E secondo questa dimensione che Dio discende nell'uvomo e che
I'nomo sale verso Dio. Un dettaglio ornamentale sottolinea in certi edi-
fici I'allusione a questa ascensione spirituale: la cupola del transetto &
frequentemente sormontata da una croce o da una freccia che materia-
lizza I'asse della volta, il che significa I'uscita al di fuori del cosmo, ad i-
mitazione del Cristo che nell’Ascensione sale «al disopra di tutti i cie-
li»6. Lo schema cupola-cubo si ripete nei campanili, sia che la torre
venga sormontata da una calotta sferica — cosa rara in Occidente — o da
una «piramide» ottagonale o esagonale, la cui forma costituisce una fa-
se intermedia del passaggio dalla sfera al cubo.

L'elemento sferico e celeste della cupola e della volta si riflette sul
piano orizzontale nel semi-cerchio dell'abside che &, a terra, il luogo piut
«celeste», cio che corrisponde al Santo dei Santi del tempio di Gerusa-
lemme, al Paradiso e alla Chiesa trionfante. Per meglio evidenziare il ca-
rattere celeste dell’abside, quella circolare di Issoire porta scolpiti ester-

6.  Per mezzo di questa cupola, rimpiazzata talvolta da un tiburio, l'insieme dell'edificio
«prende altezza» e s'identifica alla Montagna cosmica che & il prototipo del tempio indii. Questo
aspetto appare chiaramente nelle chiese greche, nella chiesa romanica di Auvergne e soprattutto
nelle chiese russe.



TEMPIO E COSMO 37

namente i dodici segni dello Zodiaco. Prolungando questo semi-cerchio
il rettangolo della navata, si nota che il piano di base del tipo basilicale &
una proiezione piana del volume verticale dell’'edificio. L'asse della na-
vata, della porta che introduce al santuario, ¢ quindi anche la proiezio-
ne piana dell’asse verticale, dal suolo alla volta, della terra al cielo; & per
questa ragione che rappresenta anche la «Via della salvezza».

La stessa considerazione vale per il portale, che & un rettangolo
sormontato da una curvatura, e per il ciborio che sovrasta 'altare e che
¢ costituito da una cupola su quattro colonne. In quest’ultimo caso &
stato giustamente osservato che la cupola rappresenta il cielo, perché
la si & talvolta dipinta di blu e cosparsa di stelle proprio come la volta
della navata: ne & un esempio il ciborio costruito sopra la vasca del
Battistero di Doura (II1 secolo).

L'edificio sacro appare dunque come una variazione sinfonica del
medesimo tema architettonico, ripetendosi, aggiungendosi indefinita-
mente a se stesso in modo da ricordare il simbolismo fondamentale del
tempio: I'unione del cielo e della terra, il «tabernacolo di Dio fra gli uo-
mini», come 'ha cantato magnificamente san Massimo il Confessore
nel suo Poema su Santa Sofia d'Edessa:

«E cosa davvero mirabile che, nella sua piccolezza [questo tempio]
sia simile al vasto mondo...

«Ecco che la sua copertura é tesa come i cieli: senza colonne, incur-
vata e chiusa; e inoltre [essa €] ornata da mosaici d'oro come il firma-
mento lo é da stelle brillanti.

«Ed ecco che la sua cupola elevata é comparabile al cielo dei cieli. E,
simile ad un elmo, la sua parte superiore riposa solidamente sulla parte
inferiore.

«I suoi archi, vasti e splendidi, assomigliano inoltre, per la varieta di
colori, all'arco glorioso, quello delle nubi».

L'allusione che abbiamo fatto all’asse verticale della volta ci ricon-
duce ad un aspetto che abbiamo tralasciato sinora, quello del rito di
fondazione. Abbiamo detto, in effetti, che la prima operazione consi-
steva nel tracciare sul terreno un grande cerchio direttore partendo da
un centro evidenziato con un albero maestro. Quest'ultimo & esso stes-
SO un asse e rappresenta il futuro asse verticale dell'edificio; vedremo
tutta I'importanza di questa considerazione quando parleremo dell’al-



38 IL SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

tare. Accontentiamoci per il momento di riflettere sull'operazione stes-
sa. Essa costituisce la fissazione di un centro, e nel simbolismo archi-
tettonico questo centro & ritenuto essere il centro del mondo: & un om-
phalos. Ogni punto della superficie terrestre puo, in effetti, essere preso
per centro del mondo, irradiandosi tutte le linee verticali di tutti i punti
della terra verso il cielo ed essendo «infinite» le distanze dagli astri.
Quando il centro & scelto e messo in rapporto, per 'orientamento, con
il ritmo celeste, esso & realmente assimilato al Centro del mondo, a
questo asse immobile attorno al quale gira la «ruota cosmica». Questo
centro, questo asse, simboleggia il Principio divino che agisce nel mon-
do, il Dio «motore immobile». Si tratta di un punto sacro, il luogo in
cui 'uomo entra in contatto con la Divinita, ed & la ragione per la quale
tutte le citta sante, ccr.e tutti i templi, sono simbolicamente situate al
«centro del mondo»: ¢ il caso di Gerusalemme che &, anch’essa, un ri-
flessc della Gerusalemme celeste?.

La determinazione di un centro e l'orientamento danno all’edificio
tutto il suo significato. Ed & cio che ci permette di giustificare il simbo-
lismo cosmico dell'architettura il cui interesse non sembra forse essere
oggigiorno evidente a molte menti. La chiesa, essendo una croce cardi-
nale orientata e centrata, sacralizza realmente lo spazio. Essa & l'om-
phalos della citta sulla quale splende, come la cattedrale & l'omphalos
della diocesi, la primaziale quello della nazione e la basilica pontificia
quello dell'universo.

7.  Tutte queste considerazioni saranno sviluppate pitu diffusamente a proposito dell’alta-
re. Sembra che nella Ecclesia Major dei Luoghi Santi, esattamente nell‘agside, vi fosse un
omphalos sferico simile a quello di Delfi; cfr. M. Piganiol, Cahiers archéologiques, 1955. D’altro
canto, il luogo in cui Cristo ¢ morto e risuscitato ¢, secondo Cirillo di Gerusalemme (PG 33,
805), l'omphales del mondo redento.



Capitolo Quarto

ARMONIE NUMERICHE

La costruzione del tempio imita la creazione del mondo. D'altron-
de, con punti di vista diversi, ¢ la stessa cosa per le operazioni di tutti i
mestieri e di tutte le arti, poiché & detto che l'uomo & stato posto sulla
terra ut operaretur — «per lavorare», ossia per continuare la creazione.
La creazione & essenzialmente il cosmos che succede al caos, ovvero
'ordine e l'organizzazione al disordine ¢ alla «baraonda» della Genesi.
Ordo ab chao. E lo Spirito che penetra la Sostanza informe. Nello stes-
so modo l'architetto costruisce un edificio organico partendo dalla bru-
ta materia, e in questa realizzazione egli imita il Creatore che & defini-
to, alla scuola di Platone, il grande Architetto dell'Universo, poiché —
aggiunge il filosofo — «Dio é geometra». La geometria, base dell’architet-
tura, & stata sino all'inizio dell'epoca moderna una scienza sacra, la cui
formulazione in Occidente proviene precisamente dal Timeo di Platone
e attraverso lui risale ai Pitagoricil.

Il fondamento metafisico di tale simbolismo ¢ il seguente: le forme
geometriche traducono la complessita interna dell'Unita divina e il pas-

1.  La mistica platonica dei numeri & stata trasmessa ai chierici dell'Occidente attraverso
sant’Agostino. Nel suo trattato De Musica il santo d'Tppona sviluppa quest'idea del Numero che
guida l'intelligenza della percezione del creato sino alla realta divina. Egli espone ugualmente la
teoria secondo la quale la musica e l'architettura sono sorelle, entrambe figlie del Numero e
specchi dell'armonia eterna. I costruttori del Medioevo hanno conosciuto I'analogia fra la pro-
porzione architettonica e gli intervalli musicali e talvolta hanno inscritto questa analogia nella
pietra [Sull'argomento cfr. Marius Schneider, Pietre che cantano. Studi sul ritmo di tre chiostri
catalani in stile romanico, trad. it., Arche, Milano 1976].



40 IL SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

saggio dall'Unita indivisibile all'Unita multipla - formulazione metafisi-
ca della Creazione — trova il simbolo pili adeguato nella serie di figure
geometriche regolari contenute nel cerchio o dei poliedri regolari con-
tenuti nella sfera. Questo ci porta a considerare il ruolo del Numero
che nel pensiero tradizionale & altra cosa rispetto alla «cifra» ed & in
particolare sempre considerato nei suoi rapporti con la geometria. Il
numero cosi concepito € dunque il modello dell'universo: «Tutto é di-
sposto secondo il Numero», diceva Pitagora in un discorso riportatoci
da Giamblico. Si tratta di un aspetto sul quale il cristiano non puo du-
bitare, visto che la Scrittura non si esprime diversamente: «L'universo —
dice Pio X1 - ¢ cosi risplendente di bellezza divina perché una matemati-
ca, una divina combinazione di numeri, regola i suoi movimenti, poiché,
come ci dice la Scrittura, Dio ha creato tutto “con numeri, pesi e misu-
re”». Le cose hanno una struttura matematica. Questa struttura & la co-
pia del modello ricevuto dal Verbo, il Logos creatore. Questa struttura,
risultante dall'ldea e dal Numero, & la sola realta vera delle cose; il Nu-
mero & l'archetipo direttore dell'Universo: «Tutto cio che la Natura ha
disposto sistematicamente nell'Universo sembra essere stato determinato
e messo in ordine dalla previdenza di Colui che ha creato tutte le cose,
nelle sue parti come nell'insieme, in accordo con il Numero; perché il mo-
dello era fissato come una traccia preliminare per la dominazione del Nu-
mero, preesistente nello spirito di Dio creatore del mondo, numero-idea
puramente immateriale in tutti i rapporti, ma nello stesso tempo vera ed
eterna essenza, di modo che con il Numero, come da un piano artistico,
furono create tutte queste cose e i Tempi, il movimento, i cieli, gli astri e
tutti i cicli di tutte le cose» (Nicomaco di Gerasa).

Questa matematica spiega in particolare cioé che di primo acchito
sembra inesplicabile all'ammiratore delle cattedrali: 'atmosfera inge-
gnosa di questi edifici; 'armonia quasi divina e I'impressione di perfe-
zione che producono non dipende da intenzioni soggeftive, sentimento
religioso o affettivita dell’artista — come si crede oggigiorno —, ma da
leggi oggettive che provengono dalla geometria platonica trasmessa alle
organizzazioni di costruttori. L'elemento essenziale era per loro la no-
zione di rapporto e di proporzione fra le differenti parti dell’edificio. La
principale, chiamata ancora «proporzione divina», era il famoso «nu-
mero d'oro» o «sezione aurea» (1,618 = F). Una euritmia fondata sul
numero d'oro legava attraverso una sottile analogia le forme, le superfi-



ARMONIE NUMERICHE 41

Cattedrale di Troyes: la chiave di volta dell'abside, che reca la figura del Cristo,
si innalza a 88 piedi 8 pollici (888 & la gematria del nome di Gesi1 in greco).



42 1L, SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

ci, i volumi architettonici. I due numeri che giocheranno il pi1 grande
ruolo nella costruzione di queste forme e volumi furono la Decade - la
cui radice € la Tetraktys (somma dei primi quattro numeri: 1 +2 + 3 + 4
= 10) - e la Pentade. La Decade era il numero stesso dell'Universo, base
della generazione di tutti i numeri figurati, piani o solidi, e dunque dei
corpi regolari corrispondenti ad alcuni fra di essi, e inoltre base degli
accordi musicali essenziali. Il Cingue era chiamato dai Pitagorici nu-
mero nuziale, ovvero archetipo astratto della generazione, visto che es-
so unisce il primo numero pari, chiamato «matrice», al primo numero
dispari, chiamato «maschile» (2 + 3 = 5). Il Cinque & il numero dell’ar-
monia e della bellezza, in particolare nel corpo umano. 1l pentagramma
— poligono stellato o stella a cinque braccia — fu il simbolo dell'amore
creatore e della bellezza viva e armoniosa impressa da Dio alla vita uni-
versale. Serviva a determinare delle corrispondenze armoniche perché
fra tutti i poligoni stellati & lui che emana direttamente un ritmo basato
sulla «proporzione», o «numero d’oro», che & per eccellenza la caratte-
ristica degli organismi viventi. Ma questa proporzione si ritrova pure
nelle figure derivate dal decagono. E stato mostrato che le strutture de-
gli esseri inorganici sono rette da figure regolari risultanti dal tipo cu-
bico o esagonale, mentre quelle degli esseri organici seguono una sim-
metria pentagonale. In tal modo la simmetria quadrata o esagonale e-
sprime un equilibrio inerte, «minerale», e quella pentagonale un ritmo
di crescita vivente. E provato che queste due simmetrie sono state com-
binate con grande sapienza nell'architettura tradizionale. Moessel, che
ha fatto un rilievo dei principali monumenti dell’Egitto, della Grecia e
di Roma, ha dimostrato che tutti i diagrammi geometrici (piani oriz-
zontali o spaccati verticali) si ricollegano all'iscrizione in un cerchio, o
in pitt cerchi concentrici, di uno o diversi poligoni regolari2. Questo ci
riporta al rito di fondazione, perché spesso il cerchio direttore del pia-
no deriva dal cerchio d’orientazione di cui abbiamo parlato. Tale cer-
chio direttore ¢ segmentato sia «astronomicamente», in 4-8-16 parti,
sia pili generalmente in 10 oppure 5, ovvero attraverso liscrizione in
questo cerchio di un decagono o di un pentagono regolare, il che con-
sente d'ottenere dei piani raggianti nei quali gli elementi e gli insiemi
sono legati da catene di proporzioni fondate sul «<numero d’oro». Vi so-

2. Cfr. E. Mossel, Die Proportion in der Antike und Mittelalter.



ARMONIE NUMERICHE 43

no talvolta due cerchi direttori concentrici: il pitt grande, diviso se-
guendo I'8 o il 16, racchiude il tracciato esterno dell’edificio; l'altro, di-
viso seguendo il 5 o il 10, corrisponde al tracciato interno; I'altare mag-
giore occupa sempre uno dei centri. Questa mescolanza permette una
compensazione euritmica: la divisione del cerchio per 4-8-16 conferisce
un'impressione di stabilita; la divisione per 5 un’impressione di vita or-
ganica, poiché le «pulsioni» architettoniche sono in tal caso un'imita-
zione di quelle degli esseri viventi.

Si vuole un esempio di queste armonie numeriche? La cattedrale di
Troyes ce ne offre uno notevole3. Il corpo dell’edificio, dall'entrata fino
al semi-cerchio del santuario, si iscrive in un rettangolo «aureo»4; la se-
mi-circonferenza del santuario si iscrive in un semi-decagono di lato
4,40; questo lato & in rapporto «aureo» con il raggio della circonferenza
che passa dall'asse delle colonne del santuario (raggio = 7,10). Ora, non
dimentichiamolo, il decagono uscito dalla tetraktys &, seguendo il 7i-
meo, la figura ideale di cui si serve Dio per disporre ['universo. Le mi-
surazioni fatte nella navata centrale hanno dimostrato che le colonne si
allargano leggermente avvicinandosi al santuario seguendo una modu-
lazione aurea, in modo che «il fedele che avanza verso I'altare oltrepas-
sa ad ogni campata una nuova porta d'oro». Allo stesso tempo, nelle
navate laterali, il rapporto di altezza fra i capitelli della chiave di volta
¢ «aureo» cosi come lo scarto fra i pilastri in rapporto all'altezza dei ca-
pitelli di cornice. A questa armonia plastica si aggiunge d’altro canto
un’armonia ancor pilt misteriosa, di natura mistica. E stato osservato
che la chiave di volta del coro & ad una altezza che, una volta ridotta in
piedi e pollici, ci da: 88 piedi e 8 pollici. Ora, 888 & la cifra corrispon-
dente in greco al nome di GesiiS. Inoltre, 'Agnello sgozzato e il Cristo

3. Quanto diremo ora segue le indicazioni di Ch. - J. Ledit. Si troveranno, peraltro, nei
libri di Ghyka (che ci servono da guida in questa materia), tutti i diagrammi architettonici desi-
derabili. Ghyka riassume e coordina in particolare i risultati di Hambidge, Lund e Moessel [11 ri-
ferimento alle opere di Matila C. Ghyka e il seguente: Esthétique des proportions dans la nature et
les arts, Paris 1927 e Le Nombre d'Or, Paris 1931].

4. Sitratta di un rettangolo i cui due lati sono in rapporto aureo, ovvero:

]T=¢=l,618.

5.  Questa & la risultanza di un'operazione di gemmatria. La gematria & una scienza tradi-
zionale che si propone di interpretare simbolicamente le parole attraverso il valore numerico
corrispondente delle sue lettere. Questa operazione non & possibile, evidentemente, che nelle lin-
gue quali le semitiche o il greco, in cui le lettere hanno un valore numerico. Cosi, '888 & il risul-
tato dell’'addizione delle sei lettere greche che compongono il nome ITHCOVC:

1(10) + H(8) + C(200) + O (70} + V (400) + C {200) = 883.



44 IL SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

trionfante sono raffigurati nella chiave di volta del coro a quest’altezza
di 8,88 e a qualche tesa® dalla vetrata in cui san Giovanni scrive la sua
profezia. Il numero 888 si ritrova egualmente attorno all’altare (simbo-
lo di Gest): il santuario ¢ racchiuso da 8 colonne e le sue aperture por-
tano alle 7 absidi pentagonali che rappresentano l'irradiamento delle 7
chiese dell'’Apocalisse. Il Libro giovanneo sembra dominare l'ispirazio-
ne di questo edificio perché altre colonne - fatta eccezione per quelle
del coro — misurano 6 piedi e 6 pollici e la chiesa aveva 66 colonne a so-
stegno delle volte; cio in relazione ad un altro numero dell’Apocalisse:
666, ovvero il numero della Bestia (Ap 13, 11 e 18) che le colonne dove-
vano schiacciare?. Si-ritrova un terzo numero giovanneo: 144.000, il
numero degli eletti; nel triforio vi sono in effetti 144 finestre da cui si
irradiano ~ dall'abside al rosone occidentale - tutti coloro che portano
il sigillo dell’Agnello. Infine, il triangolo tracciato della chiave di volta
del santuario, preso come vertice alla base delle grandi colonne, & mi-
surato da 26° (angolo del vertice); ora, 26 & il numero del grande Nome
divino: YHWH.

L'esempio di Troyes, per quanto concerne queste ultime constata-
zioni, non & isolato. E sicuro che la maggior parte degli edifici religiosi
tradizionali fossero costruiti non solo secondo la «proporzione aurea»,
ma anche secondo rapporti «gematrici», il che significa che le loro mi-
sure erano date dal valore numerico dei «nomi divini» ebraici o greci.
Da quest'ultimo punto di vista il tempio appare come un nome divino
pietrificato mentre, dal punto di vista dei rapporti aurei, esso & la for-
ma pietrificata dei numeri archetipici spirituali.

Le ricerche cosi poco conosciute di Mons. Devoucoux ci paiono a
tal proposito decisive. Non & possibile riassumere in questa sede le sue

6. [Antica misura equivalente in Francia a m 1, 949],

7. Vedremo, in effetti, che le colonne simbelizzano gli Apostoli. Il numero 666 & ottenuto
generalmente dall’'addizione delle lettere di Nerone Cesare secondo il loro valore semitico.
Segnaliamo nondimeno l'interpretazione poco conosciuta, ma ben piil significativa, di Mons.
Devoucoux: 666 = k-elohim (come Dio), il nome dato ad Adamo ed Eva dal tentatore: «Sarete co-
me Dio» [Gen 3, 5] e, per una convergenza del tutto rimarchevole, si ha pure: 666 = panathesmios
{in greco = il fuorilegge, lo scellerato). Mons. Devoucoux raffronta la cifra della Bestia a quella de-
gli eletti: 144.000, ovvero 144 x 1000; 144 = gedem (antico), 1000 = alepk (famiglia, comunita, dot-
trina); il numero degli eletti designa quindi nello stesso tempo «l'insegnamento primitivo, orto-
dosso» e «l'umanita primitiva» restaurata alla fine dei tempi. Questi due numeri, 666 e 144.000,
sono — dice il sapiente archeologo — «i pitt naturali geroglifici numerici dell'idea di Rivelazione e
dell'iden di investigazione filosofica libera da ogni regola» [Cfr. Jean Sébastien Adolphe Devoucoux,
Histoire de Pantique cité d'Autun & Etudes d'archéologie traditionnelle, Arche, Milano 1992].



ARMONIE NUMERICHE

45

La figura associa le indicazioni di due grandi simbolisti medievali:
santa Ildegarda di Bingen e Guglielmo di Saint-Thierry. Secondo
santa Ildegarda 'uvomo, nella sua lunghezza e larghezza, a braccia distese,
si iscrive in due serie uguali e perpendicolari di 5 quadrati uguali
(il 5 & il numero dell'uomo) ed infine in un quadrato perfetto. Dal canto suo,
Guglielmo di Saint-Thierry osserva che 'uomo si iscrive ugualmente
in una circonferenza il cui centro & I'ombelico.

Il diagramma sintetico qui riprodotto, permette di comprendere come,
nella costruzione del tempio, la combinazione del cerchio e della croce
esprime il mistero delle relazioni fra 'uvomo e 'universo, e
contemporaneamente il mistero teantropico della Chiesa, che fa
partecipare l'uomo terrestre — il quadrato — alla Divinita — il cerchio,



46 IL SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

pagine illuminanti. Ne trarremo solo qualche conclusione fondamenta-
le che confermera, per analogia, i risultati ottenuti a Troyes. Mons. De-
voucoux dimostra che i templi di Giano e di Cibele erano costruiti se-
guendo le regole della gematria cosi come il tempio di Artemide d’Efe-
so, un tempo assimilata a Iside. In questo edificio la lunghezza e la lar-
ghezza, rispettivamente di 425 e 220 piedi, corrispondono all'invocazio-
ne: Isis ei is (Sei potente, Iside). Questa concezione architettonica era
presente fra i costruttori e i pensatori cristiani. Gia presso alcuni autori
dei primi secoli si trova l'idea che le tre dimensioni del santuario degli
Ebrei portano al numero equivalente a Isho, il nome di Gesty, calcolato
in una certa maniera. A Tournus le proporzioni della parte pit antica
della chiesa sono fondate sul nome ebreo AMUN, identico a AMEN, un
nome significante «fede», «fedelta», applicato specialmente a Cristo
nell'Apocalisse. AMUN = 2.296 diviso per 26 (= YHWH) da 88 + 8/26,
numero incommensurabile che Mons. Devoucoux chiama «la progres-
sione armonica del nome di Gesai» (in greco: 888). Queste proporzioni si
ritrovano a Rouen: a Saint-Ouen e alla Cappella della Vergine della
Cattedrale. A Saint-Nazaire di Autun la lunghezza e la larghezza, 144 e
113 piedi, corrispondono alle parole KEDEM (antico) e PHELAG (di-
sgregatore), che designano il quadrato e il diametro tipo; la loro som-
ma, cioe¢ 257, equivale a NAZER (la corona del principe), termine «as-
sonante» con Nazaire e che infine vuol dire: la corona del Re Gesu, il
Nazareno, NAZARENUS.

Sempre a Autun, a Saint-Lazare, si trovano le seguenti corrispon-
denze: lunghezza totale = 240 = ROM (forza), larghezza delle tre navate
= 65 = ADONAI (Signore), larghezza del transetto = 95 = DANIEL (giu-
dizio di Dio), altezza della cupola = 90 = MAN (la Causa efficiente, no-
me del legislatore primitivo). La somma di questi quattro numeri, 490,
ricopre essa stessa un senso molto complesso che l'autore si sforza di
chiarire. In una delle estremita del transetto vi sono 5 finestre il cui
«numero» & 650, ovvero ADONAI (= 65) moltiplicato per 10 (= la legge
del rigore); ma questa nozione & temperata dalla luce che proviene dal-
le 3 finestre opposte; queste finestre danno: 390, che designa cosi la
«citta dei cieli», essendo tale numero ottenuto in questo modo: 364 (=
HA-SHATAN, Satana) + 26 (= YHWH). Sull’arco del transetto dove le 3
finestre emanano la loro luce le misure danno: 416, cioé 390 + 26 (nuo-
va addizione di YHWH) = «la vera pecora» del Buon Pastore. Questa



ARMONIE NUMERICHE 47

misura: 416, & quella della lunghezza di Saint-Ouen (Rouen); mentre a
Notre-Dame di Parigi si ha: 390 e a San Pietro di Roma: 607 (= RO-
THA, la colomba, la visione celeste).

Le proporzioni di Cluny, 415 x 226, sono — sempre secondo Mons.
Devoucoux — un‘allusione a quelle dell’Artemision di Efeso e una rettifi-
cazione di queste nel senso dell’'ortodossia tradizionale; il loro senso sa-
rebbe: «La Croce & la prova che purifica. Il Signore & il Dio Forte, la Vi-
ta assoluta». La gematria & stata senza dubbio utilizzata anche nella
costruzione di Citeaux. Nella chiesa di Citeaux abbiamo: L = 282 piedi,
I = 60. - 282 = B-AIR (ostile), 60 = DUN (giudizio), vale a dire: «il giudi-
zio contro il Nemico». — 282 + 60 = 342 = BOSHEM (unzione di buon
profumo), ossia: La Croce, che &, secondo san Bernardo, la grande ri-
sorsa contro il Nemico spirituale. Il dormitorio ci da: L = 168 piedi, 1 =
50 piedi. 168 = KAPP (puro), 50 = KOL (tutto), significato che si com-
prende immediatamente. — Infine, il capitolo, che & anche il Juogo delle
«colpe» e dei giudizi, misura 60 x 60 piedi; 60 = DUN (il giudizio).

Per completare queste preziose indicazioni e dimostrare che la ge-
matria serviva non solo a determinare le misure dell'insieme di un edi-
ficio, ma anche a specificare i suoi minimi dettagli, segnaliamo un fat-
to che non viene riportato da Mons. Devoucoux: almeno un quarto del-
le tegole della basilica liberiana di Roma costruita sotto Sisto V (422-
444), sono marcate da una sigla composta da tre lettere greche, la cui
somma numerica designa la Santissima Trinita: XMI" = 643 = HE HA-
GIA TRIAS.

Tutte queste considerazioni, che per un attimo ci hanno fatto ab-
bandonare 'esame del simbolismo cosmico, ci permettono di com-
prendere come a questo primo simbolismo si poteva aggiungere e adat-
tare — sempre grazie alle «<armonie numeriche» — il simbolismo teologi-
co e in particolare quello della Gerusalemme celeste e dei nomi divini.
Si scoprono allora con meraviglia le ricchezze nascoste e insospettabili
che rendono questi templi dei monumenti «intelligenti» in tutta I'am-
piezza del termine.

Nella concezione tradizionale e sacra il tempio & gia di per se stes-
so, prima di ogni azione liturgica, una rivelazione divina. Esso prosegue
nella creazione la rivelazione cosmica del Verbo, del Logos. Il Cristo, in
effetti, pud essere considerato sotto tre aspetti: il Verbo celeste, secon-
da persona della Trinita; il Verbo cosmico, o Logos creatore; infine, il



48 IL SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

Verbo incarnato, I'Uomo-Dio. Nel suo secondo aspetto Egli & 'ordina-
tore interno del mondo, Colui il quale, con la Sua Saggezza, la Sua
Santa Sophia ne penetra le piu piccole parti, le sostiene nell’'essere e
dona loro forma. L'aspetto del Verbo che il tempio esprime anzitutto &
questo, prima ancora di esprimere l'aspetto dell'Uomo-Dio. E cio avvie-
ne per rispondere interamente al suo oggetto, che & di essere la residen-
za di Dio fra gli uomini — ciog, prima di tutto nel mondo corporeo — e il
luogo della Sua Glorificazione e della spiritualizzazione degli uomini e
del mondo intero attraverso la Santa Liturgia. In effetti, ogni atto spiri-
tuale che ci ricollega a Dio comporta all'inizio una reintegrazione di
tutti gli aspetti positivi del mondo — e dei loro equivalenti interiori
nell'uomo - in una sorta di focolare simbolico che li sublima prima del-
la loro offerta: esso rappresenta, esso ¢ la natura rigenerata, cosi come
la Chiesa in quanto entita mistica (qui si vede ancora la giuntura fra
simbolismo cosmico e simbolismo ecclesiale); esso lo & nella misura in
cui, per la sua costruzione e per la sua struttura, mostra lo Spirito che
discende nella Sostanza, lo Spirito immanente all'ordine del mondo at-
traverso le Sue Energie. Il tempio & un cosmos sacralizzato e offerto.



Capitolo Quinto

L’ORIENTAZIONE RITUALE

Questa sacralizzazione del mondo, dello spazio, appare con chia-
rezza anche nell'orientazione dell'edificio.

L'orientazione ha un'importanza capitale nelle civilta tradizionali e
se 1 moderni ne sono stupiti &€ perché ne ignorano i veri motivi. A diffe-
renza di cio che pensano alcuni, la Chiesa cattolica non ha mai abban-
donato il principio di orientazione degli edifici religiosi. Per tale ragio-
ne non sara inutile approfondire le nostre ricerche in questa direzione.

Abbiamo gia visto che l'orientazione faceva parte integrante del ri-
to di fondazione mediante il tracciato del cerchio direttore degli assi
cardinali. La chiesa cristiana ¢ orientata ritualmente secondo la direzio-
ne Ovest-Est con la testa (abside) girata verso Est. Si tratta di una tradi-
zione attestata sin dalla pit lontana antichita. Le Costituzioni Apostoli-
che, forse non risalenti agli stessi Apostoli, ma che in ogni caso rifletto-
no i costumi pit antichi, impongono l'orientazione delle Chiese (II, 7).
Tale aspetto deriva, peraltro, dall'orientazione rituale della preghiera.
Nella casa di Ipparco, uno dei primi membri delle comunita giudeo-
cristiane, si trovava un vano adibito alla preghiera: sul muro orientale
era dipinta una croce ed era la che Ipparco pregava sette volte al gior-
no, con il viso rivolto verso l'oriente!. Commentando un brano dell’Anti-
co Testamento: «si deve prevenire il sole nella sua azione di grazie e

1.  Gli Atti di Ipparco e Filoteo, cit. in Jéan Daniélou, Théologie du Judéo-Christianisme, 1960,
p. 292 [trad. it.: Teologia del giudeo-cristianesimo, Edizioni Dehoniane Bologna, Bologna 1974].



50 1L SIMBOLISMQ DEL TEMPIO CRISTIANO

guardare verso il sorgere della luce»)?, Origene scrive nel suo Trattato
della Preghiera: «Considerato che vi sono quattro punti cardinali, il Nord,
il Sud, I'Occidente e I'Oriente, chi non riconoscera immediatamente che
I'Oriente significa con tutta evidenza che dobbiamo pregare verso questo
lato che é il simbolo dell’'anima rivolta verso l'alzarsi della vera Luce?»3.

Sant’Agostino aggiunge: «Quando ci alziamo in piedi per pregare, ci
giriamo verso ['Oriente da cui sorge il sole». Corippo (VI secolo), poeta
cristiano dell’Africa, spiega il fatto nel modo seguente:

«I pagani, si dice, non avevano alcun serio motivo per osservare l'an-
tico costume di girarsi verso ['Oriente quando pregavano, perché credeva-
no follemente che il sole fosse Dio. Ma da quando il creatore del sole ha
deciso di rendersi visibile, e da quando Dio stesso si é incarnato nel seno
della Vergine, é a Gesti Cristo che si deve questa adorazione».

Tale orientazione rituale per la preghiera si & perpetuata lungo i se-
coli del cristianesimo. Cosi, nel XII secolo, essa & attestata in un’opera
per altri versi profana, il romanzo di Tristano e Isotta. Quando Isotta si
trova davanti al cadavere di Tristano, «ella si gira verso ['Oriente e, per
lui, prega con grande pieta»*.

Nel testo di Corippo, come in quello di sant’/Agostino e di Origene,
si trova l'indicazione del motivo essenziale dell’'orientazione: il sole che
sorge ad Oriente ¢ il simbolo del Cristo che & chiamato infatti «Sole di
Giustizia» e «Oriente» («lo fard venire il Mio servo I'Oriente», Zc 3, 8).
San Tommaso d’Aquino riassume nel modo seguente le ragioni che
giustificano la regola dell’'orientazione:

«E preferibile che noi adoriamo con il viso rivolto ad Oriente: prima-
riamente, per mostrare la maesta di Dio che ci viene manifestata attraver-
so il movimento del cielo che inizia ad Oriente; secondariamente, perché
il Paradiso terrestre si trovava ad Oriente e noi cerchiamo di tornarvi; in
terzo luogo, perché Cristo, che é la luce del mondo, é chiamato Oriente

2. [Sap 16, 28 (ndT)].

3. Queste parole di Origene aiuteranno a penetrare il reale significato dell'orientazione
rituale. Questa & il simbolo dell'orientazione interiore, che non & altro se non la «buona volontas,
ovvero la volonta retta, e finalmente la «Via», ovvero il Cristo che ha detto: «fo sono la via» [Gv
14, 6 (ndT)]. 1l simbolismo dell'orientazione poggia su tre piani: sul piano fisico esso si riferisce
all'Oriente, al sole visibile e alla citta di Gerusalemme; sul piano sottile alla «buona volonta» e al
«retto cammino»; sul piano spirituale al Sole divino, alla Luce, alla Via, in una parola a Cristo.

4.  Thomas, Tristano e Isotta (v. 625 ss.).



L'ORIENTAZIONE RITUALE 51

dal profeta Zaccaria e perché, secondo Daniele, “¢ salito al cielo, all'Orien-
te”; infine, perché é da Oriente che Egli tornera, come dicono le parole del
Vangelo di san Matteo: “Come la folgore viene da oriente e brilla fino a
occidente, cosi sara la venuta del Figlio dell'uomo”»3.

Quest'ultimo motivo pone l'accento sulla Parusia, il ritorno glorio-
so del Signore. Si pud immaginare quale valore avesse per i primi cri-
stiani l'orientazione rituale: ad esempio, quando alla fine della notte di
Pasqua — al termine della veglia in cui attendevano la resurrezione del
Salvatore — i primi raggi visibili del Sole illuminavano il tempio, essi
non potevano evitare di vedervi la promessa e il pegno del glorioso Ri-
torno. Questa orientazione rituale per la preghiera era talmente impor-
tante che a Roma, nelle basiliche costantiniane che non poterono esse-
re orientate verso I'Est ed avevano l'abside ad Ovest, si gird I'altare in
modo tale che il prete potesse essere rivolto ad Oriente durante i santi
misterié. Cosi dunque, il tempio correttamente orientato ha l'asse prin-
cipale in direzione Ovest-Est e il coro e I'altare sono nel lato in cui arri-
vano i raggi del sole visibile e quelli del «Sole di Giustizia» di cui & det-
to: «Veniva nel mondo la luce vera, quella che illumina ogni uomo»7. La
navata & un rettangolo o un quadrato allungato che si estende da Est a
Ovest: la porta & all'Ovest, a ponente, nel punto di minore luminosita
che simboleggia il mondo profano o, ancora, la regione dei morti. En-
trando per la porta e avanzando verso il santuario si va incontro alla
luce; & una marcia sacrale e il quadrato allungato & come un cammino
che rappresenta la «via di salvezza» che conduce verso «la regione dei
vivi», la «citta dei santi» dove brilla il Sole divino8. Il tempio stesso, pa-
rallelo all'equatore, si sposta con la terra e va incontro al Sole e all'O-
riente eterno. L'asse secondario (transetto) € diretto nel senso mezzo-
giorno-settentrione. In questo modo la stessa forma del tempio & quella
della croce degli assi cardinali. Corrispondendo questi assi alle due li-
nee che congiungono rispettivamente i due punti solstiziali e i due pun-

5. [Mt24,27].

6. E non, come si & preteso, per rivolgersi ai fedeli nell'intenzione di fare una celebrazio-
ne pit «comunitaria» [cfr. Klaus Gamber, Tournés vers le Seigneur!, Editions Sainte-Madeleine,
Le Barroux 1993].

7. [Gv1,9]

8. In Egitto, il Santo dei Santi era identificato talvolta con l'akhet, |'«orizzonte orientale»
in cui si trova la collina primordiale che vide sorgere il sole nel primo giorno del mondo.



52 IL SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

ti equinoziali, abbiamo cosi la croce orizzontale. Se, d’altro canto, si
considera la linea che congiungendo i poli rimane perpendicolare al
piano dell'equatore, si ha la croce verticale. L'insieme di queste due
croci, che hanno il medesimo centro, forma la croce solida o croce a
tre dimensioni che definisce la struttura dello spazio e di uno spazio
qualificato dalle direzioni che sono in rapporto con il movimento del
ciclo temporale e del sole. Si trova questa croce solida quale motivo or-
namentale nelle chiese greche e anche in certe chiese latine. Cosi, da u-
na parte il tempio considerato nel suo piano riproduce gli assi cardina-
Ii, le quattro direzioni del mondo in rapporto con le quattro stagioni
del ciclo annuale; d’altra parte, considerato nel suo volume, esso si i-
dentifica allo spazio tutto intero, essendo di fatto una croce solida, e
l'asse verticale, che passa per il centro del cerchio direttore che & in ge-
nerale anche quello del transetto, s’identifica all’Asse del mondo che
congiunge i due poli: immagine, 'abbiamo gia detto, del «Motore im-
mobile». Questa croce a tre dimensioni ha le braccia orientate seguen-
do le sei direzioni dello spazio (i quattro punti cardinali, lo zenit e il
nadir) che, con il centro, formano il settenario. Le direzioni dello spa-
zio corrispondono agli Attributi divini, in quanto polarizzazione — per
rapporto a un centro — dello spazio indifferenziato che & come 1'Unita
divina. Clemente d’Alessandria ci dice, in effetti, che dal Dio «Cuore
dell'universo» partono le estensioni indefinite che si dirigono I'una ver-
so I'alto (Zenit) e I'altra verso il basso (Nadir), una a destra (Sud) e 'al-
tra a sinistra (Nord), I'una in avanti (Est) e l'altra indietro (Ovest); «Di-
rigendo il Suo sguardo verso queste sei estensioni come verso un numero
sempre uguale, Egli porta a termine il mondo; Egli é l'inizio e la fine; in
Lui si compiono le sei fasi del tempo, e da Lui queste ricevono la loro e-
stensione indefinita: questo é il segreto del numero Sette».

San Paolo fa uso del medesimo simbolismo quando parla della «am-
piezza, la lunghezza, l'altezza e la profondita (... dell’] amore di Cristo»
(Ef 3, 18). L'ampiezza e la lunghezza corrispondono alla croce orizzon-
tale, l'altezza e la profondita alle due meta dell’asse verticale. E la ma-

9.  Sari interessante leggere a questo proposito un brano tratto dalla vita di santa Mechtil-
de: «Un giorno che era venerdi santo, santa Mechtilde urld nel suo amore: "Oh!, amatissimo dell'a-
nima mia, se solo la mia anima fosse d'avorio, al fine di seppellirvi con decenza!”, Gesit rispose:
“Sard Io che ti seppellird in Me; lo saro aldisopra di te, speranza e gioia, e t'innalzerd; dentro di te,
Io sard una vita vivificante, un grasso che rallegrera e ingrassera la tua anima; dietro di te, lo saro




L'ORIENTAZIONE RITUALE 53

nifestazione del Logos nel mondo, al centro di tutte le cose, nel punto
primordiale in cui tutte le estensioni non sono che l'espansione. La cro-
ce a tre dimensioni riassume dunque lo spazio, e questo spazio simbo-
leggia I'universo ricolmo di Dio. L’asse polare ¢ la linea attorno alla
quale tutte le cose compiono la loro rotazione: & I'asse principale; all'o-
rizzontale, I'asse Nord-Sud & 'asse solstiziale e I'asse Est-Ovest & 'asse
equinoziale. Vedremo presto che questa significazione cosmica della
croce ¢ meno lontana dalla sua significazione abituale di quanto si po-
trebbe supporre a prima vista.

Le considerazioni precedenti chiariranno, forse, uno dei riti piti
misteriosi della consacrazione delle chiese, ovvero della Iscrizione del
doppio alfabeto. Tale rito si opera subito dopo l'apertura delle porte e
I'entrata del pontefice nel nuovo tempio. Sul suolo della navata si trac-
cia con della cenere una croce di sant'‘Andrea — o grande X allungata —
che riunisce i quattro angoli e il pontefice consacratore iscrive sulle
braccia di questa croce, con l'estremita del pastorale, i due alfabeti gre-
co e latino (nell'antichita, talvolta, I'alfabeto ebraico). Di questo rito so-
no state fornite diverse spiegazioni poco soddisfacenti. Secondo Du-
rando di Mende, esso significa I'unione dei Gentili e degli Ebrei (per-
ché, viste che non si utilizza 'alfabeto ebraico?), la lettera dei due te-
stamenti (?), gli articoli della Fede (?). Secondo un trattato di Rémi,
monaco di Autun (XI secolo), la croce e I'alfabeto che partono dall’an-
golo orientale e che 'si dirigono verso I'angolo occidentale significano
che la Fede & venuta da Oriente verso I'Occidente e che i popoli si sono
riuniti in un centro comune (quello della X).

La spiegazione piu interessante & quella di Rossi, il quale vede nella
croce obliqua il ricordo delle due linee trasversali o diagonali che i geo-
metri romani tracciavano sul terreno da misurare; le lettere sarebbero
il ricordo dei segni numerici combinati con le linee per definire le di-
mensioni del perimetrol9, Si tratterebbe quindi, in qualche modo, del
segno di una presa di possesso del terreno nel nome di Cristo. Ma si

un desiderio che ti spingera avanti, e davanti te, un amore che allettera e attirera la tua anima; alla

tua destra, lo saro la lode che da la perfezione a tutte le opere; alla tua sinistra, un appoggio d'oro

per sostenerti nelle tribolazioni; aldisotto di te, Io sard la base solida che sosterra la tua animan (cit.

in R. P. Saudreau, Les divines paroles, t. 11, p. 182). La presenza divina ¢ qui affermata, in perfetta

conformmita con il testo di Clemente, in sei luoghi attorno alla santa e in un settimo dentro di lei.
10. Cfr. Dom Cabrol, Le Livre de la Priére antique.



54 IL SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

potrebbe andare oltre: non sara questa croce un ricordo di quella che &
servita alla quadratura del cerchio per la fondazione? La sua iscrizione
nel rettangolo, base dell’edificio, ricorderebbe il movimento celeste e il
suo inserimento simbolico nella chiesa. Infine, secondo noi il rito si
chiarirebbe se lo si ricollegasse a un simbolismo di origine giudaica in
relazione con quanto abbiamo appena detto della croce a sei direzioni.
In effetti, 'elemento che di questo rito appare pili enigmatico a prima
vista, & I'iscrizione delle lettere. E necessario ricordare che presso gli E-
brei, come d’altronde presso gli Arabi, gli Egiziani, gli Indl e molti altri
popoli, il linguaggio, e quindi l'alfabeto, & considerato essere sacro.
Nella tradizione ebraica esiste una corrente mistica che ha ben potuto
influenzare il rito consacratorio delle nostre chiese e secondo la quale
le lettere dell’alfabeto hanno una virtu creatrice. Il libro mistico detto
Sepher Yetsira insegna che il mondo ¢ stato creato dal Verbo divino per
mezzo dei Numeri e delle Lettere. Di pili, in questa dottrina il simboli-
smo delle Lettere & in rapporto con quello delle direzioni spaziali, quali
le espone Clemente d’Alessandria — che verosimilmente utilizza la fonte
ebraica. Dal «Palazzo interiore» che é il «Centro» — dice il Sepher Yetsi-
ra — Dio, al fine di creare I'universo, ha fatto sentire la sua azione se-
guendo le sei direzioni; e sono le tre lettere del grande Nome divino
YHWH (la quarta — H - non essendo altro che la ripetizione della se-
conda) che, attraverso la loro sestupla permutazione seguente le sei di-
rezioni dello spazio, hanno permesso la formazione dell'universo.
L'ipotesi che avanziamo € tanto piu verosimile, considerando che
l'alfabeto greco & tracciato nella croce al suolo e le due lettere estreme
di questo alfabeto — A Q — sono sia la ben nota sigla mistica del Verbo,
il Principio e la Fine, che I'estensione cosmica del Verbo contempora-
neamente nello spazio e nel tempo!l. Altri simbolismi convergenti po-

11. Sesisommano le ultime lettere dei tre alfabeti latino, greco ed ebraico, ossia: AZ, AO,
ATH, si ottiene — ponendo A quale fattore comune - la parola AZOTH. Gli Ermetisti, i cui rap-
porti con i costruttori sono ben noti, designavano con questa parola, come abbiamo detto costi-
tuita coscientemente, la «Pietra filosofale», principio e fine di tutti i corpi. Gli Ermetisti hanno
talora anche assimilato, in una certa misura, la Pietra filosofale a Cristo, poiché questa pietra e-
ra un aspetto, nel mondo fisico, della Causa prima e ultima che pud riprodursi essa stessa, fe-
condarsi e generarsi in quanto Verbo divino. Questa considerazione ci porta a segnalare un rap-
porto fra 'arte dei costruttori e quella degli Alchimisti. Ve ne sono ben altri certamente pit1 atte-
stati, in particolare a Notre-Dame di Parigi. Ma si tratta di una questione che abbiamo volonta-
riamente escluso dalla nostra esposizione, deliberatamente limitata all'arte propriamente co-
struttiva. Si trovera un approccio in René Gilles, Il simbolismo nell'arte religiosa [trad. it. Arkeios,
Roma 1993] e uno sviluppo nelle opere classiche di Fulcanelli.



L'ORIENTAZIONE RITUALE 55

trebbero peraltro sostenere questa ipotesi. La X, in greco, & la prima
lettera del nome di Cristo: XPICTOC,; e in latino essa rappresenta il nu-
mero Dieci o la Decade, simbolo pitagorico e platonico — I'abbiamo vi-
sto — dell'Unita multipla, della Creazione nella sua perfezione. Cosi, la
grande X contenente le lettere dell'alfabeto puo simboleggiare in diversi
modi, che d'altro canto non si escludono fra loro, la consacrazione del
terreno e del tempio: facendovi discendere l'influsso celeste il consacra-
tore ne fa, in un certo modo, il Corpo di Cristo. Vi & qui un altro aspetto
del simbolismo del tempio che & venuto il momento di considerare.



Capitolo Sesto

IL TEMPIO, CORPO DELL’'UOMO-DIO

Cristo ha affermato molto chiaramente che il Suo Corpo € un tem-
pio, o piuttosto i/ Tempio:

«Rispose loro Gesu: “Distruggete questo tempio e in tre giorni lo fard
risorgere”. Gli dissero allora i Giudei: "Questo tempio é stato costruito in
quarantasei anni e tu in tre giorni lo farai risorgere?”. Ma egli parlava del
tempio del suo corpo» (Gv 2, 19-21).

Questo versetto racchiude un insegnamento della piu elevata im-
portanza. Nell'uomo individuale il corpo & I'abitacolo dell'anima; in Ge-
si, Uomo-Dio e Uomo universale, il Corpo & I'abitacolo della Divinita:
«E in Cristo che abita corporalmente tutta la pienezza della divinita» (Col
2, 9), perché «il Verbo si fece carne e venne ad abitare in mezzo a noi» (Gv
1, 14), realizzando in tal modo cio di cui il tempio mosaico non era che
una figura: I'inabitazione di Dio fra gli uomini ed anche negli uomini.

Il tempio rappresenta per l'assemblea cristiana il Corpo di Cristo,
ma giacché anche l'assemblea & il Corpo di Cristo, questa ne costituisce
il tempio spirituale, il Corpo mistico di Cristo. Infine, anche l'anima in-
dividuale & capace di diventare questo tempio. L'edificio sacro puo
dunque essere considerato sotto un triplice punto di vista: in quanto U-
manita di Cristo, in quanto Chiesa e in quanto anima di ogni fedele, es-
sendo questi tre punti di vista peraltro indissociabili, dato che gli ultimi
due non sono che conseguenze del primo.



58 IL SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

Il tempio rappresenta quindi anzitutto il Corpo di Cristo. Tale sim-
bolismo - assolutamente indipendente, vale la pena ricordarlo, dal pia-
no cruciforme - & stato comunque messo magnificamente in luce da
questa forma architettonica. Si tratta di una concezione antichissima
sia in Oriente — ad csempio in Massimo il Confessore —, sia in Occiden-
te. Onorio d’Autun, nel suo Specchio del Mondo, stabilisce le seguenti
corrispondenze: il coro rappresenta la testa di Cristo, la navata il corpo
propriamente detto, il transetto le braccia e l'altare maggiore il cuore,
ovvero il centro dell'essere. Da parte sua, Durando di Mende scrive:
«La disposizione materiale della chiesa rappresenta il corpo umano per-
ché il cancello, o il luogo in cui si trova l'altare, rappresenta la testa, e la
croce, da una parte all'altra, le braccia e le mani; infine, l'altra parte che
si sviluppa a Occidente rappresenta il resto del corpo».

Si notera una certa divergenza fra Durando e Onorio, il quale se-
gue san Massimo a proposito del senso dell’altare e, di conseguenza,
del luogo in cui porlo nel coro o nel transetto. In ogni modo, la separa-
zione della navata e del santuario, che come si sa & obbligatoria, divide
gerarchicamente 'assemblea: nella parte alta — dove si trova il santua-
rio, corrispondente alla testa — siedono i chierici, la frazione «pensan-
te» dell’'assemblea; nella parte inferiore il popolo, la frazione «attiva».

Questa assimilazione del tempio all'uomo steso con la testa a orien-
te non ¢ peraltro esclusiva del cristianesimo, nonostante il fatto che in
esso abbia assunto uno sviluppo piti ampio che altrove. Essa serve u-
gualmente quale punto di partenza per la costruzione del tempio indu:
I'uomo steso rappresenta in questo caso il corpo di Purusha o lo Spirito
universale che il rituale attribuisce all’'edificio. Ci troviamo qui di fron-
te ad una tradizione che risale alle origini stesse dell'umanita, tradizio-
ne fondata d'altro canto su una verita di ordine ontologico, ovvero che
I'uomo & un riflesso dell'universo; egli € cioé un microcosmo, riflesso
del macrocosmo al quale lo uniscono mille legami collegati I'uno all’al-
trol. Ecco perché, per fare un esempio, i Greci dedussero il valore del
numero Cingue, armonia dell'universo, dalla stessa armonia del corpo
umano. Quest'ultimo serviva quale canone all’architettura greca ed ai
suoi eredi, perché il corpo umano & considerato come la proiezione, sul

1. «L'uomo puo essere considerato come un microcosmo» (san Tommaso); «Il corpo uma-
no é detto microcosmo, ovvere piccolo mondo» (Onorio d'Autun).



IL TEMPIO, CORPO DELL'UOMO-DIO

1 AME
\E CRARE 1 \ 2 Vit H
\ ' (=]
Symbole t_Ciel SOUFFLE =
7 =
F
\\\ 7 N =
/ / FOIE \ s
3 \z
6 NOMBAIL -
BASSIN J =
£ 7 BEXE i
Symbele d¢ la Terra iz f

N [H\ VYNNG

X £ 7 =
8 r g E g £
f ) = 2 2 =
7 = E =
. = 2 =

7 =

A i

Schema tratto dal giornale «Compagnonnages» (luglio-agosto 1961).



60 IL SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

piano materiale, dell’Anima del mondo di cui riflette la vita armonio-
sa2. In tal modo, essendo il tempio una figura dell'uvomo, in un certo
senso esso & anche una figura del mondo. Vi sono ad esempio alcune
corrispondenze fra le parti del corpo e quelle del mondo: i piedi corri-
spondono alla terra, la testa — rotonda — alla volta celeste e, nell’edifi-
cio, al semi-cerchio dell’abside; i sensi sono in rapporto con gli elemen-
ti, etc. Guglielmo di Saint-Thierry ha sottolineato che un uomo con le
gambe e le braccia distese puo iscriversi in un cerchio tracciato da un
compasso il cui centro sia fissato sull'ombelico. Questa figura si so-
vrappone, come ¢ facile vedere, al diagramma utilizzato nel rito di fon-
dazione: la croce nel cerchio; la croce costituita dall'uomo con le mem-
bra distese si sovrappone agli assi cardinali. Una tradizione che risale
ai primi tempi del cristianesimo ha messo in rapporto questa figura
con il nome generico dell'uomo: adam. In effetti, le quattro lettere della
parola Adam sono in greco le iniziali delle parole che designano i quat-
tro punti cardinali: A = Anatolé (Oriente), D = Dysmé (Occidente), A =
Arctos (Settentrione), M = Mesembria (Meridione). E d’altro canto u-
gualmente curioso constatare che i due gruppi formati da queste lette-
re nell'ordine in cui si presentano corrispondono esattamente alle linee
rispettive dei due assi: AD-AM: AD = Oriente-Occidente, AM = Setten-
trione-Mezzogiorno.

Peraltro, il valore numerico di queste lettere ci da il totale di 46,
che & precisamente il numero degli anni impiegati per costruire il tem-
pio (Gv 2, 21). Questo simbolismo & magnificamente sviluppato in un
inno pasquale alla Croce degli antichi messali di San Gallo:

«Cristo ha offerto il tempio della Sua carne quale vittima sul tuo Le-
gno, quel tempio che fu creato nel numero di giorni [vi & probabilmente
un errore; I'autore vuol dire: anni, ndA] figurati dalle quattro lettere del .
nome d’Adam,; ma al fine di riedificare dopo tre giori il mondo, i cui
quattro punti del cielo ne misurano l'estensione».

Cosi, una volta di piu, la Croce & presa quale misura dello spazio e

2. «Sela natura ha composto il corpo dell'uomo in maniera tale che ogni membro abbia u-
na proporzione con il tutto, non é senza ragione che glf Antichi abbiano voluto che, nelle loro opere,
il medesimo rapporto delle parti con il tutto si ritrovi esattamente osservato. Ma fra tutte le opere di
cui hanno regolato le misure, essi ebbero principalmente attenzione dei templi degli dei...»
(Vitruvio, III, 1).



IL TEMPIO, CORPO DELL'UOMO-DIO 61

del tempo. Quest'ultimo aspetto & messo in luce dal diagramma tradi-
zionale che raffigura I'uomo disteso non piti sulla croce degli assi car-
dinali, ma nel mezzo della ruota zodiacale: la testa & posta nel punto e-
quinoziale, a zero gradi dell'Ariete, e i piedi congiungono la testa a 30°
dei Pesci. Tale figura da luogo a considerazioni della massima impor-
tanza. La posizione della testa nel punto equinoziale corrisponde all’e-
quinozio primaverile e alla Pasqua, secondo la quale — come afferma
Durando di Mende - si deve determinare l'orientazione esatta dell’absi-
de della chiesa. D'altra parte, I'Ariete (o Agnello) e i Pesci sono animali
cristici in rapporto con I'Eucaristia; infine, '’Agnello & essenzialmente
pasquale. Questo diagramma zodiacale segna I'unita del macrocosmo e
del microcosmo, unita che fonda il ruolo dell'uomo che deve essere il
portaparola del mondo di fronte a Dio, colui che presta la sua voce al
mondo per permettere a questultimo di cantare la gloria del Creatore.

Ma quest'unita non & pienamente realizzata che nell'Uomo-Dio, ed
¢ per questo che il Corpo rappresentato dal tempio & anzitutto il corpo
dell'Uomo-Dio. Ed & qui che si realizza in tutta la sua forza l'unita del
simbolismo cosmico e del simbolismo cristico del tempio. Il cosmo
considerato nella sua pit debole estensione, vale a dire quella del mon-
do corporeo o fisico, di cui il tempio & I'immagine matematica, non &
che l'aspetto pii1 esteriore del Cosmo integrale, il quale comprende tutti
i mondi e tutti gli esseri, la «terra» e il «cielo», i visibilia e gli invisibilia
del Credo. Questo cosmo integrale & interamente compreso nel Cristo
in quanto Verbo creatore:

«Egli é I'Tmmagine del Dio invisibile, Primogenito di tutte le creature
[= il Principio della Creazione, ndA]. Poiché per mezzo di lui sono state
create tutte le cose che sono nei cieli e sulla terra, quelle visibili e quelle
invisibili: Troni, Dominazioni, Principati e Potesta. Tutte le cose sono
State create per mezzo di Lui e in vista di Lui. Egli é prima di tutte le cose
e tutte sussistono per Lui» (Col 1, 15-17).

Il Cristo &, secondo l'espressione dei Padri, la «ricapitolazione della
creazione», il riassunto qualitativo dell'universo e al tempo stesso il
principio, o ancora, I'Archetipo della creazione. In quanto Uomo Uni-
versale, egli totalizza e integra in Sé la molteplicita indefinita di tutti gli
stati dell'Essere. E nel suo senso ultimo, & questo che simboleggia la
Croce, misura non solo dello spazio, ma anche dell'universo integrale e



62 IL SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

«segno del Figlio dellUomo». Segno inoltre della Redenzione conside-
rata nella sua pienezza. Anche lo stesso uomo individuale — portando
in sé I'analogia di tutta la creazione, poiché in lui vi & il riflesso degli
stati angelici e 'immagine di Dio -, in quanto microcosmo, & legato al
mondo intero ed & stato stabilito come intermediario fra il mondo e
Dio, in modo che il mondo attende la sua redenzione dall'uomo, ma da
un uomo che sia «portatore di Dio»: «La creazione stessa attende con
impazienza la rivelazione dei figli di Dio; essa tnfatti é stata sottomessa
alla caducita [...] e nutre la speranza di essere lei pure liberata dalla
schiavitii e dalla corruzione, per entrare nella liberta della glovia dei figli
di Dio» (Rm 8, 19-21).

Questa reintegrazione & realizzata gia in principio dal Cristo. 1l sa-
crificio della Croce sul Golgota si espande fino agli «spazi infiniti»:
«Dal corpo delicato, trafitto dalle spine, dai chiodi e dalla lancia, sgorga
sangue e acqua; da quale lavacro sono purificati terra, mare, cielo — il
mondo intero!» (Inno del Venerdi Santo)3. E questo che, al suo proprio
livello, esprime il tempio cruciforme: I'universo restaurato nella sua
purezza originaria e offerto dall'Uomo Perfetto al Padre. Il Verbo incar-
nato unisce Dio e I'uomo, il cielo e la terra; questa unione & come se
fosse sigillata nella forma del tempio in cui si legano il cerchio divino e
il quadrato terrestre. La cupola unita al cubo esprime il mistero tean-
tropico della Chiesa che realizza 'Uomo-Dio nell'anima del fedele, per-
ché nella redenzione I'uomo si inserisce nel cerchio della divinita e vi
trascina il mondo intero.

Tale inserimento dell'uomo nel tempio si pud realizzare attraverso
altre modalita, fra le quali la cattedrale di Troyes ci offre un esempio
considerevole. La cupola (in elevazione) dell'edificio riproduce i piani
del corpo umano regolati da rapporti «aurei», in modo che i piedi si
trovano al suolo del santuario e il vertice della testa alla chiave di volta,
la cui altezza & data da 888 (88 piedi e 8 pollici), valore numerico del
nome di Gesli, che del resto racchiude I'immagine del Resuscitato. 11 5,
cifra dell'uomo, si trova dunque in simmetria con '8, cifra del Cristo
(questi due numeri sono in rapporto aureo). In tal modo il maestro del
cantiere ha, per cosi dire, fatto sgorgare nella pietra la sostanza del mi-
stero redentore, la metamorfosi delluomo carnale in uomo spirituale:

3. [Inno Pange, lingua, gloridsi, attribuito a san Fortunato, Vescovo di Poitiers, T 609].



IL TEMPIO, CORPO DELL'UOMO-DIO

63

Il Corpe dell'Uomo nel Tempio.



64 IL SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

«L'uomo si compie in Cristo attraverso la mediazione del Bello [= il nu-
mero d'oro (ndA)]»4.

Vi ¢ ragione di insistere, perché il simbolismo ritrovato a Troyes &
valido per tutti i templi, quali che siano le loro misure in elevazione,
giacché le proporzioni definite dai numeri 5 e 8 non fanno che sottoli-
neare un senso che appartiene alla struttura verticale del santuario
stesso. Questa struttura, costituita dalla base del quadrato e dal vertice
sferico, e inoltre ordinata attorno alla colonna assiale, & in effetti
un'immagine geometrica dell'uomo eretto.

Per questo, cosi come il tempio totale, nel suo piano in elevazione
il santuario rappresenta contemporaneamente 'Uomo Archetipo e la
crescita spirituale dell'individuo umano fino alla sua coincidenza con il
suo archetipo, fino «alla statura del Cristo», «allo stato di uomo perfet-
to, nella misura che conviene alla piena maturita del Cristo» (Ef 4, 13).
La colonna assiale dell’edificio — di cui parleremo pitt ampiamente nel
capitolo XII e che & l'asse che collega verticalmente la chiave di volta
del santuario al centro di quest’ultimo -, per 'Uomo universale, si iden-
tifica all’Asse del Mondo e corrisponde, nell'uomo individuale, alla spi-
na dorsale. Questa & il perno della sua struttura fisica e determina la
sua posizione verticale, privilegio dell'uomo e che & come una prova
concreta della situazione centrale che egli occupa nel mondo visibile:

Pronaque cum spectent animalia cetera terram,
Os homini sublime dedit, coelumaque tueri
Jussit et erectos ad sidera tollere vultus

(Ovidio)

Si notano immediatamente le corrispondenze che si stabiliscono,
attraverso il simbolismo del santuario, fra 'Uomo Universale e 'uomo
individuale: cosi come la colonna assiale collega la base quadrata al

4. Ledit-Zelt, op. cit.; Mons Devoucoux segnala uno schema che ha dovuto certamente
giocare un ruolo nell'architettura sacra. Si tratta di un uomo eretto, piedi riuniti e braccia diste-
se, in un quadrato determinato dai paralleli della linea delle braccia e dalla verticale del corpo.
Sommando i numeri delle dita dei piedi e delle mani, che hanno una grande importanza nella
mistica ebraica, alla cifra 6 (rapporto fra l'altezza e la larghezza media del corpo: 1 x 6 = 6), si
ha: 10 + 10 + 6 = 26 = YHwWH; cid che significa che I'uomo & creato a immagine di Dio. A Troyes
questo non pud non essere in relazione con il fatto riportato prima [cap. IV, Armmonie numeriche)
che, in questo stesso luogo del santuario, la cupola dell'edificio contiene un triangolo iscritto di
26" al vertice.



IL TEMPIO, CORPO DELL'UOMO-DIO

NN
A e R
— /] \ \'\' f_‘ip}_ﬂ
D %—*ﬁﬁ—cﬂhf
r/ N R
=
St
-

Il Corpo dell’'Uomo nel Tempio.



66 IL SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

vertice sferico dell’edificio — la terra al cielo —, nello stesso modo la spi-
na dorsale & nell'individuo il luogo che unisce la parte inferiore e terre-
stre del corpo (chiamata «base» e «fondamento», iesod, nella mistica e-
braica) alla parte superiore e pensante, la testa, la cui forma sferica, lo
si & visto, & in corrispondenza con la volta celesteS. E attraverso la spi-
na dorsale che la testa comanda il resto del corpo. Cio per la costituzio-
ne fisica stessa dell'individuo. Nella sua costituzione sottile, alla spina
dorsale e ai canali nervosi che la percorrono, corrispondono dei canali
sottili nei quali circolano le energie della stessa natura e, nel mezzo, co-
si come per la colonna assiale nell’edificio, il canale chiamato sushuimn-
na dagli Indu. Nel processo di sviluppo mistico come & descritto dallo
yoga tantrico, I'energia spirituale, addormentata alla base della schiena
(si tratta certamente di localizzazioni simboliche), si eleva attraverso
questo canale risvegliando successivamente i differenti centri sottili o
chakras, fino al momento in cui, raggiungendo il chakra coronale si-
tuato in alto nella testa, essa provoca l'illuminazione e la trasformazio-
ne finale dell'individuo. Si dice allora che si schiude il «loto dai mille
petali», designando quest'ultimo termine il chakra in questione®. La
medesima realta & espressa in Occidente dall’'aureola che brilla sulla te-
sta dei santi. Questa risalita dell'energia attraverso la spina dorsale
simboleggia la risalita dell'essere, il suo passaggio dallo stato terrestre
allo stato celeste.

Cosi, nella figura dell'Uomo Archetipo incorporata alla struttura
verticale del santuario, I'immagine della colonna assiale si schiude
completamente nella chiave di volta «celeste», che spesso &€ marchiata
dalla croce o dall’agnello cristico, e ricorda all'individuo il cammino
della sua crescita spirituale fino alla «statura del Cristo» che include la
«comunione» di tutti i «santi» e la loro consumazione nell'unita - il
Corpo Mistico —, come adesso diremo.

5. InIndia, dove pure il corpo umano & assimilato all’'universo e al tempio, si dice che la
spina dorsale sia analoga al monte Meru, la montragna mitica che determina I'Asse del Mondo.

6. Lo si chiama inoltre Brahmarandra, ovvero: «apertura del Brahmas. E attraverso lui
che alla morte si libera il principio cosciente dell'essere. Segnaliamo semplicemente, non poten-
do insistervi, che alcuni riti praticati presso alcune popolazioni come la trapanazione postuma
del cranio e la tonsura dei chierici, sono in diretta relazione con questa liberazione del principio
cosciente e la risalita verticale dell'energia latente nel corpo.



Capitolo Settimo

«CORPUS MYSTICUM»

Abbiamo considerato sino ad ora l'edificio sacro nel suo stadio fi-
nale, quello statico; ed & normale, visto che si tratta del fine naturale
dell’arte architettonica, la cui qualita essenziale & la stabilita, la perfe-
zione stabile. Ma & possibile affrontare le cose diversamente, da un
punto di vista dinamico, e considerare non piu il tempio finito, ma il
tempio che si fa. Anche il processo di costruzione pud essere preso in
considerazione in un senso simbolico, ed & cosi che la pensa tutta la
tradizione!. Questo processo di edificazione & quello che parte con la
posa della prima pietra fino all’'ultima. Tale simbolismo & centrato non
tanto sulla figura del tempio, ma sulla stessa pietra.

Anche Cristo si & proclamato la «pietra angolare»: «E Gesit disse lo-
ro: “Non avete mai letto nelle Scritture: La pietra che i costruttori hanno
scartata é diventata testata d'angolo; dal Signore é stato fatto questo ed é
mirabile agli occhi nostri?”» (Mt 21, 42).

1. Gia nel Pastore d’Erma, una delle prime opere della letteratura cristiana scritta verso il
140 d. €., l'autore riceve in una visione il «cantiere» della Chiesa trionfante: si tratta di una gran-
de torre in costruzione; vi si impiegano delle pietre quadrate e bianche e i diversi ordini di santi
sono rappresentati da differenti tipologie di pietre [cfr. /! Pastore d’Erma, terza visione, in I Padri
Apostolici, traduzione, introduzione e note a cura di Antonio Quacquarelli, Citta Nuova, Roma
1976, pp. 250-261]. Anche qui il simbolismo mistico va di pari passo con il simbolismo cosmico:
il processo costruttivo riproduce quello della creazione, I'architettura ripete la cosmogonia:
«Dov'eri tu quand'io ponevoe le fondamenta della terra? Dillo, se hai tanta intelligenza! Chi ha fissa-
to le sue dimensioni, se lo sai, o chi ha teso su di essa la misura? Dove sono fissate le sue basi o chi
ha posto la sua pietra angolare, mentre gioivano in coro le stelle del mattino e plaudivano tutti i fi-
gli di Dio?» (Gb 38, 4-7).



68 IL SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

E Simone, che dovra rimpiazzare il Maestro in qualita di capo del-
la sua Chiesa, della Chiesa da costruire, riceve per questa ragione un
«nuovo nome» quale segno della sua funzione: «E io ti dico: Tu sei Pie-
tro e su questa pietra edifichero la mia Chiesa»2.

Questi testi fondamentali sono messi in opera nel rituale per la po-
sa della prima pietra:

«Che il Nome del Signore sia benedetto, ora e sempre! La pietra riget-
tata dagli architetti é diventata la pietra angolare! Tu sei Pietro e su que-
sta pietra edifichero la mia Chiesa... Preghiamo: Signore Gesi, Figlio del
Dio vivo, il Dio onnipotente, splendore e immagine del Padre eterno e del-
la Vita eterna, che sei la pietra angolare staccata dalla montagna senza
alcun intervento umano, fortifica questa pietra che deve essere posata nel
Tuo Nome. Tu sei il Principio e la Fine, ed é da questo principio che il
Dio Padre ha creato il tutto dall'inizio dei tempi; ti preghiamo, sii il prin-
cipio, lo sviluppo e la consumazione di quest'opera che é intrapresa a lo-
de e gloria del tuo Nome...». Dopo di che l'officiante incide su ogni lato
della pietra una croce che la assimila a Cristo3.

San Pietro commenta le parole di Gestt dimostrando che i credenti
devono, con le proprie individualita e con Cristo, costruire il tempio
spirituale che altro non & se non il Corpus mysticum:

«Stringendovi a lui, pietra viva, rigettata dagli uomini, ma scelta e
preziosa davanti a Dio, anche voi venite impiegati come pietre vive per la
costruzione di un edificio spirituale, per un sacerdozio santo, per offrire
sacrifici spirituali graditi a Dio, per mezzo di Gesu Cristo. Si legge infatti
nella Scrittura: “Ecco io pongo in Sion una pietra angolare, scelta, prezio-
sa e chi crede in essa non restera confuso”. Onore dunque a voi che cre-
dete; ma per gli increduli la pietra che i costruttori hanno scartato é dive-
nuta la pietra angolare, sasso d'inciampo e pietra di scandalo» (1 Pt 2, 4-8).

L'insegnamento di san Paolo continua quello di san Pietro: & neces-
sario edificare il Corpo di Cristo: «Camminate dunque nel Signore Gesut
Cristo, come l'avete ricevuto, ben radicati e fondati in lui» (Col 2, 6-7).
Cristo «ascese al di sopra di tutti i cieli, per compiere tutte le cose» (Ef 4,

2. [Mt 16, 18]

3. L'esposizione completa del simbolismo della pietra angolare e della prima pietra, e
specificatamente del senso esatto dell’'espressione «pietra angolare», verra condotta nel capitolo
XII, L'Altare e il Cristo.



CORPUS MYSTICUM 69

10); Egli ha diffuso i Suoi doni su tutto «al fine di edificare il corpo di
Cristo, finché arriviamo tutti all'unita della fede e della conoscenza del Fi-
glio di Dio, allo stato di uomo perfetto, nella misura che conviene alla
piena maturita di Cristo» (Ef 4, 12-13). «[Voi siete] edificati sopra il fon-
damento degli apostoli e dei profeti, e avendo come pietra angolare lo
stesso Cristo Gestt. In lui ogni costruzione cresce ben ordinata per essere
tempio santo nel Signore; in lui anche voi insieme con gli altri venite edi-
ficati per diventare dimora di Dio per mezzo dello Spirito» (Ef 2, 20-22).

Durando di Mende riassume il parallelo — divenuto classico — fra la
chiesa materiale e quella delle anime:

«Cosi come la chiesa corporale o materiale é costruita sulle pietre riu-
nite assieme, cosi la chiesa spirituale forma un tutto composto da un
grande numero di uomini. Tutte le pietre dei muri, bianche e quadrate,
rappresentano i santi, ovvero gli uomini puri che vengono disposti dalle
mani del supremo Operaio per rimanere nella chiesa per sempre*. Sono
unite come da un medesimo cemento attraverso la carita fino a che, dive-
nute nella celeste Sion delle pietre vive, esse non siano assemblate dai le-
gami della Pace».

E Dio che edifica questo tempio in costruzione, in espansione. «ll
Signore ricostruisce Gerusalemme» (Sal 147, 2); Egli & il maestro di can-
tiere della citta santa:

«Per fede [Abramo] soggiorno nella terra promessa come in una re-
gione straniera, abitando sotto le tende, come anche Isacco e Giacobbe,
coeredi della medesima promessa. Egli aspettava infatti la citta dalle salde
fondamenta, il cui architetto e costruttore é Dio stesso» (Eb 11, 9-10).

4. In questo esempio — come in molti altri casi — Durando di Mende non fa altro che ri-
prendere una antichissima idea. «Voi - dice san Clemente di Roma - avete resistito ai maestri
dell'errore, voi che siete le pietre del tempio del Padre preparate per U'edificio di Dio, innalzate in a-
ria dalla «macchina» di Gesit Cristo che ¢ la Sua Croce». L'immagine della «macchina», che rie-
voca l'argano dei cavapietre e dei costruttori, ¢ familiare alla letteratura greca cristiana: la
Croce & in questi casi soventemente definita la «méchané ourania», la macchina che si innalza
in cielo, e sant'Ignazio d'Antiochia ci offre queste magnifiche parole: «La Croce é la méchané per
l'intero cosmon. Quanto alla forma delle pietre che devono essere quadrate e bianche, si tratta
anche in questo caso di un'antica tradizione; si legge infatti nel Pastore d'Enma: «Come la pietra
sferica se non viene ritagliata e non perde qualche cosa di sé non pué diventare quadrata, cosi i
ricchi di questo mondo, se non perdono la ricchezza, non potranno essere utili al Signore» [Il
Pastore d'Enma, op. cit., terza visione, XIV (6) 1, p. 256]. La forma quadrata delle pietre evoca in
sant’Agostino la giustizia e le quattro virtii cardinali; per Ugo di san Vittore evoca la stabilita
della fede e la fedelta dei cristiani.



70 1L SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

La figura di Dio quale Architetto, costruttore della Citta spirituale
come del mondo materiale, & simile a quella di Platone e dei Pitagorici
che é stata trasmessa alle organizzazioni dei costruttori. Nicomaco di
Gerasa, parlando della Decade, scrive che essa «servi da misura per l'u-
niverso, come una squadra e una cordicella nella mano dell'Ordinatore».
In una miniatura ornamentale di una Bibbia del XIV secolo Dio & rap-
presentato con un compasso in mano mentre traccia un cerchio sul
caos raffigurato con una bocca di drago. Su una colonna di Notre-Da-
me di Parigi & posta una lastra di ferro appartenuta ai Compagni mas-
soni; vi si legge la celebre formula «Alla gloria del Grande Architetto
dell'Universo» incisa al disopra di un pentagramma o pentagono stella-
to, del regolo, del compasso e della squadra.

Questa citta dalle fondamenta eterne, questo tempio che fa un
tutt'uno con il Corpo mistico, non sara terminata che nel «secolo futu-
ro» e si confonde con la Gerusalemme celeste, ovvero 'Umanita celeste
rigenerata e glorificata in Dio di cui il tempio materiale & I'immagine
sensibile. Tale & I'insegnamento della liturgia che, a proposito della

consacrazione delle chiese e della loro dedicazione, evoca questa Citta
dell’alto:

«Udii allora una voce potente che usciva dal trono: “Ecco la dimora di
Dio con gli uomini! Egli dimorera tra di loro ed essi saranno il suo popolo
ed egli sara il ‘Dio-con-loro”»5 (Epistola della messa della Dedicazione).

L'evocazione & particolarmente suggestiva nel rito d'unzione delle
croci, durante la consacrazione. Sui muri della chiesa sono apposte o
dipinte dodici croci e davanti ad esse si accendono dodici ceri. Allora il
pontefice le unge con olio mentre I'antifona prosegue: «Ecco Gerusa-
lemme, la grande citta celeste. E ornata come la sposa dell’Agnello». Ab-
biamo gia detto che il numero dodici & caratteristico della citta celeste:
ci sono dodici porte, dodici basamenti, gli eletti sono ripartiti in dodici
tribl1 € sono dodicimila per tribil. Le dodici croci dipinte sui muri cor-
rispondono ai dodici basamenti che sono i dodici Apostoli i cui nomi
sono scritti sulle basamenta della Gerusalemme celeste: «Le mura della
citta poggiano su dodici basamenti, sopra i quali sono i dodici nomi dei
dodici apostoli dell’Agnello» (Ap 21, 14).

5. [Ap21,3]



CORPUS MYSTICUM 71

Anche san Paolo dice ai cristiani: «[Voi siete] edificati sopra le fon-
damenta degli apostoli» (Ef 2, 20). Ecco perché i dodici apostoli veniva-
no rappresentati sulle colonne della chiesa, come ad esempio nella
Sainte Chapelle di Parigi. Quanto alle dodici porte, esse sono segnate
dai nomi delle dodici tribut d'Israele (Ap 21, 12). D’altro canto, vi & da u-
na parte un rapporto fra le dodici tribi1 e gli Apostoli, e dall’altra un
rapporto fra le une, gli altri e i segni dello Zodiaco. Anche in questo ca-
so il simbolismo cosmico sposa il simbolismo mistico. La pianta qua-
drata della Gerusalemme celeste corrisponde, lo abbiamo visto, alla
trasformazione del cerchio tramite gli assi cardinali; le dodici porte
corrispondono ai segni zodiacali raggruppati in gruppi di tre su ognu-
no dei quattro lati, orientati secondo i punti cardinali e in rapporto con
le quattro stagioni, cioé con il ciclo temporale che in questo caso si tro-
va ad essere «cristallizzato». Ma le dodici tribu d'Israele erano gia mes-
se in rapporto con i segni dello Zodiaco nella tradizione ebraica; accad-
de la medesima cosa con i dodici Apostoli rappresentanti le dodici tri-
bl e raggruppati come una corona attorno al Cristo, il Sole divino.

Riparleremo del simbolismo solare nel capitolo sulla porta. Per il
momento desideriamo attirare |'attenzione su un altro rapporto riguar-
dante gli Apostoli. E detto nell'’Apocalisse che «le mura [della citta] so-
no costruite con diaspro»® e che «la citta é di oro puro»; inoltre «le fon-
damenta delle mura (= ogni fondamenta da una porta all'altra) sono a-
dorne di ogni specie di pietre preziose»’. Segue I'elenco delle dodici pie-
tre preziose: zaffiro, smeraldo, topazio, ametista, etc. Considerato il
piano della cittd, si vede dunque che queste pietre sono disposte come
le porte, tre su ogni lato. Si tratta pitt © meno della forma del razionale
o pettorale che il grande sacerdote degli Ebrei indossava sul petto. Il
razionale era infatti una placca quadrata d’oro sulla quale erano dispo-
ste in quattro gruppi di tre dodici pietre preziose che portavano impressi
i nomi delle tribu (Es 28, 17-20; 39, 9-12). Secondo Filone e Clemente
d’Alessandria queste pietre erano in relazione con i dodici patriarchi ed
i segni dello Zodiaco. 1l pettorale consentiva al grande sacerdote di riu-
nire nella propria persona, in un certo qual modo, I'essenza della co-
munita di Israele. E significativo che lo stesso simbolo sia servito nel-

6. [Ap21,18).
7. [4p21,19].



72 IL SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

I'Apocalisse per evocare la comunita della Chiesa — la nuova Israele — i
cui fedeli sono stati richiamati dai quattro punti dell'universo attraver-
so le virt1 delle tre persone che sono, come dice sant’Agostino, la Santa
Trinita.

Infine, queste pietre preziose hanno un altro significato. La pietra
preziosa ¢ il capolavoro del regno minerale; in essa si uniscono lo
splendore della luce del cielo e la quintessenza della materia uscita dal-
le profondita della terra. E la materia trasfigurata, divenuta diafana.
Nello stesso modo I'uomo, pietra bruta, deve — con l'aiuto di Dio — ta-
gliarsi in pietra cubica, gia sottomessa a un ordine, per adattarsi nell’e-
dificio della chiesa in costruzione; e quando l'edificio terminato entrera
nel «secolo futuro», le sue pietre vive saranno trasfigurate e diverranno
queste pietre luminose.

Il Corpus mysticum & l'assemblea dei credenti, la Chiesa totale e il
Tempio per eccellenza. Ma poiché Egli si & fatto tutto in tutti, ogni cre-
dente & anch’esso questo Tempio: «Non sapete che siete tempio di Dio e
che lo Spirito di Dio abita in voi?» (I Cor 3, 16). «Noi siamo infatti il
tempio del Dio vivente» (2 Cor 6, 16). «Nello stesso modo in cui questo e-
dificio visibile — dice sant’Agostino — ¢ stato fatto per riunirci corporal-
mente, cosi quest'altro edificio che siamo noi stessi é stato costruito per-
ché Dio vi abiti spiritualmente [...] L'edificio visibile si trova oggi sotto i
nostri occhi, l'altro lo sara alla fine dei secoli, quando il Signore verra,
quando il nostro corpo corruttibile sara rivestito dall'incorruttibilita».

«Cristo, il Figlio di Dio — dice Ruysbroeck — ha costruito per Dio
stesso e per not un'arca e un tabernacolo eterno; non si tratta di altri che
di Lui stesso e della Santa Chiesa e di tutti i buoni uomini di cui é il
principe e il capo [...]. Quando un uomo vuole obbedire di tutto cuore a
Dio, egli é liberato e scaricato di tutti i peccati dal sangue di Nostro Si-
gnore. Si lega e st unisce a Dio e Dio con lui; e diviene lui stesso Uarca e il
tabernacolo in cui Dio vuole abitare: non in figura, ma in realta». Nello
stesso senso, commentando il significato delle tre parti del tempio e-
braico - I'ingresso, il santo e il santo dei santi -, che corrispondono nel
tempio cristiano al nartece e alla porta, alla navata e al santuario, lo
stesso autore spiega il loro valore spirituale: «L'ingresso del tabernacolo
e una vita conforme alla legge morale secondo l'uomo esteriore. [... L'alta-
re degli olocausti] raffigura l'unita del cuore e il raccoglimento delle po-



CORPUS MYSTICUM i3

tenze sensibili attraverso l'allontanamento delle preoccupazioni terrestri.
[... Nel santo] la vita virtuosa é il viposo in Dio; a questo stadio si colle-
gano le virtii teologali. Infine, al santo dei santi corrisponde il centro
dell'essere in cui si trova Dio che é “in me pitt di quanto lo sia io stesso”».

In tal modo ogni uomo & il tempio di Dio per partecipazione all'Uo-
mo-Dio nella misura in cui realizza in se stesso la Presenza Divina. A-
desso comprendiamo meglio quanto abbiamo precedentemente detto a
proposito del ruolo del tempio. Se quello & I'immagine del cosmo e
I'immagine dell'uomo microcosmo & perché quest'ultimo, al fine di rea-
lizzare la propria vocazione spirituale, per effettuare il suo ritorno a
Dio deve dunque ricapitolare e integrare in un «focolare» simbolico
tutti gli elementi del mondo visibile ed i loro corrispondenti in se stes-
so, al fine di superarli «sacrificandoli» a Dio, in modo tale da passare
«da questo mondo al Padre». In quanto immagine matematica dell'uni-
verso e in quanto immagine del Corpo di Cristo, il tempio ¢& la fissazio-
ne della presenza spirituale in un supporto materiale; esso simboleggia
cosi il processo della discesa di Dio nell'uomo, la fissazione dell'in-
fluenza spirituale nella coscienza corporea.

D’altro canto, da lungo tempo & stata notata 'analogia fra i riti con-
sacratori del tempio e il rito del battesimo: benedizioni con l'acqua, e-
sorcismi, unzioni con il crisma. «E necessario — dice san Bernardo —
che si compiano spiritualmente in noi i riti di cui queste muira sono stati
l'oggetto materiale. Quanto i vescovi hanno fatto nell’edificio visibile, ¢
cio che Gesii Cristo, il Pontefice dei beni futuri, opera ogni giorno in noi
in maniera invisibile. [...] Entreremo nella casa che le mani dell'uomo
non hanno costruito, nell'eterna dimora dei cieli. Essa verra costruita
con pietre vive, gli angeli e gli uomini». «Le pietre di questo edificio sono
collegate e saldate attraverso un doppio cemento, la Conoscenza perfetta e
I'Amore perfetto».

Ritroviamo qui, nella penna del grande costruttore Cistercense, I'im-
magine delle pietre vive della Chiesa in via di edificazione. La costruzio-
ne del tempio materiale simboleggia percio la Chiesa in divenire sia sul
piano della comunita cosi come su quello dell'individuo. Tutto il ciclo
cristiano si svolge in tre atti. Atto primo: Cristo viene sulla terra a posare
la prima pietra - pietra di fondazione - che, in fin dei conti, & Lui stesso.
Atto secondo: su questo fondamento, il cui sostituto & Simon Pietro, il



74 IL SIMBOLISMO DEL TEMPIO CRISTIANO

tempio si costruisce. Infine, atto terzo: l'edificio terminera con la posa
della vera pietra angolare, o chiave di volta. Allora tutto l'edificio subira
la trasmutazione gloriosa: divenendo le pietre preziose e splendenti, pe-
netrate dall'irradiazione dell'Oro divino che ne & la sostanza interiore, la
citta celeste apparira in tutto il suo splendore, uno splendore che ha
strappato queste parole travolgenti a Epifanio di Salamina:

«Oh! Paradiso del grande Architetto, citta del Re santo, fidanzata del
Cristo immacolato, Vergine purissima promessa nella fede all’'unico Spo-
so, tu risplendi e brilli come l'aurora».





