
30 31

A MARGINE DELL’ICONOGR AFIA DEL TRONO 
DI GR AZIA TR A XIV E XV SECOLO: 
QUALCHE ESEMPIO DI AMBITO BOLOGNESE 
E FERR ARESE 

Chiara Guerzi

Sulla tavola con il Trono di Grazia della 
Pinacoteca di Ferrara (Fig. 1), una delle più 
famose e commoventi del tardogotico padano, 
il Dio Padre, ieratico e frontale, seduto su un 
grande trono marmoreo finemente lavorato 
e coronato dai tipici fastigi a pigna, regge la 
croce con il Figlio esanime. Lo sguardo è fisso 
sullo spettatore. Lo Spirito Santo sotto forma 
di colomba, oggi identificabile solo grazie 
a minimi residui della pellicola pittorica, 
occupava lo spazio tra le teste dei protagonisti 
all’incrocio delle assi della croce: una tra le 
aree del dipinto che più di tutte ha sofferto per 
l’attacco di insetti xilofagi, assieme al fondo 
un tempo dorato. Presente nel museo sin dal 
momento della sua istituzione nel 1837, vanta 
una provenienza dal collezionismo ferrarese 
settecentesco1, ma nessun indizio soccorre a 
stabilire l’ubicazione ab origine di questa pala 
d’altare di medie dimensioni, che testimonia 
l’esistenza di un altare dedicato alla Trinità 
cui il committente, identificato dai due signa 
entro compasso ai lati del suppedaneo, doveva 
essere devoto. Alla presenza di questa marca 
epigrafica iterata, incentrata sulla coesistenza 
delle due lettere capitali «G» e «Ç», è da 
imputare la denominazione del pittore che, 
entro il primo decennio del Quattrocento, 
assunse l’incarico di tradurre figurativamente 
il dogma trinitario: il cosiddetto «Maestro 
G.Z.» (normalizzando in «Z» la C cedigliata 
che compare in seconda posizione). La tavola 
incarna quindi il name-piece del gruppo di 
opere riferite all’anonimo pittore tardogotico, 
che oggi si tende ad identificare con il 
documentato pittore ferrarese Michele di 
Iacobo Dai Carri2; questi, che le fonti dicono 
artista affermato attorno al 1400 e ancora in 

vita il 15 febbraio 1440, fu pittore di punta 
della corte di Nicolò III d’Este (1393-1441), 
richiestissimo dalle famiglie dello stretto 
entourage del marchese. Attivo, seppur in 
modo discontinuo, a Bologna dal 1402 al 1419, 
dove risulta anche in società con il pittore 
Francesco Lola3. Nella sua città collabora con 
Jacopo della Quercia e precocissimamente, 
entro il primo decennio, sa captare le novità 
proposte da Gentile da Fabriano tra Emilia e 
Veneto (grazie alla permanenza del fabrianese 
in ambito lagunare), con le quali riesce a 
corroborare l’impronta del neogiottismo della 
formazione; ed è quest’ultimo l’imprinting 
che ancora satura le forme della tavola della 
Pinacoteca di Ferrara, benché la forbita 
abilità tecnica del pittore e la consistenza di 
un modellato sbalzato e tornito, riescano ad 
attenuare i tagli compatti che costruiscono le 
figure: dalla salda, statuaria frontalità del Dio 
Padre, ai sottosquadri del Cristo sulla croce; 
tant’è che, malgrado si debba tenere conto 
dell’impronta arcaizzante sospinta anche dal 
tema iconografico, tali caratteristiche formali, 
non riscontrabili in altra opera del pittore, 
inducono a commisurare lo stile della tavola 
con manufatti ancora dell’ultimo decennio 
del Trecento, facendo avallare una datazione 
precoce, all’inizio del Quattrocento o al più 
entro il primo decennio. 
Il tipo iconografico della Trinità, sofferente o 
dolorosa, denominata Trono di Grazia4 (Thronus 
Gratiae, Compassio Patris o Gnadenstuhl), scelta 
dal Dai Carri per espletare la commissione 
ferrarese, incarna alla perfezione quello schema 
che va diffondendosi nell’arte dell’Occidente 
e che, come risaputo, costituisce solo una delle 
possibilità figurative con le quali storicamente 

Fig. 1 

Maestro G.Z. 
(alias Michele dai Carri?)
Trono di Grazia,1400-1410
Tempera e oro su tavola 
Ferrara, Pinacoteca Nazionale



32 33

e Quattrocento, e ancora in voga nel secolo 
seguente. Precocemente diffusa in ambito 
toscano, forse in relazione al diffondersi della 
peste nera del 13488, quest’iconografia troverà 
veicolazione privilegiata grazie alla circolazione, 
copiosa, di oggetti in avorio destinati alla 
devozione privata provenienti dal nord e di 
polittici inglesi scolpiti in alabastro9.
Ridimensionato il ruolo di Suger, abate (dal 
1122 al 1151) di Saint-Denis vicino a Parigi, per 
la creazione del prototipo10, le attestazioni più 
antiche relative alla complessa raffigurazione si 
scalano tra la fine dell’XI secolo, nel Nortfolk11, 
e l’inizio dell’XII nella regione mosana, ritenuta 
fino alla scoperta dell’attestazione inglese il 
crogiuolo del tipo iconografico, stando a quanto 
posposto dalla miniatura del Missale ad usum 
cameracensis ecclesiae di Cambrai (Médiathèque 
Municipale, Ms. 234, f. 2r;), datato 113012. Il 
contesto mosano del resto vide per la prima 
volta l’istituzione della Festa della Trinità, la 
prima domenica dopo la Pentecoste, ad opera 
del vescovo di Liegi Stefano (903-920), festa che 
verrà ratificata per tutta la Chiesa Romana solo 
nel 1333 con l’atto di Giovanni XXII (1316-
1334), al secolo Jacques Duèse13; si tratta quindi 
di una solennità di tarda istituzione decretata 
da uno dei papi avignonesi per eccellenza, il 
cui atto andava a ratificare una ricorrenza che, 
sin dall’VIII secolo, aveva trovato in ambiente 
oltralpino grande consenso e capillare diffusione 
nella devozione privata14. È l’ambito monastico 
che diventa l’alfiere della propagazione del culto, 
tant’è che attorno al 1030 la festa viene celebrata, 
appunto la prima domenica dopo la Pentecoste, 
nel monastero di Cluny e, dal 1271, l’ordine 
cistercense la suggella nella liturgia per tutte le 
case dell’ordine15. Mentre nel mondo orientale si 
continuò a preferire il simbolismo dell’ospitalità 
di Abramo (philoxenia), tema perfettamente 
incarnato dal lavoro di Andrej Rublëv (1420-
25 ca.; Mosca, Galleria Tretiakov), in ambito 
cattolico tra il XIII e il XIV secolo s’inizia a 
prediligere la raffigurazione della Trinità sotto 
forma di Trono di Grazia, che diventerà la più 
esplicita connotazione visuale dell’associazione 
del Padre al tema della Passione del Figlio16; 

si arrivò a significare il dogma, fondamentale 
della religione cristiana, del «mistero d’un 
solo Dio sussistente in tre Persone, Padre, 
Figliuolo e Spirito Santo»5. Molti sono gli 
studi recenti che hanno chiarito genesi e 
nessi del dibattito storico-teologico e culturale 
sotteso all’affermazione del pensiero e del 
dogma trinitario, quindi dei suoi corrispettivi 
simbolici e figurativi nel mondo greco e latino6. 
La formulazione e diffusione del Trono di 
Grazia, che risulta dalla combinazione di più 
motivi, assieme a quella dell’Incoronazione 
della Vergine da parte della Trinità, ha incipit 
più recente se paragonata ad altre formule 
trinitarie antropomorfiche conosciute7, ma 
certamente risulta quella predominante tra Tre 

iconografia dotta, quindi, espressione di un 
sentire devozionale profondo verso il sacrificio 
di Cristo, che si ritrova profusamente all’interno 
dei più sontuosi codici trecenteschi francesi 
legati alla corte - basti pensare al Breviario di 
Carlo V (Parigi, Bibliothèque Nationale, lat. 
1052, f. 154) - ma anche in quelli italiani17 via 
via che, in tutta la chiesa latina, si stemperavano 
le resistenze verso le novità liturgiche d’oltralpe. 
Certo è che la recrudescenza della tipologia 
che, in ambito nord italiano, si avverte dai primi 
decenni del XIV dovrà essere intesa come la 
smagliante conseguenza della ratifica papale 
che nel frattempo era intercorsa. 
È ben noto come nella vicina Bologna il tema 
trovi riscontro nella variante del Padre dalle 
sembianze giovanili divulgato da Vitale da 
Bologna con la messa in opera, attorno al 
1359, dell’affresco in Santa Maria dei Servi18 
(Fig. 2), che il Dai Carri, malgrado l’assidua 
frequentazione della piazza bolognese cui si è 
fatto cenno, sceglie di non riproporre al momento 
della commissione ferrarese della tavola oggi 
in Pinacoteca. Il tipo vitalesco sarà riesposto, a 
esplicitare appunto l’idea dell’identità teologica 

tra le due persone e quindi della giovinezza quale 
emblema d’eternità19, da Simone dei Crocefissi, 
nel piccolo formato (Vienna, Akademie der 
bildenden Künste, Gemäldegalerie, inv. n. A. 31; 
Fig. 3), e da Pietro di Giovanni delle Tovaglie nel 
ben noto affresco in San Domenico a Bologna. 
In entrambi i casi, oltre alla tipologia del Dio 
Padre dalle sembianze giovanili che regge la 
croce afferrando il legno orizzontale da sotto, 
ritorna pure l’idea di centrare la raffigurazione 
all’interno della mandorla di luce; Simone, 
allievo diretto di Vitale e a sua volta presente 
nella chiesa servita attorno agli anni Sessanta, 
ripropone sulla lunetta oggi a Vienna20 la Trinità 
adorata dai Santi Gerardo e Giovanni Battista 
a sinistra, Benedetto e Giovanni Evangelista a 
destra (Fig.3), dove anche la presenza rara di 
San Gerardo potrebbe spiegarsi in relazione a 
un ambito devozionale legato al monachesimo 
d’oltralpe, se davvero lo si potesse identificare 
con il monaco benedettino originario di 
Brogne21. Non diversamente Pietro delle 
Tovaglie, incaricato da (o per conto di) Roberto 
di Quesnay da Rouen di attendere alla sua 
memoria funeraria, nel clima del neogiottismo 
bolognese pone in essere un’immagine ancora 
perfettamente in linea con la tradizione 
iconografica schiusa dal prototipo vitalesco. 
L’affresco, infatti, come attestato dall’iscrizione 
già sottostante il dipinto22, un tempo faceva 
corpo unico con la lastra tombale del canonico 
domenicano dottore in legge morto attorno al 
141023, che figura nell’atto di proferire supplica 
alla Trinità - «[sa](n)c(t)a tr[in]itas unu[s deus 
mis]erere m[ei] p[e]trus io[h]a(nn)is»24 - grazie 
all’intercessione di un santo oggi scomparso. 
In una città come Bologna - avamposto italiano 
del gotico e da sempre approdo,  per via soprattutto 
dell’ambiente cosmopolita dell’università, di 
uomini e manufatti provenienti dal mondo 
d’oltralpe25 - Vitale prospetta quindi uno schema 
trinitario dal respiro monumentale, orientando 
l’emancipazione del tema dall’universo delle 
opere di piccolo formato. A Ferrara, stando 
alle informazioni in nostro possesso, si dovrà 
attendere lo scadere del Trecento per assistere alla 
penetrazione delle tematiche trinitarie secondo 

Fig. 2

Vitale da Bologna
Trono di Grazia, 1359 ca. 
Affresco
Bologna, Santa Maria dei Servi

Fig. 3. 

Simone di Filippo detto dei 
Crocefissi, 
Trono di Grazia tra i Santi 
Gerardo, Giovanni Battista, 
Benedetto e Giovanni 
Evangelista, 1360-70 ca.
Tempera e oro su tavola
Vienna, Gemäldegalerie der 
Akademie der Bildenden 
Künste.



34 35

la formula del Trono di Grazia; formula questa 
che, ancora nel terzo quarto del XV secolo, verrà 
proposta da un anonimo plasticatore ferrarese 
sul rilievo in terracotta policroma, un tempo 
sull’altare maggiore della locale e antichissima 
chiesa della Santissima Trinità26, istituzione 
che però le fonti dicono esistente sin dal 
112627. La scultura, ora custodita a Berlino 
(Staatliche Museen, Skulpturensammlung und 
Museum für Byzantinische Kunst; Fig. 4) in 
difficili condizioni conservative, paventa di 
un intenso dialogo iconografico con la tavola 
dipinta dal presunto Michele Dai Carri; il 
rapporto tra le due opere induce a pensare 
quest’ultimo manufatto come visibile in un 
contesto di pronta accessibilità, se non davvero 
come l’elemento d’arredo che, sull’altare della 
stessa chiesa della Trinità, dovette precedere 
il simulacro in terracotta, la cui commissione 
potrebbe essere stata dettata, in un momento 
di cambiamento di gusto, da necessità di 
rinnovamento dell’arredo liturgico28. 
Vale la pena di ricordare che a Ferrara, tra Tre 
e Quattrocento, la devozione alla Trinità si 
imperniava tra la cappella già in Cattedrale, 
eretta nel 1380 da Bonagratia de Muratore 
cancelliere del marchese Nicolò II d’Este e 
membro di una delle più abbienti famiglie 
cittadine29, e quella già nella chiesa di San 
Francesco del dottore in arti e medicina 
Armanno dei Carri; quest’ultimo sito, espletato 
nella decorazione attorno al 1409, secondo 
quanto indotto dall’analisi delle fonti, è stato 
suggerito come plausibile luogo di provenienza 
per lo Gnadenstuhl della Pinacoteca di Ferrara30. 
Armanno chiede dapprima, attorno al 1405, 
che entro due anni dalla sua morte si proceda 
alla decorazione del sito mediante Storie della 
Santa Trinità in remissione dei suoi peccati e, 
in seguito, con atto del 14 aprile 1409, che detta 
commissione venga espletata entro un anno 
dalla sua morte31. 
Più di recente la tavola dipinta dal presunto Dai 
Carri è stata confrontata con un affresco scoperto 
nel 1855 sul pilone, a destra del presbiterio, in 
San Vitale a Ravenna32; tale rinvenimento era 
avvenuto contemporaneamente a quello di un 

secondo lacerto con la Madonna in trono con 
il Bambino e una devota orante, posizionato 
più in basso sulla continuità dell’elemento 
architettonico. Purtroppo si scelse di occultare i 
dipinti, ma si provvide a tramandarne memoria 
affidando al pittore ravennate Camillo Maioli 
la realizzazione di copie acquerellate33; ritenuti 
di stile giottesco da Corrado Ricci34, ma 
evidentemente da scalarsi alla fine del XIV 
secolo (se non già all’inizio del XV), i due 
lacerti mostravano, in alto, il Trono di Grazia 
con l’Annunciazione ripartita ai lati del capo del 
Dio Padre, contraddistinto da barba e capelli 
canuti. Anche se la difficoltà di una valutazione 
stilistica delle due opere impone cautela nel 
formulare ipotesi, non risulta difficile pensare a 
una correlazione iconografica tra i dei due gruppi 
di figure, soprattutto se si considera la presenza 
dell’Annuncio alla Vergine nell’immagine 
trinitaria come il trait-d’union temporale tra 
il momento dell’Incarnazione e quello della 
Redenzione35. L’associazione dei due temi 
ricorre, per esempio, sulla valva sinistra del 
Trittico Tyssen (Madrid, Fondazione Thyssen-
Bornemisza) di Lorenzo Veneziano36, dove la 
correlazione delle immagini - la Madonna in 
trono con il Bambino e Sant’Anna e il Trono di 
Grazia – lungi dal configurarsi come casuale 
dal momento in cui viene ribadita ponendo 
in essere un perfetto allineamento tra il Gesù 
Bambino stante al centro del grembo materno e 
la figura del Cristo crocefisso37. 
Questi ultimi due esempi chiudono il 
cerchio attorno a quel binomio devozionale, 
capillarmente diffuso in ambiente oltralpino, 
che vede l’impiego del tema della Trinità, nella 
specifica configurazione del Trono di Grazia, 
associato a quello della Vergine in trono con 
il figlio38. Accostamento devozionale che 
godrà di grande fortuna soprattutto nel XV e 
che, per l’ambito italiano, ha nelle miniature 
poste a chiusura del codice di ambito veronese 
con il Nuovo Testamento (Città del Vaticano, 
Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat. Lat. 39, 
ff. 171v, 172r), risalente alla metà del XIII 
secolo, uno degli esempi più antichi relativi a 
questa lapalissiana «sintesi iconica del Nuovo 

ambienti nobiliari e/o alle classi sociali più agiate 
e solo secondariamente propagarsi tra le classi 
meno abbienti40; in questo senso, se è ben nota la 
devozione del re di Francia Carlo V per la Trinità, 
dove l’immagine del citato Breviario è solo la più 
famosa di tali manifestazioni pie rivolte verso il 
dogma41, varrà la pena di ricordare la miniatura 
(f. 3v), aggiunta posteriormente al Libro d’Ore di 
Jeanne de Navarre (Parigi, Bibliothèque Nationale, 
n.a. lat. 3145) e già riferita a un artista inglese 
del primo quarto del XV secolo, dove una figura 
femminile dall’aspetto regale appare nell’atto 
di rivolgere le proprie preghiere alla Vergine in 
trono con il Bambino e alla Trinità, nella precipua 
configurazione del Trono di Grazia. Anche in 
questo caso il miniatore, con la giustapposizione 
dei due gruppi, collocati rispettivamente a destra 
e a sinistra dello spazio ad essi riservato, pone in 
essere una rara equivalenza visuale e iconografica, 
ossia, come notato da Jérôme Baschet42, «une 
magnifique homologie entre la Mère tenant son 
fils (tout juste né) et le Père tenant son Fils (mort 
sur la croix)»; la similitudine viene poi rafforzata 
dall’aggiunta della colomba dello Spirito Santo 
sullo scettro di Maria, elemento che «fait de cet 
ensemble une double trinité, paternelle d’une part, 
maternelle de l’autre»43. Allo stesso modo nelle 
sontuose Piccole ore del duca Jean de Berry (Parigi, 
Bibliothèque Nationale, lat. 18014, f. 198r-v), il 
duca - terzo dei tre figli Jean le Bon e collezionista 
e bibliofilo senza pari del suo tempo - figura 
nell’atto di rivolgere le proprie suppliche alle dette 
due immagini disposte a decorazione del recto e 
del verso di carta 19844. 
Seppur tra i limiti di una ricerca parziale, costruita 
per aggregazione delle poche fonti visive superstiti 
legate al tema qui ripercorso tra Ferrara e Bologna, 
in chiusura vale la pena di ribadire come i casi della 
città felsinea - malgrado rimanga non definita 
la circostanza della commissione dell’affresco 
a Vitale in Santa Maria dei Servi - sembrano 
rinviare in modo precipuo a un contesto di culto e 
pensiero dotto, strettamente monastico e clericale 
e permeato di legami non secondari con il mondo 
della religiosità oltralpina; laddove quelli di ambito 
ferrarese parrebbero giustificarsi tutti in una 
situazione devozionale che coinvolge le famiglie 

Testamento»39. L’associazione, strettamente 
connessa alla devozione del committente e 
più in generale al divenire di una religiosità di 
stampo più intimista che tende ad umanizzare 
il sacro e che pone al centro di questa relazione 
la Madre di Dio, ha modelli superbi nelle opere 
di ambito francese e fiammingo; all’interno dei 
codici dette raffigurazioni potevano giacere 
affiancate sulla medesima pagina o succedersi 
consecutivamente sui fogli, come nel testé 
menzionato codice veronese. Degna di nota 
è l’ipotesi, forse avallata pure dai casi sin qui 
discussi relativi al contesto bolognese e ferrarese, 
che intravede la diffusione della pietà verso la 
Trinità transitare dall’ambiente monastico agli 

Fig. 4

Anonimo ferrarese 
Trono di Grazia, 1480-90 
Rilievo in terracotta
Berlino, 
Staatliche Museen



36 37

canone della Maiestas Domini, alla pari 
di tutti gli esempi discussi, assistiamo 
però a due variazioni consistenti: l’una 
relativa alla posizione della colomba, 
che ora è posta in alto oltre il nimbo 
del Dio Padre, l’altra inerente il Figlio 
crocefisso secondo l’arcaica iconografia 
della croce a Y, che è schema dai molti 
e numerosi precedenti illustri sia italiani 
(anche emiliani) duecenteschi che 
contemporanei nordici; la posizione 
delle braccia dei due coincide e, 
malgrado le mani non trovino 
sovrapposizione speculare come nel ben 
noto prototipo di Nicoletto Semitecolo 
della Cattedrale di Padova47 (ca. 1367), 
l’idea trascesa vuole forse essere la 
medesima: nel vedere Gesù Cristo in 

croce si «‘contempla’ l’immagine che il Padre ha 
voluto dare di se stesso»48. Benché la croce non 
scompaia come sulla tavola trecentesca e il Figlio 
figuri ancora morto sulla Croce, appare di 
grande rilievo il particolare del Dio Padre, dalle 
sembianze di un uomo barbuto di età matura, 
che non guarda iconicamente lo spettatore come 
in tutti i casi sin qui discussi, ma verso il basso; 
sguardo forse rivolto verso quell’immagine 
del registro mediano, vero nucleo della grande 
macchina d’altare, che, considerata appunto 
la dedicazione della chiesa alla Vergine e la 
presenza dell’episodio dell’Annunciazione, non 
poteva che essere costituita da una Madonna in 
trono con il Bambino. 

Ringraziamenti: 

Andrei Bliznukov, Corinna Giudici, Nicola 
Mantovani, Corinna Mezzetti, Sergio Pasquesi. 

1  Bentini 1981, p. 14; per la provenienza della Trinità si fa di solito riferimento 
alla collezione Armari di Ferrara (secolo XIX), cfr. in ultimo Guerzi 2018, p. 96; 
per una possibile provenienza della tavola dalla settecentesca collezione di 
Francesco Containi: Guerzi 2007-2008, p. 74. 
2  La figura di Michele dai Carri, benché non sconosciuta alla storiografia 
ferrarese, è stata messa a fuoco dalle ricerche documentarie di Adriano 
Franceschini (1993). L’ipotesi, lanciata da Daniele Benati (2002, p. 
28) e ripresa in seguito da Andrea De Marchi (2006, p. 52 nota 132), 
anche sulla base del rinvenimento, nel frattempo intercorso, di lacerti 
dell’iscrizione («MI […]») che correva sul bordo dell’avello dal quale si 
staglia il Risorto nell’affresco dell’oratorio ferrarese dell’Annunziata (alla 
pari opera riconosciuta alla mano dell’artista), parrebbe oggi di probante 
verosimiglianza; è stata accolta da chi scrive (Guerzi 2007-2008) nel 

possidenti. L’avallo viene tutt’altro che stornato se 
si inserisce in questo quadro il rilievo in terracotta 
policroma con Trono di Grazia e Annunciazione 
che un tempo si conservava nel coro della chiesa 
di Santa Giustina a Ferrara (oggi nella collezione 
del Seminario Arcivescovile; Fig. 5), opera certa di 
Michele da Firenze45. A forma di lunetta - come 
ben si accorse nel descriverla per la prima volta 
l’infaticabile occhio del giovane Filippo de Pisis - 
il rilievo è stato, credo a ragione, riferito all’ancona 
in terracotta terminata dal plasticatore fiorentino 
il 5 marzo 1440, su commissione di Nicolò III 
d’Este, per l’altare della chiesa Santa Maria degli 
Angeli: istituzione già sita presso l’ugualmente 
distrutta delizia di Belfiore e particolarmente 
cara al marchese, che di lì a qualche anno vi 
verrà pure sepolto (1441). Prospettando che i tre 
pannelli in terracotta chiudessero in un qualche 
modo la grande ancona, dal momento in cui i 
piani d’appoggio delle tre figure (identici per 
dimensione) parrebbero indicare un medesimo 
livello d’imposta, dal punto di vista compositivo 
si ricade in una situazione iconografica molto 
specifica per questi anni, che appunto vede 
l’immagine trinitaria al centro e, ripartita alle 
estremità, quella dell’annuncio a Maria, secondo il 
ben noto archetipo che vede in tale evento l’inizio 
della storia della salvezza umana46. Benché il Padre 
appaia sempre raffigurato in trono secondo il 

Fig. 5

Michele da Firenze, 
Annunciazione e Trono di 
Grazia, 1440 ca.
Ferrara, Seminario 
Arcivescovile

novero di ricerche che vedranno presto l’edizione integrale. Per alcune 
anticipazioni: Guerzi 2018; mentre per una ragionata sintesi critica sul 
pittore: Toffanello 2010, p. 177-178.
3  Come rilevato da chi scrive (Guerzi 2007-2008) sulla base di documenti 
editi da Raffaella Pini (2005, pp. 48, 80 e nota, 83, 86, 96, 178), ma non 
posti in relazione con l’artista noto per via delle fonti ferraresi. 
4  Sul lessico: BŒSPFLUG 2012, pp. 129-130; l’introduzione del 
termine Gnadenstuhl negli studi storico artistici lo si deve allo studioso 
tedesco Franz Xaver Kraus - 1896-1904, II/I, 1897, p. 390 - che lo 
mutua dalla tradizione della Riforma luterana, cfr. Iacobone 1997, 
pp. 123, 202. La tavola della Pinacoteca di Ferrara viene regestata da 
quest’ultimo studioso: ID 1997, pp. 292-293 (scheda B/F/011).
5  MORONI 1856, pp. 273-284.
6  Si veda per una discussione consultiva relativa ai vari tipi il capitolo 
XV del volume di Pasquale Iacobone (1997, pp. 147-246), ma anche: 
BŒSPFLUG 2012, pp. 166-208.
7 Le raffigurazioni antropomorfiche possono seguire uno schema 
orizzontale o uno verticale: Iacobone 1997, p. 167; per il tema 
dell’Incoronazione della Vergine nel nord Italia: Verdier 1991.
8  Meiss 1982, p. 54; Iacobone 1997, pp. 213-217; BŒSPFLUG 
2012, pp. 198-199. 
9  BŒSPFLUG 2012, pp. 199-200; si ricorda inoltre quello di Palazzo 
Bianco a Genova regestato in: IACOBONE 1997, p. 366 (scheda B/S/006).
10  Secondo quanto appuntato da Emile Mâle (1940, pp. 182-183) il tipo 
sarebbe stato messo in opera su una vetrata del coro della chiesa tra il 
1140 e il 1144, anno della consacrazione; le vetrate del deambulatorio 
e della cripta, oggi conservate solo per frammenti, furono distrutte 
durante la Rivoluzione alla fine del Settecento: si vedano - per lo status 
quaestionis e per la bibliografia - le schede di Danielle Gaborit-Chopin 
e Claudine Lautier in La France 2005, pp. 338-341); relativamente al 
ridimensionamento della tesi di Mâle e per altre teorie sullo sviluppo 
dello Gnadenstuhl cfr. Iacobone 1997, pp. 200-218.
11  Park, Heywood 1997, pp. 8-9; Bœspflug 2006, p. 25; Munns 2016, pp. 
45ss.12  Braunfels 1968, col. 536; Skubiszewski 1994, p.504 e fig. p. 506; 
Muzerelle, Lanöe, Peyrafort 2001, p. 51; Themelly 2010, pp. 127-130. 
13  Baluzius 1693, col. 177 (sub anno 1333 «Item praedictus Pontifex 
Dominus Iohannes instituit quod festum trinitatis solemniter celebrari 
deberet singulis post festum Pentecostes, licet Romana Ecclesia hoc festum 
antea singulari officio non consueverit celebrare, ut extra de feriis»); si riporta 
1331 in Wehr 1954, col. 543; 1334 in Iacobone 1997, pp. 135-139, 206. 
14  Wehr 1954, col. 541.
15  Iacobone 1997, p. 137.
16  Mâle 1908, p. 140. 
17  D’Amico 1988, p. 49 e nota 16. 
18  L’affresco monumentale - cm. 200 × 95ca. - sito nell’intradosso 
dell’arco di una delle cappelle poligonali ai lati dell’altare, si configura 
forse come la residua parte di una più vasta decorazione: cfr. Per la 
Pinacoteca 1986, pp. 71-73 (scheda 7 di Rosalba d’Amico); ascritto a 
Vitale da Francesco Arcangeli, venne giudicato da Cesare Gnudi (1962, 
p. 70), che per primo lo pubblica, come l’incunabolo di un nuovo periodo 
di attività dell’artista nella chiesa servita poco prima della morte. Sulla 
decorazione: Castaldi 2012, pp. 23-40, in part. pp. 27-28, 34-36.
19  Come già suggerito da Rosalba D’Amico (per la sovrapponibilità delle 
due persone), cui si deve lo studio più completo sull’opera di Pietro delle 
Tovaglie: D’Amico 1988, pp. 46-57, in part. p. 49. Per il tipo del Dio 
Padre giovane si veda: BŒSPFLUG 2012, p. 260. Lo stesso studioso 
(Ibidem p. 228) rivendica poi alla miniatura francese del XV secolo un 
ruolo di primo piano nella diffusione della figura di Dio Padre anziano; 
per altre considerazioni su tale argomento cfr. infra cfr. infra la scheda 
(p. 64) relativa alla lunetta di Ambrogio da Asti del Museo Nazionale di 
San Matteo di Pisa.20  La lunetta, transitata nella collezione Gozzadini 
di Bologna (1848), compare alla vendita di quest’ultima raccolta (1906) 
assemblata arbitrariamente ad altri tre pannelli a formare un’anconetta: 
uno di mano dello stesso pittore con la Crocefissione, l’Incoronazione della 
Vergine e Cristo tra i dodici apostoli (New Haven, Yale University Art 
Gallery, inv. n. 1959. 15.3), gli altri due, posizionati nelle guglie laterali, 
con le due figure dell’Annunciazione di mano di Paolo Veneziano, 
secondo quanto stabilito da Roberto Longhi (Padovani 1967, p. XXVI); 
più di recente Gianluca del Monaco (2018, pp. 231-232) – cui si rinvia 
per i dettagli della situazione critica relativa al complesso smembrato – 
propende per una datazione della lunetta al 1385-90 e ritiene i dipinti 
provenienti dall’eremo di Ronzano sulla collina bolognese.
21  Sulla tavola il santo, contraddistinto dall’iscrizione alla pari del 
san Benedetto, risulta raffigurato senza barba e come un nobile laico 
ammantato d’ermellino; il fatto che sia privo di tonsura e, soprattutto, 
esente da paludamenti ecclesiastici porta, forse, ad escludere possa trattarsi 
di San Gerardo Sagredo o di Venezia (Kaftal, Bisogni, 1978, coll. 375-
376), ma anche Gerardo Tintore, patrono minore Monza, che di solito 
ha barba canuta (Sauget 1965). Per Gerardo abate di Brogne (morto il 3 
ottobre 959), monaco benedettino di stirpe nobile, molto venerato nelle 

Fiandre e nella Lotaringia, cfr. D’Haenens 1965, pp. 178-180. 
22  «Ista sub tumba iacet nobilis egregiusque doctor magister Robertus de Quesnejo 
Bituricensis decanus Rothomagensis et Lexoviensis»: Breviglieri 1993, p. 239. 
23 La prima identificazione è di Guido Zucchini (1934, pp. 54-62); per 
un esaustivo commento rinvio alla scheda di Bruno Breviglieri (1993, 
pp. 239-242), da cui mutuo la trascrizione delle iscrizioni. 
24  Breviglieri 1993, pp. 239-242.
25  Benati 2005, pp. 59-60.
26  Inv. 2968; la scultura misura cm 164 × 117; SCHOTTMÜLLER 1913, 
pp. 113-114 (scheda 276). Riportata nel novero degli studi da Richard 
Stemp (1992, I, 33; II, fig. 44), che la ascrive a un plasticatore ferrarese attivo 
nel corso dell’ottavo decennio, più di recente è stata studiata da chi scrive 
nel contesto di un lavoro di ricognizione sulla commenda della Santissima 
Trinità o di San Giovanni Gerosolimitano di Ferrara (Guerzi 2009), 
proponendone altresì anche una lieve retrodatazione al settimo decennio. 
27  Benati, Samaritani 1989, p. 56; la chiesa della Trinità con l’atto del 22 
gennaio 1418 del vescovo Pietro Baiardi verrà ceduta all’antico e vicino 
ospedale di San Giovanni Gerosolimitano. 
28  Secondo quanto già prospettato da chi scrive: Guerzi 2009, pp. 309-310.
29  Samaritani 1991, p. 707; Guerzi 2007-2008, pp. 359, 381-382.
30  Benati 2002, p. 29. 
31  Franceschini 1993, I, Doc. 172, 239. 
32  Trerè 2013 (a), pp. 34-37; TRERÈ 2013 (b), pp. 38-41.
33  Ora conservate presso gli archivi della Soprintendenza di Ravenna: 
TRERÈ 2013 (a), p. 37.
34  Ricci 1923, p. 73; TRERÈ 2013(a), p. 35.
35  Sulla scansione temporale delle due iconografie: BŒSPFLUG 2006, p. 85. 
36  Inv. 1979. 1. 1-3; come rilevato (Guarnieri 2006, pp. 216-217) il 
trittico, forse di gravitazione francescana e riferibile alla fase inoltrata 
dell’attività del pittore (1370-75), presenta per la prima e unica volta il 
tema del Trono di Grazia, laddove il pittore, al contrario, nel corso del 
suo percorso ha impiegato variamente quello della Trinità. 
37 Il Trono di Grazia accostato alla Sant’Anna Metterza si vede in San 
Fedele a Como (Bœspflug 2012, pp. 194, 195 fig. 22). 
38  Bœspflug 2006, pp. 84-89, in part. p. 88. 
39  BŒSPFLUG 2012, pp. 194, 195 fig. 21; già citato in precedenza 
dallo studioso: BŒSPFLUG 2006, p. 97 nota 83. 
40  BŒSPFLUG 2012, pp. 202-203.
41  BŒSPFLUG 2012, pp. 204-203. 
42  Baschet 2008, p. 167 e fig. 15 (per entrambe le citazioni). La miniatura 
viene riportata anche da Emile Mâle (1908, p. 140 fig. 66).
43 La coppia d’immagini d’altro canto rinvia ai primi due uffici di 
devozione - le Ore della Trinità (ff. 11-38) e le Ore della Vergine (ff. 39-
72) - dei quattro che compongono il codice, che presenta una sequenza 
di preghiere rare per scelte devozionali come da più parti notato: cfr. Les 
Fastes 1982, scheda n. 265, pp. 312-314 di F. Avril. Il codice è tra i più 
famosi e le sue vicende vengono ripercorse da Christopher De Hamel 
(2017, pp. 378427) in un denso capitolo del suo ultimo libro. Per notizie 
dettagliate sul codice si rinvia alla scheda di catalogo della BNF: http://
archivesetmanuscrits.bnf.fr/ark:/12148/cc71029k
44 Paris 1400 2004, scheda n. 41, pp. 102-103 di M. T. Gousset. Le miniature 
sono state realizzate rispettivamente dagli anonimi convenzionalmente 
definiti Pseudo-Jacquemart (198r) e Maître de la Trinité (198v), che 
collaborano con il grande Jacquemart de Hesdin: miniatore cui Jean si 
rivolgerà, tra il 1385 e il 1390, per portare a termine la decorazione del 
codice, cui per primo aveva atteso Jean Le Noir tra il 1375 e il 1380. 
Ricade quindi in questa seconda fase la decorazione dell’Ufficio della 
Trinità (183-201v). Per notizie dettagliate sul codice il catalogo della 
BNF: http://archivesetmanuscrits.bnf.fr/ark:/12148/cc784809.
45  Secondo quanto suggerito da Aldo Galli (Cavazzini, Galli 2007, pp. 
18-24). Per una scheda consultiva dell’opera e per notizie sul restauro - nel 
corso del quale si è risarcita parte della policromia originaria rimuovendo 
la patinatura bruna che aveva ricoperto la superficie del rilievo - si veda: 
Giovannucci Vigi 2009a, pp. 116-119; Ead 2009b, pp. 5-22.
46  Iacobone 1997, p. 195. Nessuna delle ipotesi prospettate da Nicoletta 
Masperi (2009, pp. 23-31) mi trova pertanto concorde. 
47 Iacobone 1997, pp. 217, 336 (B/P/005); BŒSPFLUG 2012, pp. 198-
199, fig. 25. 
48  Stralcio parte della definizione che Timothy Verdon (1999, p. 2) 
ha riservato al più famoso Trono di Grazia della storia della pittura 
occidentale: appunto quello dipinto da Masaccio nella Basilica di 
Santa Maria Novella a Firenze. Si riporta per correttezza il passo 
integrale: «La Santissima Trinità di Masaccio nella Basilica di Santa 
Maria Novella a Firenze è l’esempio più celebre di questa tipologia, che 
insiste sull’iconicità perfetta del Figlio: chi vede Gesù Cristo in croce 
‘contempla’ l’immagine che il Padre ha voluto dare di se stesso, il Dio-
amore che si manifesta in un Uomo che amò i suoi figli “sino alla fine”, 
morendo per i peccatori». Sull’affresco la bibliografia è ovviamente 
sterminata, ma si veda soprattutto in relazione all’iconografia: La 
Trinità 2004. 


