R A AN LSl

Studi Theotokos VI (1999) 627-674

IMMAGINI DI DIO PADRE NELI’ARTE CRISTIANA
ASPETTI PROBLEMATICI

~ Come era avvenuto per 'anno dedicato allo Spirito Santo, anche 'anno
dedicato alla Persona del Padre ha suscitato nella Chiesa cattolica la richiesta
di materiale iconografico relativo alla Persona del Padre. Ora, se guardiamo
le raffigurazioni del Padre scelte per le copertine delle pubblicazioni recenti,
notiamo che 2 stata usata indistintamente qualungue tipo di figura, a prescin-
dere dal periodo storico o dall’area geografica della sua provenienza: di fron-
te a un’assenza pressocché totale di immagini moderne del Padre, si incontra
il Padre del Trono di grazia del Medioevo latino, il Padre della Creazione di
Michelangelo o quello sperduto nelle nuvole delle volte barocche, ¢ ancora il
Padre nell’icona russa della Paternita, messa al bando dalla Chiesa ortodos-
sa... E chiaro perd che queste immagini non hanno lo stesso significato e per-
¢id non sono intercambiabili. 1l fatto & che spesso le immagini vengono usate
senza che ¢i si interroghi sul loro messaggio proprio, cioé su cid che signifi-
cavano quando vennero create, e senza che vi sia la consapevolezza del loro
impatto sull'immaginario affettivo dei riguardant.

Ora, per guanto riguarda la Persona del Padre, nell’Occidente cristiano ¢i
troviamo attualmente di froote a una situazione critica: da una parte i riferi-
mento, sotto qualunque forma: simbolica o realistica che sia, alla Persona del
Padre & praticamente scomparso dagli edifici ecclesiali moderni, dall’altra Ia
ben nota immagine realistico-antropomorfica del Padre, quale Vecchio dalia
barba bianca & percepita ormai come un vooto stereotipo. Una situazione
completamente diversa caratterizza 1'Oriente cristiano. Per cercare di com-
prendere Porigine della crisi in Occidente, bisogna ripercorrere il camming
storico della raffigurazione di Dio, préndendone in esame i momenti salienti.

Consideriamo a volo d’vecello la problematica:

. per pilt di mille anni, con Peccezione di un piccolo gruppo circosceritio,
non si danne immagini antropomorfiche della Prima Persona della Trinita;
2. a partire dalla fine del I millennio sia in Oriente che in Occidente si 0s-
serva la produzione di nuovi moduli iconografici slegati dalle teofanie
scritturistiche, relativi al mistero delie Persone divine; la figura fino allo-

LY




IMMAGINT DI DIO PADRE NELL ARTE CRISTIANA 628

del Nuovo Testamento, 1. cut la Chiesa ha ravvisato una mantfestazione par-
ticolare del mistero trinitario, come I'apparizione dei tre angeli ad Abramo ¢
1a teofania al Giordano®; dall’altra, immagini di tipo allegorico o simbeolico
relative al mistero trinitario, indipendenti da riferimenti a eventi della Storia
della salvezza, oppure consistenti in un assemblaggio di elementi tratti da
teofanie scritturistiche mescolate con elementi simbolici;

- in un numero molto ristretto di monumenti, in modo antropomorfico.

Incominciamo da quest’ultimo tipo, tanto sconcertante per il periodo pa-
leocristiano e per tutto il primo millennio in cui la Prima Persona & indicata
attraverso figure aniconiche oppure, indirettamente, aftraverso quella del
Verbo incarnato.

1.1. Raffigurazieni antrepomorfiche della Prima Persona

Da tempo un buon numero di studios: erano concordi nel riconoscere in
una scena del cosiddetto «Sarcofago dogmatico» (Fig. 1), una rappresenta-
zione antropomorfica delle tre Persone della Trinitd® della Creazione di Eva
in cui compaiono uno accanto all’altro tre personagg: barbate: il personaggio

Fig. 1 - Sarcofago,
Repertorium n. 43,
IV scc., Muset Vaticani

1CE A Grabar, Le vie della creazione nell iconografia cristions, lacs Book, Mila-
no 1983, 141-145 (&’ ora in poi Vie).

* It «Sarcofago dogmatico», Repertorium n. 43 (Musei Vaticani), ¢ di periodo costan-
tiniano. Come esempio di tale interpretazione vedi L. DE BRUYNE, Il sarcofuge 104 edog-
maticos del Museo Pio Cristiano Vaticano, in Riv. Arch. Orise. LIV (1978 158-164,

LN




628 MARIA GIOVANNA MUZJ

ra unicamente riferita alla Seconda Persona dell’ Antico dei giomi inco-
mincia a diventare figura propria del Padre;

3. nella Chiesa ortodossa russa, a partire dal X VI secolo i nuovi tipi icono-
grafici della Trinita che si discostano dalle teofanie trinitarie scritturistiche
¢ in cui il Padre riceve un aspetto antropomorfico incontrano resistenze a
livello teologico che culminano nel "600 in una condanna ufficiale;

4. in Occidente, a partire dalla fine del Medioevo, la figura antropomorfica
del Padre compare, sola, nella parte supediore delle pale d’altare; la sua
presenza diventa abituale in quadri e affreschi del presbiterio come pure
in cupole e volte delle chiese del periodo barceco e dei secoli succeessi-
vi. Non ci sono reazioni di rilievo a tali raffigurazioni e solo nel 1754 un
documento ufficiale della Chiesa catiolica affronta la questione delle im-
magini lecite o illecite di Dio.

Come procederemo? Per inquadrare il nostro argomento incominceremo
col considerare, brevemente, in che modo Uiconografia palcocristiana evochi
la figura del Padre. Ci applicheremo poi a individuare i motivi della compar-
sa, all’inizio del I millennio, di nuovi moduli iconografici slegati dalle teo-
fanie scritturistiche trinitarie per comprendere meglio attraverso quali vie la
figura antropomorfica del Padre & entrata nell’iconografia eristiana; nel far
questo, cercheremo di valutare irenicamente somighianze ¢ differenze relati-
ve alla penetrazione dei nuovi moduli in Oriente ¢ in Occidente. Accennere-
mo intine alle conseguenze - dirompenti - che la presenza autonoma della fi-
gura antropomorfica del Padre ha avuto nell’iconografia occidentale.

1. U'EVOUAZIONE DELLA FICURA DEL PADRE NEL PERIODO PALEOCRISTIANG

Nel periodo paleocristiano, 1a figura del Padre & evocata in diversi modi:

- in funzione del Verbo incarnato o nelle scene di salvezza attraverso i
simboli della Mano o dell'emisfera celeste!:

- all'interno dell’iconografia trinitaria che si presenta suddivisa in due
grandi filoni da uoa parte, le raffigurazioni legate a teofanie dell’ Antico o

La mano a indicare Vintervento potente di Dio ¢ up antropomordismo attinto alli-
conografia giudaica (ricorre spesso, ad esempio, nella sinagoga di Dura Europos), 1 qua-
le aveva a sua volta assunta dalliconografia dei Habilonesi (¢f H. Franxrort, Cvlin-
ders and Seals, London 1939, 240). L'emisfera celeste indica Dio attraverso il simbolo
del lnogo della sua dimora. il Cielo.



IMMAGINI DI DI PADRE NELL' ARTE CRISTIANA 631

Cristo che agisce come Logos creatore e provocarne 1’agire attraverso il ge-
sto oratorio?»®,

Siamo dunque di fronte a una rappresentazione della Prima e della Se-
conda Persona, non fine a se stesse perd, ma in funzione dell’atto della crea-
zione; ed & proprio il senso di tale atto ad aver richiamato alla mente di ese-
cutori ¢ committenti un modulo 1conografico di analogo contenuto esistente
nell’iconografia mitologica tardoantica, quello ciog deli’opera creatrice di
Prometeo assistito da Atenaj del quale esisteva una versione plastica usata
per i sarcofagi pagani’. Né questo pud stupire: come € noto, 'iconografia cri-
stiana si & formata quasi interamente prendendo in prestito moduli esistenti
da essa adattati ¢ modificati; anche il riferirsi in modo antitetico da parte dei
cristiani a personaggi della mitologia pagana era un procedimento comune:
come, ad esempio, il Cristo era il «vero» Orfeo, cosi il Dio creatore cristiano
veniva indicato da Tertulliano come 1l «vero» Prometeo™.

Come si & detto, il ricorso a questo modulo iconografico & rimasto molto
circoscritto nello spazio e nel tempo e senza mai uscire dall’ambito dei sar-
cofagi e dunque dalla destinazione funeraria. Similmente a quanto avvenuto
per altri moduli, anche questo conosce una vita molto breve, abbandonato
forse proprio per la sua eccessiva prossimiti con il module pagano e per la
raffigurazione antropomorfica stessa dells Prima Persona. Tuttavia, la teadi-
zione iconografica della duplice presenza del Padre e del Verbo nella scena
della creazione dell’'vomo non scompare del tutto, ma sopravvive nell’illa-
strazione dei codici, in particolare in uno dei filoni d’ispirazione dei codici
del Pentateuco® e si ritroverh nel Medioevo latino®,

S H. Kaser-Mmg, a.c., 30,

* A sua volta ispirata a modetli messi 2 punto per I'iHustrazione dei codici dell’antichita
clagsica (cf K. WEITZMANN, Die Hlusiration der Septuaginga, in Miinchner Jahrbuch der
Bifdenden Kunst, HI. F. 3/4, 1932/53, 96-120; qui 115-116).

© Citato in HOM. Bxrea (von), Honologie der Genesis. Die christliichen Bildthemen
auns dem Alten Testament und ihre Quellen, Di. Kunstverlag, Miinchen 1989, vol, 1. 80,

1 primo e pib antico esempio & i Codice del Pentatenco di Ashburnham {Pentateu-
co di Tours) (VH sec dal quale in periodo carolingio I fgura del Fighio, rappresentato
quatiro volte alla destra del Creatore vella pagina iustrante ta creazione, fu abrasa. Cid av-
venne probabilmente ned IX secolo, perché | eologi della corte carolingia erano strenu
oppositari dell eresia adozionista che, in particolare secondo Aleuine di York, si ricollegava
& guella nestoriana ¢ aveva percid sapore di dualismo (of B. Narxiss, Towards o further
Study of the Ashburham Pentateuch, in Cahiers Archéologigues 19 (19693 453-60; qui 38).

O AL Hepgann, Trindtas creaior mundi, in Journal of Warburg Institute 2 (1938
393} 42-35.




630 MARIA GIGVANNA MUZT

al centro sta seduto su una cattedra velata, con la destra sollevata nel gesto
oratorio; quello in piedi, alla sua sinistra, appoggia Ia mano sul capo di un'E-
va bambina, mentre un Adamo bambino compare giacente a terra. Del terzo
personaggio, in piedi dietro la cattedra, alla destra del personaggio centrale,
si scorge solo 1a parte superiore del busto.

Se si trattasse di una raffigurazione della Trinita, essa rappresenterebbe
la prima raffigurazione antropomorfica delle Persone della Trinita avulsa da
una teofania scritturistica; saremmo di fronle a un caso rarissimo e del tutto
isolato, essendoct pervenuti solo altri tre sarcofagi con lo stesso tema. Li-
dentificazione trinitaria di questa scena & stata perd messa in discussione ed
esclusa con una seria argomentazione dallo Engemann’, ripresa e ampliata da
Helga Kaiser-Minn in uno studio monografico dedicato a guesto argomento’.
Tuttavia, se pure non si tratta di vna raffigurazione della Frinia, certa invece
¢ I"identificazione del personaggio seduto con Dio Padre e di quello alla sua
sinistra con il Logos creatore®, mentre nel personaggio a mezzobusto dietro
la cattedra ghi autori ¢itati ritengono sia da ravvisare un angelo’.

Non ¢’e che prendere atto del fatio che alla fine del [ secolo e durante il
IV secolo ci sono state raffigurazioni antropomorfiche della Prima Persona
della Trinitd; come scrive Helga Kaiser-Minn: «Alla domanda se esista una
raffigurazione di Dio-Padre pell’arte paleocristiana, pud essere data una ri-
sposta affermativa univoea almeno dal momento del ritrovamento del sarco-
fago di Trinquetaille - a chi, altrimenti, spetterebbe sedere in trono accanto al

*Cf J. Excemany, Zua den Dreifaltigheitsdarstellungen der frihchristlichen Kunst,
Gab es im 4. Jalrbundert anthrupomorphe Trinitéitebilder?, i Jahrbuch fiir Antike und
Christentunt 19 (1976) 157-172.

' H. Katser-Minn, Die Erschaifung des Menschen auf spéitantiken Monumenzen des
3. und 4. Jh., JoAC, Ergdnzungsband 6, Miinster in Westfalen 1981,

* Tale wdentificazione & resa possibile e sicora dal ritrovamento g Trinquetaille nel
1974 di en sarcofago (custodito nel Musée lapidaire di Arles), in cui il personaggio in
piedi accanto a quello seduto in trono tiene i rotolo nella mano ed & dunque i Logos
creatore (0. Engemann, ac, 1671 2 invece semplicements ipotetica ¢ basata sullanalo-
gtz nel caso del ssarcofage dogmaticos, dove i} personaggio che si trova nella stessa po-
sizione non ha nulla in mane (ac., 1671700,

P Nei sarcofago di Tringuetaiiie {Asles), dove ! gruppo ¢ formaio da quattro perso-
naggi, gh angeh sono due. Va ricordato a questo proposito che nell iconografia cristiana
ghi angeli, fino a circa la fine del IV secolo, furono ratfigurati come vomind {cosi com-
paiono ad esempio nelle catacombe), probabilmente per evitare confusiont con gh esserd
angelici della mitologia pagana che erane alati (cf G, Hewve-Moug, Lessico di iconogra-
fia cristiana, LP.L., Milano 1984; voce: Angell).



IMMAGINI DI IHO PADRE NELLARTE CRISTIANA 613

11 simbolismo numerico si pud unire anche a quello cosmico.

Il triplice Chrismon di Albenga. - Nel triplice anello cromatico del batti-
stero di Albenga, in cui si iscrive la triplice ripetizione del Chrismon, tutti
sono concordi nel riconoscere un’allusione al mistero trinitario, suffragata
dalla collocazione stessa dell’opera. Qui, tttavia, a differenza del caso del
triangolo, I'impronta generale dell’immagine non & di tipo astratto, allegori-
co, ma & data dal simbolismo espansivo cosmico della composizione segnata
deila figura del cerchio” e dalla ruota solare del Chrismon®.

C’& pot un simbolismo numerico combinato con quello zoomorfico.

L’aquila con le tre corone. - In un affresco di Bawit (Fgitto) del VI seco-
10" il simbolismo numerico & combinato con la figura animale dell aguila.
Vediamo infatti un’aquila con le ali spiegate, simile all’aquila imperiale ro-
mana, sormontata da we corone di alloro identiche, ciascuna delle quali rac-
chiude le due lettere alfa ¢ omega™. André Grabar, che interpreta questa fi-
gurd in senso trinitario, la commenta cosi: «L’unitd delle tre persone della
Trinita e espressa da questa immagine in modo evidente, perché nell’icono-
grafia imperiale le ali spiegate dell’aquila sorreggono sempre il busto o il
monogramma del sovrano. Quando si trova due o tre busti imperiali, si tratta
di due o tre imperatori regnanti insieme, che assumono uniti il potere supre-
mo»”, Clédat, invece, non interpreta 'immagine in senso trinftario ma la ri-
ferisce semplicemente al Cristo. Nel senso di un’interpretazione cristologica
va ricordato che I’aquila non era soltanto legata all’iconografia imperiale, ma
che nell’ambito culturale giudeo-cristiano costituiva uno dei nomi di Cristo
ed & molto frequente nei rilievi copti.

Braunfels). Per P'iconografia religiosa del Seicento, vedi Pinteressantissimo studio di
Marc FumaroLl, L'école du silence. Le sentiment des images au XVIF siccle, Flamma-
rion, Parts 1994 (wradotto in italiano).

" Scrive Bellarming Bagatti: «Nei primi secoli cristiani i circoli presero anche i si-
gaificato simbolico di Dio, fonte i vita, per ragioni filosofiche, cosicelé pet indicare la
8S. Trinita si uss traceiare tre circoli concentrici»; attestaziond se ne trovano in Clemeyite
di Alessandria e in Origene (Alle origini della Chiesa. | Le commity giudeo-cristinne.
Libreria BEdifrice V&iicana, Citta del Vaticano 1981, 154}

LG, OnamprayX - 5. STERCKX, Le monde des symboles, Zodiaque 1972, 366-
368,

¥ CE I CLEDAT, Le monastére et la nécropole de Baouir, Le Caire 1904: [ affresco i
trova nella Cappella XXV Gav XCIID.

* In questo senso ¢’¢ una somiglianza con la composizione di Albenga,

#*Cf Vie, 142,




632 MARIA GIOVANNA MUZI

L.2. Compesizioui interamente indipendenti dalle teofanie seritturistiche

Lasciando da parte le teofanie trinitarie scritturistiche, le quali non pre-
sentano particolari problemi in rapporto all’immagine del Padre™; ci soffer-
meremo invece sulle composizioni indipendenti da esse, da una parte per ve-
rificare come, sin dall’inizio si manifesti in modo inconfutabile, seppure in
misura ridotta, la tendenza all’allegorizzazione, dall'altra per constatare la
potenza simbolica delle composizioni trinitarie paleocristiane,

Incominciamo dal simbolismo numerico di tipo allegorico.

al simbolismo sumerico. Quando ¢id avviene attraverso il disegno ceome-
trico totalmente astratto del triangolo, ci si trova di fronte a una vera e pro-
pria allegoria. 11 triangolo, rarissimo nell’arte paleocristiana, si incontra su
alcune pietre sepolcrali di Cartagine, incoronato dal monogramma di Cristo
o dall’ Alfa ¢ 'Omega o con il monogramma inserita al centro ¢ con un’ Al-
fa al centro o ancora accompagnato da tre piccoli cerchi, uno accanto a
ogni lato™. Sia 'alfa che I'omega, secondo uno dei tinuli di Paolino di Nola,
potevano essere considerati simboli della Trinita, in quanto ognuna di que-
ste lettere & formata da 3 tratti®, Che poi triangoli di questo genere fossero
considerati simboli della Trinita & testimoniato da sant’ Agostino, il quale si
oppose decisamente alt’uso dei Manichei di venerare la Trinita sotto questa
forma ed & proprio alla sua presa di posizione che va attribuita la non-uti-
hzzazione del simbolo geometrico del triangoio per moltissimi secoli. Esso
ricomparira in Occidente nel XV ¢ XVI secolo ¢ sard molto frequente a
partire dal XVII, quando I"approccio al Mistero non sara di tipo contempla-
tivo ma razionale-speculativo ¢ 'iconografia acquisterd un forte carattere
allegorico',

® Infatti la Persona del Padre non & raffigurata antropomorficamente nelia Teofania
trinitaria al Giordano, ma sole evocata attraverso la Mano o emisfers veleste; né, natu
ralmente, raffigurare fa scena dell"Apparizione del ire asgell a Mambre (Philoseria) i
gnifica rappresentare le ue Persone delia Trinita,

“ Of MarRTIGNY (abbé), Dictionnaire des Antiquitds chrétiennes, Paris 1877, 766
(Friangie),

® Poer., 19, 645ss; PL. 61, 546ss; citato ibid, 416.

® Nel XV secolo il triangolo pud diventare i) nimbo di Dio, ma nelle chiese barocche
fon st riferisce pih al mistero di Dio, bensi alla sua potenza (Pocchio nel triangolo) (cf
W. BRauNveLs, Die heilige Dreifaltigkeit, Dissseidorf 1954, XILXITL dors in pot:



IMMAGENT DI DIO PADRE NELLPARTE CRISTIANA 635

11 Trono con il libro e la colomua compariva con un chiaro significato tri-
nitario™ nella nuova decorazione musiva del presbiterio della chiesa delia
Dormizione di Nicea, messa in opera alla fine dell’ VIII secolo, dopo 1a chiu-
sura del Concilio (787)*. Sempre con il medesimo significato, nel mondo bi-
zantino, a partire dal IX secolo, questo modulo va ad occupare un posto pri-
vilegiato nell’iconografia monumentale: il centro della cupola in cui & raffi-
gurata Ia Pentecoste. In Occidente invece scompare.

1.3. Grandi composizioni trinitarie simboliche

Durante il periodo paleocristiano si hanuoo composiziont absidali in cui il
tera trinitario viene espresso intorno a una figura centrale sempre cristologi-
ca - il Verbo incarnato, I' Agnello, la Croce gloriosa, il Trone vuoto -, attraverso
la presenza della mano, che sostituisce la voce del Padre, e della colomba del-
lo Spirito. Questo tipo di composizione dalla valenga trinitaria fu molwo diffu-
so nel IV-V secolo: era il caso a Roma di S. Giovanni in Laterano™ e di S. Pu-

g, 2 - Abside,
basilica Aposto-
forum, Nolg, 1V
ser. {ricosirusio-
ne di Wickhoff)

? D non confondere con i tema del Gindizio come nel caso del Trono dell Erismasic

= CT AL URABAR, Liconeciasme byzantin, Flamunarion, Paris 1984, 262-263.

© O Ch b, Die Programune dor christlichen Apsismolerei vom vierten Jahehun-
dert bis rur Mitle des achten Jahrhunderts, Franz Steiner Verlag, Wieshaden 1960, BS;
M.L. Garri PereR (a cura di), «La dimora di Dio con gli womini». Immagini della Géru-
salenurie celeste doad I ol X1V secole, Vit ¢ Pensiero, Milano 1983, 193-1%4; Brauniels,
XXIX; se ne vede ancora un esempio nel mosaico absidale di $. Marco a Roma (1X sec.).

*




634 MARIA GIGVANNA MUZI

Tra le composizioni staccate dalle teofanie scritturistiche va annoverato
anche un tipo iconografico provvisto di un solido sostrato simbolico di va-
lenza cosmica: quello del Trono vuoto.

il Trono con il libro e la colomba. - 11 trono, connotato dalla quaternita
delle direzioni dello spazio e percid simbolo di potenza, costituiva Iattributo
principale del sovrano e ne poteva sostituire la presenza; sin dal 1V secolo, i
cristiani se ne servono per indicare la presenza invisibile del Signore risorto
¢ glorificato. [! trono con le insegne di Cristo: il libro (o il rotolo), la croce ¢
il mantelle trionfale, possiede inizialmente un significato cristologico, anche
quando su di esso compare la colomba dello Spirito Santo, Ia quale rnimanda
all'ispirazione divina delle Scritture € in particolare del Vangelo di Cristo™,

L esempio pili antico, della metd del IV secolo, & un bassorilievo di bron-
zo, appartenente al rivestimento dell’incorniciatura marmorea della porta
centrale di S. Sofia a Istanbul, rivestimento risalente alla fondazione della
hasilica (360 ¢.). Rappresenta un trono ricoperto dal cuscino imperiale sul
guale e posato il libro aperto dei Vangeli; sopra di esso, scende perpendico-
larmente, ad ali spiegate, la colomba dello Spinto.

Tuttavia questa composizione acquista ben presto una valenza trinitaria:
il trono viene allora riferito al Padre, il libro, la croce gemmata e il mantello
purpureo al Figlio incarnato vincitore della Morte, la colomba allo Spirito
Santo®. Una valenza che coesiste d'altronde con il sottostante significato cn-
stologico, il trono potendo essere riferito al tempo stesso al Padre ¢ al Figlio.
Un’attestazione interessante della precocith del riconoscimento di tale dupli-
ce valenza & contenuta in un’iscrizione romana del V secolo che recita: Se-
des celsa dei praefert insignia Christi / Quod patris et filii creditur unus ho-
nor (il trono sublime di Dio porta le insegne di Cristo, infatti secondo la fede

Yt

un unico onore appartiene al Padre e al Figho)™.

| vero che la presenza della colomba, indissolubilmente legata alla tcofania def Bat-
tesimo ci dovrebbe impedire di inserire questo modulo tra e composizieni trinitarie indi-
pendent dalle teofanie seritturistiche, ma & ugualmente vero da una parte, che le suddivisiont
vengone fatle per aiutare la comprensione ¢ iy guesia materda non hanno rigor matemstics,
dall’altra, che sells percezione concreta la figura delia colomba ha assunto un valore per oo
st dire astratto di «segnos dello Spirito Santo, slegato dalla teotania del Glordano.

* Come sorive Antonie Quacquarelli, iconografia della colomba sta u dimostrare
che nel 11 & IT1 secolo ia distinzione delle Persone era gia popolare {cf A, QUACQUARELLL,
Retorica e iconplogia, Universith degli Studi, Bari 1982, 93).

® Citato in G. Scunieg, fkonographie der christliichen Kunst, Gitersloh 1980, vol. I,
198.



IMMAGINT D DIG PADRE NELL ARTE CRISTIANA 637

1.4. Rivelazione cristiana ¢ canone del cristomorfismo

Come viene sottolineato da Frangois Boespflug, sia fa mano usata per in-
dicare il Padre che la colomba dello Spirito Santo non sofio «immagini di
Dio»: «esse non facevano che simboleggiare la presenza e I'azione di Dio
nell’economia della salvezza, dal momento che Punica “visibilied” di Dio
teologicamente fondata era quella del volto di Cristo»™, I! canone iconografi-
co fondamentale per tulte le immagini cristiane & infatti comtenito nella ri-
sposta di Gesir: «Chi ha visto me ha visto il Padre» (Gv 14.9), riformulata da
Ireneo di Lione nella ben nota espressione: «lnvisibile etenim Fili Pater, vi-
sibile autern Patris Filius» (1l Padre & Pinvisibilita del Figho, il Figlio & la
visibilith del Padrey?

Anche se, come abbiamo visto, nel IV secolo ¢i sono state aleune raffi-
gurazioni antropomorfiche di Dio Padre, si pud ugualmente affermare che la
prassi della Chiesa antica si astiene da qualsiasi raffigurazione antropomorfi-
ca di Dio che non sia «cristomorficas, in particolare da qualsiasi rappresen-
tazione specifica di Dio Padre. Come spiega ancora p. Boespflug: «Tale ¢ri-
stoformismo della rappresentazione di Dio va ben al di I & una costrizione
provvisoria della Chiesa in ambiente paganizzato, E Pespressione di una po-
sizione teclogica dominante che non perde mai di vista il senso cristologico
delia nozione di immagine e non concepisce che una verith salvifica o un mi-
stero di fede possano essere mostrati a parte, fuori della loro manifestazione
nella rivelazione biblica»™.

Chiari esempt di guesto cristomorfismo i incontrano nel V secolo nei -
quadri delle teofanie veterotestamentarie della pavata di S. Masia Maggiore™
oppure nel VI secolo nelle miniature della Topografia cristiana di Cosma In-
dicopleuste®.

Anche la reazione all’eresia ariana ha costituito un incentivo a favore del

o F.BOBSPRLAG, Dig nell 'arte. Sollicitudini Nostrae 4 Benedetto XIV (1745} ¢ if ca-

so di Crescenzia di Kaufbeuren, Marieii, Casale Monforrato 1986, 175 {d’ora in pot;
Boespfing),

¥ Boespflug, 176.

* Qui Colui-che-appare & sempre raffigurato come uomeo aduito barbato con i trawi
del Verho incarnato (of O PERLER, Les théophanies dans les mosaigues de Sainte-Marie-
Majeure G Rome, in Riv. Arch. Crist. 50 (275-293).

* Qui ha la tipica fisionomia del Cristo che si diffonde nel"Oriente bizanting nel Vi
secolo e che diventerk poi quella ben nota del Pantocrator.

LY




636 MARIA GIOVANNA MUZJ

denziana®, ma doveva essere diffuso in tutto il mondo cristiano, come attesta
la sua presenza in Oriente nella chiesa rupestre di Dodo in Georgia (VII-VIII
se0 ).

Il ritelus (iscrizione) composto da san Paolino di Nola per la basilica
Apostolorum (Fig. 2), da lui fatta costruire alla fine del IV secolo sul sepol-
cro di S, Felice a Nola (Cimitile), costituisce un bellissimo commento al sen-
so di simili composizioni in cui la teofania cristologica appare inquadrata nel
mistero (rinitario;

Risplende Ia Trinith nella pienezza del mistero

i Cnisto sta quale agnello, dal cielo risuona la voce del Padre
e come colonba lo Spirito Santo seorre dall’alto.

Una corona cirvonda la eroce come un anello luminose.
Corona della corona sono gli Apostoli

ratfigurati come coro di colombe.

La sublime unitd della santa Trinita st unisce in Cristo,

egli stesso indicato da una terna:

guale Dio € rivelato dalla voce paterna e dallo Spirito,

quale santo sacrificio € testimoniato dalla croce e dall“agnello,
regne ¢ triondo sone indicatt dalla palma e dalla porpora.
Egli stesso roceia della Chiesa, sta su una roccia,

dalla quale sgorgano quatiro fonti sonore,

ght Evangelisti, 1 fiumi vivi del Cristo®.

A partire dal fitulus e dai monumenti coevi conservati, & stato ricostruito
'aspetto probabile di questo mosaico absidale: a causa della «corona (che)
circonda la croce come un anello Juminoso» esso doveva somigliare alla
composizione nell’abside di 8. Apollinare in Classe, mentre il tema della co-
rona degh Apostoli raffigurati come colombe intornoe alla gloria che circon-
dava la croce evoca la composizione di Albenga,

* Qu, sotto 11 trono di Criste, la colomba dello Spirito si librava sopra 1" Agnello sul
monte mistico raffigurato pil in basso, in una zona distrutta alla fine del ”500 per costrui-
re i baldacchino ma di cni resta un disegno contemporsnes del Cizcconio; inoltre, secon-
des 31 Wilpert & probabile che nella parte alta del mosaico, anch’essa ridotta in quel perio-
da. comparisse 1a mano del Padre. Questi particolan, ora nascosti dal baldacchino, sono vi-
sibilt in De Rossi, 1899, tav. X (cf CH. Jum, 0.0, 130-132: ML, Garn PERER, o.c., 200).

CECH b, 0.0, 132,

* Lettera di Paolino da Nola & Sulpicie Severe: Ep. XXX/, PL 336. Per la traduzione
del testo seguo J. ENGEMANN, Zu den Apsiv-Tiuli des Paulinus von Nola, in Jehrbuch fiir
Antike und Christentum 17 (1974} 21. Anche la basilica di Fondi aveva una COMposizio-
ne absidale accompagnata da un titulus che ne attesia lo sfondo teinitario.



IMMAGINI DI IO PADRE NELL’ARTE CRISTIANA 634

nografiche degli illustratori dei salteri. Consideriamo dunque questi fattori
prima di passare a esaminare i nuovi moduli.

2.1. Immagini simboliche dell’Eternit; Ie tre manifestazioni del Verbo

L’ Antichita possedeva un'iconografia simbolica dell’Elernith che si rea-
lizzava nella raffigurazione delle tre eta delt uomo: il vegliardo, I'adolescen-
te e I'vomo nel pieno delle sue forze. La figura del vegliardo traduceva il
senso dell’eternitk come durata indefinita; quella dell’adolescente invece e-
ternitd come giovinezza sempre rinnovantesi a causa della rinascita ciclica
del tempo; quella dell’vomo mature Peternith come potenza e agire illimita-
t”. Trasposte nell’ambito della fede cristiana, queste figure assumevano un
significato diverso: in particolare la giovinezza significava che Dio sfugge a
ogni cambiamento ¢ ad ogni invecchiamento, mentre 'etd avanzata signifi-
cava la preesistenza di Dio a tutte le cose®.

L'iconografia simbolica dell’Eternitd fu assunta subito dall’arte cristiana,
come dimostra la fisionomia prestata al Cristo nei primi secoli, in cui si fa
largo uso sia del tipo dell’adolescente che di quello dell’uomo maturo, men-
tre a partire dal VI secolo - ma probabilmente gid prima - si incontra il tipo
del Verbo incamato quale Vegliardo. Naturalmente I'auribuzione al Cristo
della figura del vegliardo era sostenuta daila visione veterotestamentaria
dell’ «Antico dei giomi» (Dn 7.9 e 22, ripresa dall’Apecalisse, dove 1a sua
identificazione con il Verbo incarnato glorificato & resa indiscutibile dalle
parole pronunciate da Colui-che-appare: «Non temere, Io sono il Primo e
I"Ultimo. o ero morto ma ora vivos (1,143

Molteplici sono poi 1 documenti appartenenti alla letteratura cristiana,
i quali attestano che entrambe le manifestazioni - I’ Adolescente ¢ il Vegliar-

% Cf A, GRABAR, La représentation de | “Inrelligible dans Dart byzantin du Moyen
Age, in Actes du VI* Congrés International &' Etudes byzeantines (Paris 1948), Paris 195 I,
127143; ripubblicato in AL GRABAR, L art de I Jin de FAngiguité et du Moven Age, Col-
igge de Frunce Parly 1968, 35.36,

” Un’espressione chiarissima di tale modo di intendere i trova in Dionigh Areopagi-
ta: «Dio & celebrato come I'Antico dei Giorni per il fatto che & Peternis ¢ il wmpo di
ogni cosa e al tempo stesso precede § grorni, Ueternita ¢ il tempo. /.7 Percid anche nelle
sacre apparizion: delle visioni mistiche, Dio appare Veechio ¢ Giovane: nel primo caso
per dimostrare 1a sua antichita e Ia sua esistenza fin dal principio; nel secondo caso per-
ché & senza vecchiaian (Nomi divird X, 2, trad. di P. Scazzoso, Dionigi Areopagita. Tut-
te le opere, Rusconi, Milano 1981, 373-374).

LN




638 MARIA GIOVANNA MUZI

cristomorfismo. La connessione tra la consapevolezza che chi vede il Verbo
incarnato vede il Padre e I'attualita delle lotte per la purezza della fede ¢
chiaramente attestata da un monumento ravennate poco conosciuto, perché
non pill in sitw: si tratta del mosaico absidale di 8. Michele in Affricisco del-
’anno 545, ora negli Staatliche Museen di Berlino: qui il Cristo imberbe, in
piedi su un prato cosparso di rose ¢ gigli, affiancato da due arcangeli, regge
con la destra una lunga croce astala ¢ con la sinistra un libro aperto dove &
scritto: Qui vidit me vidit et patrem ego ef pater unum Swmus {Gv 149 ¢
10,309%.

Come & stato messo in evidenza da Yves Christe, iscrizione aveva un
accento antiariane, in quanto rappresentava una proclamazione di ortodossia
dopo la riconquista di Ravenna in mano agli usurpatori arigni, ¢ lo studioso
commenta: «Essa si concepisce tanio meghio in un contesto apocalittico, ar-
gomento dell arco trionfale soprastante. Infatti, nei VI secolo, proprio all’A-
pocalisse Fulgenzio di Ruspe (¥ 532) e Apringius di Beja (7 dopo il 551} at-
tingono i loro argomenti scritturistici pill forti per stabilire. coniro Vandali &
Visigoti ariani, la stretta ugnaglianza tra il Padre e il Figlio»”. Come vedre-
mo, la necessith di affermare tale uguaghanza non abbandonera i} mondo
medicvale.

2. FATTORI CHE CONCORROND ALLA NASCITA DEI NUOVI MODULI HOONG-
GRAFICE

Per inquadrare il fenomeno della comparsa di nuovi moduli iconografici
relativi al mistero delle Persone divine, bisogna tener conto di diversi fattori:
il passaggio di moduli iconografici propri dell’ Antichita o del periodo tardo
antico nell’arte cristiana e cosi pure di temi figurativi con valenza antropolo-
gica; 1 nuovi temi ideologici legati alla fine dell’iconoclasmo; le ricerche 1co-

08 Ch, fas, o0, 161 Y. Cuniste, Nowvelle inerprétation des mosatques de Saing.
Michel-in Affricisco & Bavesne: & propos  ‘Apoc, 8, 26 {= Saint Mickel), i Riv. Arch
Crist. 81 (19753 107124,

vy, CurisTe, ac., 122, E inleressante neordare chie Leontd Uspensky, i quale nco-
nosceva nella scena del «sarcofago dogmatico» un’immagine antropormofica della Tri-
nitd, ipotizzava che in quella raffigurazione fosse contenuta uii intenzione pelemica nel
riguardi degli ariani (cf L. Useensky, La teclogia delPicona, La Casa di Matriona, Mila-
nae 1995, 289, nota 80, d’ora in pob: Uspenskij).



IMMAGINI DI 0 PADRE NELL ARTE CRISTIANA 641

figura dell’Antico dei giomi per
molti secoli servita, insieme a
quella dell’ Adolescente ¢ dell’Uo-
mo mature, a indicare in Gest
Cristo il Figlio di Dio, finira per
diventare figura propria del Padre.

{1 Cristo in trono «Emmanue-
lex del Sinai. - Lesempio pia di-
mostrativo della fase cristologica
di questa iconografia & costituito
da un’icona a encausto risalente al
VI secolo custodita nel Monaste-
ro di S. Caterina al Sinai (Fig. 3).
In questa immagine si realizza in
modo eclatante 1a fusione delle di-
verse espressiont simboliche del-
I’Eternitd per esprimere il mistero
del Verbo incarnato redentore®: _
questi appare seduto sull’arcoba- Fig. 3 - Icona, Monastero 8. Caterina, Sinai,
leno con i piedi appoggiati sull’e- VH sec. (Weitzmann, uv. B 16)
misfero terrestre (<1l cielo & i mio
trono ¢ Ia terra lo sgabello dei miei piedis: Is 46,1); tiene in mano un libro
aperto sul quale & scritto: «lo sono la luce del mondo» (Gy 8,12} e benedice
con la destra; il suo capo & circondato dal nimbo crucifero; un vegliardo, per
i capelli bianchi, ha perd volto e portamento giovanile; Ia sua figura si staglia
contro una mandorla costituita da un cielo teofanico punteggiato di stelle e
sorretta dai quattro Viventi (cf Ez 10,12): di questi, solo "uomo, i akio a si-
nistra e Paquila, in alto a destra, sono ancora riconoscibili. A destra e a sigi-
stra del volto corre Piscrizione: EMMANUELE.

Come osserva Weitzmann, siamo di fronte a tre manifestazioni di Cristo
ovvero alla conflazione di tre tipt: PAntico dei giorni, come si desume dg
capelli bianchi, ¢ dunque il Cristo Signore in quanto Dio dall’eternita: 1" Em-
manuele, come viene attestato dall’iscrizione, anche se non ¢'® riscontro ico-

S Cf la splegazione di K, Werrzmans, The Monastery of Saint Cazherine at Mown
Sinat, Princeton University Press 1976, 41-47.

LY




640 MARIA GIOVANKA MUZJ

do - erano riferite al Cristo Signore, Dio dall’etermita, nato nel tempo. Cosi
Efrem Siro sottolinea pili volie, a proposito della Presentazione al Tempio,
che il vegliardo Simeone era testimone del fatto che «il Bambino da lui por-
tato tra le braccia nel Tempio era veramente I Antico dei giomi»*; mentre
qualche decennio pit tardi Paolino da Nola scrive riferendosi alla Vergine:
«Da questa madre vicne generato un vegliardo che & ugualmente un infan-
te»', Questo tema continud ad avere fortuna nei secoli successivi, influen-
zando in particolare le ufficiature della festa della Presentazione al Tempio;
tuttavia, mentre in Occidente risuona piuttosto il fopoes risalente a sant’E-
frem, secondo il quale «'anziano era pit giovane dell’infante» ¢ il neonato
«pill vecchio del sole e dell’uomo»®, in Oriente si insiste maggiormente sul-
I'identificazione del Neonato con I"Antico dei giorni. Un inno attribuito a
Germane di Costantinopoli parla ad esempio dell’«Antico dei giorni fatto
bambino ¢ incarnato grazie a una Madre vergine», ¢ uno sceliasta del X1I se-
colo scrive: «Si dice che i capelli bianchi appartengono a colui che € sin dal-
Pinizio; eppure & stato immolato per noi recentemente, si ¢ fatio bambino in-
carnandosin®,

Certo, 1'insistenza sulle figure simboliche dell’Erernita in relazione al
Cristo serviva a sottolineare 1a divinith ab aeferno del Verbo incarnato e la
sua consustanzialith con il Padre, costituendo cosi al tempo stesso un argo-
mento contro gli Ariani. In quest’ottica si pud ritenere che il ricorso all’ico-
nografia dell’Bernitd per raffigurare il Verbo incarnato sia da ascrivere al-
Pinflusso che la lotta contro Varianesimo ha esercitato sulliconografia di
Cristo sin dalla fine del IV secolo™. _

Solo attraverso una serie di passaggi che cercheremo poi di illustrare, la

® BEREM SIRO, Hymnus de Simeone gene, od. Lamy, 11, 628ss; citato in E. KaNTO-
roOWiCZ, «Puer exorienss, in Selected Stwdies 1.J. Auvgustin Publisher - Locust Valiey,
New York 1965, 2%

“ Hac genelrice senex agque generamr ut infans, in Corming XXV, 175, ed. Harted
(OSEL, XO0X, 243); citato ibid., 35,

* o nell antifona romans del Magnificat per In festa dells Presentazione contenu-
wa nel Liber responsalis st legge: Senex puertm poriabat, Puer autem senem vegebai. [
Liber responsalis & del 1X secolo, ma la formula ¢ probabilmente anteriore (of, E. Kan-
TOROWICE, .0, 29).

# Citato in A, GrABAR, La représeniation de [butelligible..., 35.

“ Particolarmente interessante a tale proposito Uarticolo di Antonio lacobini, «Visio-
ni dipinte. Cristo, i santi ¢ ghi angeli», in Oriente cristiano ¢ santita (Catalogo), 1998, 69-
76; qui 76.



TR

R S

.
i

s T P N L O S

o

s

SEERE

IMMAGINGE DI DIO PADRE NELL ARTE CRISTIANA 643

nel momento in cui, per svariati motivi, si fosse manifestata la volonta di in-
sistere sul mistero della Trinita. Come vedremo, le immagini simboliche del
Dio eterno che si manifesta nel tempo sempre ¢ unicamente nel Figlio incar-
nato, non pitt comprese nel loro significato originario, potranne essere attri-
buite in modo distintivo alla Prima e alla Seconda Persona della Trinita:
I" Antico dei giorni designera il Padre, I’ Adolescente o I'Uomo barbato il Fi-
ghio, Verba incarnato”, mentre lo Spirito Santo rimarrd legato alla manifesta-
zione neotestamentaria in forma di colomba.

2.2. 1l synthronismos: un altro tema iconografico del periodo tardoantico

Consideriamo ora un modulo defl'iconografia imperiale destinato a svol-
gere un ruolo importante nelliconografia tinitaria: si tratta del synthronismos,
la raffigurazione tardoantica di due o tre imperatori co-regnanti seduti uno ac-
canto all’altro sullo stesso trono avente forma di sedile rettangolare allungato;
il fatto di sedere sul medesimo trono (detto per questo synthronon) serviva a
indicare 'armonia ¢ I'uguaghanza della loro azione reggitrice. Come afferma
Emst Kantorowicz in un importante articolo dedicato all'iconografia medieva-
le della Trinitd™, il modello imperiale dei synthronismoi possiede una tale au-
to-evidenza che nessuno gh ha dedicato uno studio specifico: a suo parere, la
trasmissione di questo modulo, frequentissimo nella monetazione imperiale, &
probabilmente avvenuta attraverso i vetri dorati del periodo paleocristiano, in
particolare nella cerchia dell’arte copta, i pid antichi esempi dovendo risalire
al VI-VII secolo; per questo, ritenere che Porigine di questo tipo iconografico
della Trinitd sia orfentale «@ certamente corretto»®,

2.3. Despressione figurativa simbelica del riconosciments della pater-
nité
Dobbiamo ugualmente accennare alla presenza nell’iconografia antica di
un module che avra un ruolo di primo piano per la rappresentazione #ntropo-
morfica del Padre: si tratta della traduzione figurativa del gesto simbolico com-

L' Adolescente, nel tpo detto Paternitd; 'Uomo manre, nells Frinitd del Nuovo
Testamenio o Synthronos.

¥ EH. KantorowiCz, The Quinity of Wincesier, in The Art Bulletin XXX {1947
73-85; ripubblicato net suoi Selected Studies, 100-120. 1.’ articolo & poco conosciuto pro-
babilmente perché uscito subito dopo la fine della 1 zuerra mondiale.

W Ibid., 106.




642 MARIA GIOVANNA MUZJ

nografico, ¢ dunque il Logos incamato; il Salvatore e Signore, giudice del
mondo e della storia (gesto benedicente; segni della sovranitd universale),
Rivelatore del Padre (il libro tra le sue mani), cui fa riferimento 1" aspetto vi-
goroso del Cristo®,

La miniatura dell’evangeliario Parigi greco 74. - Una miniatura del X
secolo appartenente a un evangeliario bizantino, & interessante in quanto at-
testa come i tre tipi continuassero a essere riferiti al Verbo incarnato. In que-
sta miniatura, che costituisce il frontespizio del vangelo secondo Giovanni,
sotto il ritratto defl’evangelista Giovanni, compaiono tre medaglhioni separati
in cui si trova ripetuta tre volte la figura del Verbo incarnato in trono con i
libro e benedicente: nella prima, da sinistra, € raffigurato come uomo matu-
ro; Piscrizione suona: 1C XC; in quella al centro appare come vegliardo; la
didascalia & 6 nodonde Huepdv (I Antico dei giorni): a destra compare come
adolescente ed & accompagnato dal nome: "Eggavouni. Si tratta dungue del-
fe stesse tre manifestazioni del Cristo in ttono del Sinai, dove perd erano riu-
nite in un’unica figura”. Non bisogna mancare di osservare che queste tre fi-
gure accompagnano il Prologo del vangelo di Giovanni e percid Vafferma-
zione fondamentale dell’ identith del Verbo incarnato con il Padre.

Questa triade di figure riferentisi alla Seconda Persona si trova anche
nell’iconografia monumentale bizantina posteriore alle lotte iconoclaste: le
tre figure dell’ Antico dei Giorni, del Pantocrator e deil’ Emmanuele (I Ado-
lescente), vengono disposte all’interno dell’edificio ecclesiale n localizzg-
zioni significative: il Pantocrator nella calotta della cupola, le altre due figo-
re nelie volte del santuario™ oppure tutte e tre nel nartece come avviene nella
chiesa-fortezza di Ravanica,

Tuttavia, non & difficile intuire sin d ora che queste tre figure st prestava-
no anche ad una diversa utilizzazione, tanto pit facile, guanto pit se ne fosse
perso il senso originario e indebolito argomento del cristomorfismo: @
quanto sarebbe accaduto, con modalitd differenti in Oriente e in Occidente,

“ Net caso di quest immagine del VI secolo non <1 st pud riferire o questo terzoe tpo
come a quello del «Pantocrators, in quanto P'uso di questa denominazione nop 2 Correlto
prima della comparsa della figura del Verbo incarnato nella cupola delle chiese bizantine
alla fine dell’iconoclasmo (of A. GraBag, Liconoclasme byzaniin, 159-160). Nella sua
didascalia K. Weitzmann indica questo Cristo semplicemente come «in tronos.

2 Cf A. GRABAR, .., 54-56 © K. WEITZMANN, o.c,, fig. 19.

= f A. GRABAR, a.c., 56



wa

R

IMMAGINI DI DIO PADRE NELU ARTE CRISTIANA 645

2.4. 11 tema deile visioni di Dio alla fine del periodo iconoclasta

Tra 1 fattori che contribuirono alla comparsa di nuovi moduli relativi al
mistero delle Persone divine avevamo indicato anche i nuovi temi ideologici
legati alla fine dell’iconoclasmo. Pensianio tn particolare, come & stato evi-
denziato da Grabar, al fuovo argomento introdotto daghi iconoduli nel perio-
do finale dell'iconoclasmo, secondo il quale 1'Incarnazione ha reso gli uvomini
uguali agli angeli nella loro capacita di contemplare Dio. Esso si trova espres-
so in modo particolarmente chiaro nell’ omelia sulla Sinassi delle schiere cele-
sti pronunciata intorno all’865 da Teodoro Studita, abate del monastero di
Studios a Bisanzio e grande riformatore della vita monastica e lturgica, non-
ché massimo esponente degli iconoduli nel periodo finale dell'iconoelasmo:
il fatto che PIncarnazione abbia dato agli uomini la facoltd, fino allora propria
soltanto degli angeli e eccezionalmente di alcuni profeti, di vedere Dio, non
soltanto giustifica Ie immagini ¢ in particolare quelle di Cristo, ma le rende in
un certo modo necessarie; le immagini realizzano infatti per ¢li uomini le vi-
siont divine, alle quali Incarnazione i ha resi sensibili, offrendo loro il mez-
20 di rifare in modo del trtto naturale Iesperienza dei profeti®,

2.5. La diffusione dei codici mindati in Oriente

Oltre al fattore di ordine ideale, al quale abbiamo appena accennato, ce
n’e un altro di ordine pratico: il forte impulso ricevato dall’attivita di confe-
zione ¢ i illustrazione dei codici (salteri, evangeliari, lezionard, scritti dei
Padri della Chiesa) all’interno dei maggiori monasteri di Bisanzio e del
Monte Athos. Ora, a differenza dell’iconografia monumentale dove Bisanzio
nort si discosta mai da uno dei principi fondamentali della sua tradizione ico-
nografica - quella di trattare solo temi offerti dalla Scrittura e piti precisa-
mente le teofanie neotestamentarie -, " illustrazione dei codici offriva la pos-
sibilit di comporre immagini che costituissero come un commento al testo®.

* «Cid che vonta, non & che I'Incamazione sbbia reso il Logos suscettibile & essere rap-
presentato mediante Uimmagine, ma che Vincarnazione abbia agito sugh uomini, renden-
do § toro cechi sensibili alla visione di Dic e simili in ¢id agli occhi degli angel e dei pro-
feti. Trasformati eosl, per opera & Cristo, gl uomini potevano tentare & ora in poi di “con-
templare infetlettualmente | simboli sensibili”, secondo D espressione di Diomigi Areopagits,
it quale si ispirava a idee platoniche, Ne seguiva che, riproducendo tali “simboli sensibi.
17, si creavano le condizioni necessarie per la contemplazione intellettuale, ciod la visio-
ne di verita metafisiche divine» (A. GraBaR, L'iconociasme byzantin, 254-255).

#Cf A, GraBar, Vie, 206-208. '

LY




644 RMARIA GIOVANNA MUZI

piuto dal genitore, o dal capostipi-
te, di porre il bambino sulle proprie
ginocchia per indicare il riconosci-
mento della relazione di paternita.
Era un nto di adozione comune a
molti popoli antichi, di cui trovia-
mo una testimonianza anche nel-
" Antico Testamento: «Cost Giu-
seppe vide i figh di Efraim fino al-
1a terza generazione ¢ anche i figlt
di Machir, figho di Manasse, nac-
guero sulle ginocchia di Giuseppe»
{Gn 50,23).
Per 1a sua efficacia espressiva,
quest’espressione  simbolica  di
una delle espericnze umane fon-
damentali continud a essere usata
anche nel mondo medievale, co-
{‘ig 4 - Facclata, S. Diernetrio, Viadimir e & stato messo m evidenza da
(1193-1197) (Orabar, AAM, tav. 74b) Papadopoulos®. La sua trasposi-
zione iconografica era delle pid
semplici, poiché ricalcava le immagini di maternita, ¢ ispird anche il modulo
iconografico di Lazzaro nel seno di Abramo. Una prova interessante della
diffusione di tale modulo oltre che a Bisanzio anche nella Russia medievale
& costituita da uno dei rilievi della chiesa di 8. Demetrio g Viadimir deila fi-
ne del X1I secolo (Fig. 4), in cui si vede un principe con un bambino in brac-
cio, affiancato da personaggi che si inchinano verso di hui™,

2% Cf A, Grasar, recensione dell articolo di 3.A. Paranorouros, Essal d interpréta-
tion du théme anthropomorphique de la Puaternité dans Part Dbyzantin, pubblicata in
Cahiers Archéologiques XX (19700 237 {la discussions & sintetizzata in MG, Muzy, Vi
sione € presenza, La Casa 4t Matdiony, Milane 19495, 4143y Uspenskij, 287-288

» Secondo alcunt stidios] si tratta del principe russo Vsevolod con i figho, secondo
altri della leggenda relativa all’infanzia dell imperatore bizantine Bastlio 1 nel quals un
ve bulgaro aveebbe riconosciuto i1 futuro soveano di Bisanzio. Tale leggenda era gia siats
raffigurata dagh ivonograft bizantini, come s vede nella mintatara del codice di Giovan-
ni Skylitzés defla Biblioteca Nazionale di Madrid, in cui il giovane Basilio ¢ precisamen-
te rappresentato in braccio al re (cf A, GRABAR, L'art prafane en Russie pré-mongale et
te ‘Dit d'lgor’, in L'Art de la fin de Antiquité et du Moyen Age, 328}



R L R P e e

e

FREEE R

s e e

IMMAGINE DI DIO PADRE NELL ARTE CRISTIANA 647

leti; per loro I'immagine aveva una funzione didattica, era uno strumento che
serviva alla conoscenza e non a evocare una «presenzar irrazionale del rap-
presentato. Si spiega cosi il successo conosciuto nel secoli XII-XIII dalla
forma pil cerebrale ¢ astratta di questa iconografia che prepara Iallegorismo
del Rinascumento®. C'erano tuttavia due somiglianze fondamentali con 1'0Q-
riente, e cioe da una parte che il pubblico cui erano destinate tali iflustrazioni
era ugualmente un pubblico elitario di monaci e di persone dotte, dall’altra
che continuava a essere rispettato il canone del cristomorfismo.

!l saiterio di Utrecht. - Si ritiene abitualmente che la pill antica immagine
specifica della Prima Persona della Trinitd sia quella contenuta in una minia-
tura del salterio di Utrecht {fol 64v) del IX secolo (Fig. 5), posia 2 commento
iconografico dell’enigmatico versetto del Sal 109: «Dixit Dominus Doming
meo»: in essa si vedono due personaggi seduti, uno sul globo celeste, I’altro
su un trono, i primo con un’ aureola semplice, il secondo con un’awreola cru-
cifera, di solito identificati con il
Padre ¢ il Figlio; ai loro piedi, due
figure umane giaceciono riverse, in
posizioni contorte: si tratta di Ario
e di Giuda, il secondo trovandosi
spesso legato ad Ario dall’anti-
chita cristiana.

Tuttavia, secondo la stringente
analisi di Kantorowicz, non si
tratta della Prima e della Seconda
Persona della Trinith bensi delia
duplicazione della Seconda, se-
condo le sue due nature: «La figu-
ra con aurcola semplice non &
Dio Padre ma i1l giovanile Filius
Dei, co-equale con il Padre, il
quale riceve come partecipe del
trono i glovanile Filiuy David
con i nmimbo crucifero, il Cnsto Fig. 3 - Salterio di Utrecht, fol 64v, IX sec.
incarnato. La differenza & accen- {Kantorowicz, fig, 2}

#Of ibid., 221-247.




646 ' MARIA GIOVANNA MUZJ

In particolare, per quanto attiene alla figura del Padre, i testi che potevano
sollecitare un’immagine-commento sono quelli in cuila Serittura (o un padre
delfa Chiesa) afferma la generazione del Figlio da parte del Padre, interio-
rita del Figlio al Padre, la loro uguaglianza sostanziale, I'intronizzazione del
Figlio alla destra del Padre, 'essere il Figlio immagine e rivelazione del Pa-
dre o ancora esordio del libro della Genesi™.

Bisogna prendere atto del fatto che una simile iconografia «esegetica»
. come la definisce Grabar - & effettivamente ¢sistita nel mondo bizantino,
come pure del fatto che, per la liberta che presupponeva in rapporto ai temi
strettamente scritturistici, essa si imparentava con quella dei Latini; ma &
agualmente importante sottolineare che essa fu esercitata solo nell’ambito
delle illustrazioni marginali, senza modificare 1 principi fondamentali dell’f-
conografia bizantina™. A questo proposito, va ricordato che Uinflusso eserci-
tato dai modelli classici poté essere abbastanza forte nell’ambito dell’illu-
strazione dei codici, dato che questo campo, funzionalmente autonomo, era
rimasto praticamente separato dal grandioso lavoro di organizzazione icono-
grafica compiuto nel periodo paleocristiano in vista della decorazione monu-
mentale degli edifici sacri e perfezionato dai Bizantini alla fine dell’icono-
clasmo.

Quanto abbiamo appena detto ¢i aluter a comprendere come ad esSempio
il modulo imperiale del synthronon oppure quello antropologico del ricono-
scimento di paternité siano entrati nell’iconografia bizantina proprio attra-
verso i codici miniati,

2 & Liberts creafiva ¢ cristomorfisroe nella miniatura latina alto-
medievale

Per quanto riguarda 1" Alto Medioevo latino, la pratica di uniconografia
che rappresentasse un commento al testo non costituiva 'eccezione, come in
Oriente, ma la regola; gli illustratori latini, che si ispiravano in larga misura
ai codici scientifici dell’ Antichith fortemente allegorici, non $i limitavano a
illustrare § testi della Scrittura come | Bizantini, ma attraverso le loro imma-
vint cercavano & rifletiere le interpretazion date da weologl, liturgisti e omi-

&

% & tratta in particolare del prologo del vangelo di san Criovanni; del Sal 2,7 «Do-
mirus dixit ad me: Filius meus es tu, hodie genud tew ¢ del Sal 109,10 «Dhixit Dowmiinus
Doming meo: sede a dextris meis, donec ponem iimicos twos scabellum pedirm tuorum».

2 CF A, Graak, Vie, 207-208.



S

e

4

T e ST T AR DU R e g e e

e

sob S e

IMMAGING D DIO PADRE NELL ARTE CRISTIANA 649

comparsa di un'iconografia «esegetica», la trasmissione di formule preesi-
stenti (le figure dell’Etemita, il synthronismos, la raffigarazione simbolica
della paternifd), il variare delle accentuazioni cristologiche. Tenendoli pre-
senti, potremo comprendere meglio quello che costituisce 1’argomento cen-
trale della nostra ricerca: il comparire all’inizio del II millennio di nuovi mo-
duli, staccati dalle teofanie scritturistiche, che si riferiscono al mistero trini-
tario; I'identificazione potenziale della figura del Vegliardo con la Prima
Persona della Trinita; la contemporaneitd di questo fenomeno in Oriente ¢ in
Occidente.

3 IPANTICO DEE GIORNI NELLE MINIATURE MEDIEVALI BIZANTINE
AlPitlustrazione dei codici liturgici & legata, come abbiamo visto, molta

parte della ricerca tconografica del Medioevo cristiano; non ci stupiremo al-
fora se tutte le immagini che stiamo per analizzare sono delle miniature; ¢sa-

mineremo gl esempi pi significativi di raffigurazioni delle Persone divine

contenuti nei codici bizanting, descrivendoli con la maggior precisione possi-
bile, perché & attraverso i dettaghi e cercando di intendere i} senso delle va-
riazioni che si riscontrano in queste immagini, che si pud avere un’idea pils
corretta - ¢ meno toccata dalle polemiche - di corme a un certo momento si
sta giunti a identificare il Padre con un’immagine specifica.

3.1. Un manoscritto dei Sacra parallela

Un primo esempio molto interessante ¢ rappresentato da wna miniatura
eseguita nel margme di un codice dei Sacra paraliela di san Giovanni Dama-
sceno del IX secolo (Parigi greco 923) (Fig, 6): essa affianca un testo di san
Basilio, in cui questi parla del mistero delle Persone divine: .
Il Padre origine di tutto /.4, i1 Figlio, immagine perfetta del Dio invisibile,
nato dal Padre prima del tempo, Logos vivo, Dio che & presso Dio e non ve-
nuto presso ki 7./ Egli & tutto ¢i0 che & Dio, egh & colui che & 7./ identitd
complets /.7 non & forse evidente che immagine riproduce tlto ¢id che &
nel originale ™,

* 1l testo dal De fide (fine del cap. 1 e inizio del cap. 20 PG 31, 465}, & cituto nell’ar-
ticolo citato di A. GRABAR, La représentation de Uhutelligitle..., 54, In Liconoclasme
byzantin, Grabar fa i commento di questa mimatura (258-259).

.



648 MARIA GIOVANNA MUZI

tuata anche nel sedile. Il Filius Dei siede sul globo celeste come Re dell” Uni-
verso; il Filius David incarnato siede su un trono. I Cristo secundum quod
Deus che si rivolge al Cristo secundum quod homo ¢ lo invita a sedersi alla
sua destra, pud sembrare uno strano modo di interpretare [ espressione
“Dixit Dominus Domino meo”»¥. Ma a rendere possibile Ia comprensione
di questa miniatura e a giustificarla & la glossa di san Girolamo® al versetto
in questione: infatti, come viene ricordato da Kantorowicz, san Girolamo fu
probabilmente il primo autore latino a sottolineare come il Gest che condivi-
de il trono non sia il Cristo secundum divinitatem, il quale occupava il trono
sin dall’eternita, ma il Cristo secundum humanitatem, risorto dar mortt ¢
asceso nella carne™.

Nel salterio di Utrecht®?, 1a figura piti eminente non raffigura dungue Dio
Padre, bensi il Cristo-Logos co-equale al Padre. Cade in questo modo Pargo-
mento per sostenere che la prima raffigurazione specifica del Padre nasca in
Occidente, in un periodo molto anteriore all’apparire di un’iconografia pro-
pria, relativa al Padre, nell'Oriente bizantino.

Abbiamo messo in luce un certo numero di fattori che concorrono alla
formulazione dell’ iconografia delie Persone divine ¢ in particolare del Padre:
Peminenza del tema dell’vomo che 'Incarpazione ha reso capace di contem-
plare Dio alla pari degli angeli, le ricerche iconografiche legate al molupli-
carsi dei codici miniati sia in Oriente che in Occidente e accompagnate dalla

* EH. KANTOROWICZ, a.c., 104-105,

# . cittamo: «H Dio non { sx} siede; & Passanzione della camne che & seduta. A g,
che & uomo, che & stato ricevuto in ciclo, viene dato I'ordine di sedersi. Cio noi diciamo
contro gh Ariani e coloro che sostengono: “Pits grande & il Padie”, 1l quale ordina di se-
dersit, di colui al guale quell'ordine viene datox (citato ibid., 112). Sempre per questa
gimw il nome di Ario, si ¢ legato tanto stretiamente con il Salmo 109 che il riferimento

all‘srianesimo & rimasto una costante di molie a,p;watzwm del Salmo 109 si chiarisce al-
lora anche la raffizurazione di Ario e Giuda.

% Come osserva Kantorowicz, Iz fgura del Verbo incarato appare duplicata anche
in un veiro dorate paleocristiane, dove su un unico trono compatone i Cristo a sinista ¢
samo Stefano a destra, e sopra di loro, al centro, di nuove i Cristo che tneorona entram-
bi. Non vié errore qm cotne alcuns autort riteaners, ;m"ﬂobe effettivamente 1 Unisto € co
tui che incorona e colut che & incoronats. Eoco perchd of si trova davant: alla <§§1g)izm?rr=
ne della figura di Cristo: in questo caso, i Cristo Fighio-dell vome ¢ incoronato dal Cri-
sto Figho-di-Dio o Cristo-Logos avreolato (cf ibid., 108).

* Una miniatiura con o stesso soggetto compare anche nel salterio di Canterbury,
conservato a Cambridge (fol 199},



R T R T e

LS S e

FiBa

i

S R R

IMMAGINE DI DIO PADRE NELL' ARTE CRISTIANA 631

3.2. Due miniature del Codice di Giacomo Kokkinobaphos

Anche nel codice Vaticano greco 1162 dell'inizio del X1I secolo conte-
nente le omelie mariane di Giacomo Kokkinobaphos si trovano alcune com-
posizioni che fanno diretto riferimento al mistero delle Persone divine. Due
in particolare richiamano la nostra attenzione,

La Missione di Gabriele e il modulo del synthronismos. - Per raffigurare
la Missione di Gabriele presso Maria (fol 113v) ovvero il Consiglio della
Redenzione come atto delle e Persone della Trinith (Fig. 7), il miniatore
rappresenta tre giovani imberbi
identici, seduti su un umico rono
gemmato dallo schienale dritto;
accanto al trono cherubini ¢ sera-
fini; dietro, Ie schiere degli ange-
ii; sotto, larcangelo Gabriele,
prima in atto di ricevere I"ordine,
poi nel momento in cui vola via,
scendendo verso la terra, Questa
composizione, che per quanio ri-
guarda ['identita delle tre figure
st ispira alla teofania dei tre ange-
li a Mambre (la Philoxenia), co-
stituisce evidéntemeflte la replica Fig. T Dimelic illa Virsine
del module tardoantico del synth- & Giacomo Kokkinobaphos,
FORISMOS. Vat. gr. 1162, fol {{3v, XM sec.

Di questo modulo st imporrd
poi una variante: quella in cui il Padre e il Figlio, differenziati per eta (ve-
gliardo e uomo maturo), siedono uno accanfo ali’aliro, mentre ra loro com-
pare la colomba dello Spirtte Santo®. In Russia questo modulo, poi condan-
nato dal Grande Concilio di Mosca nel 1666, & significativamente chiamato
Synthronon o anche Trinita del Nuovo Testamento.

* Anche in guesto caso, il module tardoantico del synthrenismos suggeriva una sols-
zione figurativa: infattl, come osserva Kantorowicz, spesso sulle monete di doe mpera-
tori co-regnantl synfhronei, veniva raffigurats in mezzo 8 lore una Victoria, ciod un esse-
re alato (of EH. Karrorowiez, a.c., 107)

.




L 650 MARIA GIOVANNA MUZ

Limmagine non traduce dun-
que direttamente una teofania
scritturistica, ma indirettamente: il
testo di san Basilio infatti & una
meditazione sul Figlio che ¢ la
teofania del Padre.

[.a miniatura ha la tipica strut-
tura bipartifa delle visioni teofani-
che: in basso, a sottolineare il ca-
rattere di visione, ¢ raffigurato il
testimone della visione stessa con
il volto completamente rovesciato
verso 'alto e le braccia nell atteg-
glamento di orante; in alto, signi-
ficativamente racchiuso in un
mandorla, appare Uoggetio della
visione composta da due figure.
In posizione centrale, preminente,
I’ Antico det giorni sta in piedi da-
vanti al trono di cui si vede il cu-
scino imperiale: il suo aspetto &

# giovanile malgrade i capelli bian-
Fig. 6 - Sacra parallela di san Giovanni chi*®, ha tratti fisionomici specula-

Damasceno, Parig grece 923, fol 40 A AT AR NI g e I
{Gf&haf} Iconoclasme byzaniin, ﬁg “&{}) il a ‘qi}ﬁ i Gae . E&’E‘ Of; Un aurenis
cruciforme (di cui si scorge solo

Pestremita di un braccio); st volge
verso la destra dove, un po’ pil in basso e con proporzioni leggermente infe-
rior, sta il Verbo incarnato, barbato, con capelli neri e aureola crucifera, nel-
Patto di indicarlo con la destra e a sua volta rivolto verso di lul.

Il contenuto del testo commentato e la posizione del Cristo Signore alla
destra del Vegliardo portano a identificare quest’ ultimo con il Padre. Tutta-
via & chiaro che Vautore della miniatura non raffigura il Padre per 5€. bensi
attraverso una delle figure teofaniche del Verbo, rimanendo fedele al oristo.
morfismo. -

* Come abbiamo visto nel Criste «Emmanucies del Sinai.




IMMAGINI DI DIO PADRE NELEARTE CRISTIANA 633

teofania, sollecitd in ambiente bizantino una raffigurazione in cu’ si pud rico-
noscere Dio Padre: si tratta del primo versetto della Genesi: «In principio
Dio cred il cielo ¢ ia terra».

3.3. Immagini di Dio Creatore in due Ottateuchi bizantini

Due dei sei esemplari di Ottateuchi bizantini eseguiti tra I’ XE e il X1 se-
colo nello scrittorio imperiale di Costantinopoli, presentano’ infatti, m una
collocazione privilegiata all’inizio del codice, un’immagine deli’ Antico dei
giori che stacca dal tipo generale di illustrazione seguito da tutti questi co-
dici: mai infatti, altrove, il Creatore & raffigurato in modo antropomorfico,
hensi unicamente attraverso Ia Mano o il Raggio che fuoriesce da una nube®,

Incominciamo col descrivere le due composizioni.

Il Creatore nell’Ottateuce di Smirne®. - 1} frontespizio dell’ Ottateuco di
Smirne & costituito da una grande- miniatura quadrata, incorniciata, che for-
ma come una prefazione al racconto della creazione®. Sul fondo d’oro sono
disegnati cerchi concentrici (tre?), in origine probabibmente di color diversi,
che costituiscono Ia mandoria della figura imponente del Creatore, rappre-
sentato come I’ Antico dei giorni, in piedi, nell’asse, con nimbo crucifero e
clavus sulla spalla destra; egli regge davadti a $€ con ambo le mani una spe-
cie di clipeo rotondo costituito da cerchi concentrici, sul quale compaiono
cinque cerchi (o sfere) disposti uno al centro, gli altri a croce. Questi partico-
lari hanno un sigaificato cosmico evidente™.

1l Creatore nell’Ottateuco di Firenze™. - Nell’Ottateuco della Laurenzia-
na, la prima figura consacrata all’iflustrazione della Creazione ¢ una pagina

% Seguiamo §a trattazione di J. Lassus nell’importante articolo: La création du mon-
de dans les Octatesques byzanting du XIF siécle, Monuments et Mémoires de la Fonda-
tivn Bugéne Plot 62, 1979, 83-148.

# Ouesto codice, andato distrutto in un incendio nel 1924, 2 moelto simile all Ottatey-
co Vat. gr. 746 e viene atiribuito al XIf secolo. La composizione di cul irattiamo & i fol 2r,

»Cf LaSSuUs, a.c., 94

# S siferiscono alla creazione delle sfere celesti (i cerchi congentrict) ¢ della terra (i
cerchio o sfera 4l centro delle altre quatiro che rappresentano i quatiro vent ¢ dungue e
quattre direzioni dello spazio terrestre).

= Biblioteca Laurenziana, Plut. V. cod. 38, fol 1v. Lassus data questo codice del XHi
secolo,




652 MARIA GIOVANNA MUZE

La teofania a Isaia ¢ la raffi-
gurazione dell'Antico dei giorni
da solo. - La seconda miniatura
del codice di Giacomo Kokkino-
baphos che ci inferessa (fol 119v)
rappresenta la teofania del Signore
di cui beneficid Isaia* (Fig. 8). 1
carattere teofanico € espresso at-
traverso il particolare del cielo fi-
$tco - 1o stereoma - raffigurato co-
me una tenda (su di essa si scor
gono il sole, 1a luna, le stelle) che
ghi angeli tengono sollevata per la-
sciar vedere il trono del Signore:
questi appare seduto sul cuscino
purpurec imperiale, con i piedi ap-
poggiati su un suppedaneo ugual-
mente purpureo, vestito di tunica

bl i i . I )
& == pallio chiari; la sua fisionomia &
Fig 8 - Omelie sulla Vergine quella dell’ Antico dei giorni, ha i
di Giacomo Kokkinobaphos, nimbo crociato (7) ¢ indossa tuni-

Vit g 1162, fol 119+ XH sec. ca e patlio chiari; e affiancato da

serafini ¢ circondato dalla corte
celeste. [saia compare due volte: a destra, nell’atto di contemplare Ia visione
¢ a sinistra, all’interno del Tempio (indicato attraverso Paltare ¢ il ciborio)
mentre un serafino purifica le sue labbra con un carbone ardente®. Anche in
questo caso, come abbiamo verificato ripetutamente, nel raffigurare la teofa-
nia veterotestamentaria 4 [saia attraverso la figura dell’ Antico dei giorni, il
minatore non faceva «un’immagine del Padre», ma ricorreva a una delle fi-
gure del Dio eterno, propria della Seconda Persona.
Esiste perd un altro passo della Scrittura che, pur non riferendosi a una

" Lu stessa scena 51 inconira nel codice greco 1208, della Bibl. Naz, di Partgd (cf K.
Wettzmans, Lillustragions sief rotplo..., 188-189; fig. 1381,

“ La stessa scena con P'apparizione teofanica dell’ Antico dei giomi, si trova nel sal-
erio di Vatopedi 760 dell’ omonime monastero sull’ Athos {X1-X1I sec,), anteriore al co-
dice di Giacomo Kokkinobaphos (¢f K. Wermzmang, L'illustrazione nel rotolo..., 188-
189; fig. 139).



IMMAGINE DI DIO PADRE NELL ARTE CRISTIANA 655

tezze del Verbo incarnato, womo adulto. La sua costanza attesta dunque un
movimento in atto: la preferenza data nel XII-XHI secolo alla figura defl’ An-
tico dei giorni quando si vuole rappresentare una teofania di Dio Padre. Si
pud ipotizzare, come avevamo anticipato, che proprio la riflessione sul mi-
stero delle Persone abbia condotto a privilegiare la teofania di cui beneficid
il profeta Daniele non pit unicamente per quanto riferisce riguardo all’appa-
rizione dell’ Antico dei giorni, ma anche per la seconda apparizione cui fa ri-
ferimento, quella ciok del Figlio dell'vomo: «Guardando ancora nelle visioni
notturne, ecco apparire sulle nubi del cielo, uno, simile a on figlio di vomo;
giunse fino al vegliardo e fu presentato a lui, che gli diede potere, gloria e re-
gno» {Dn 7,13-14). Riservando I"aspetto dell’vomo maturo al Figlho dell’uo-
mo, ovvero al Verbo incarnato, 1a figura del Vegliardo diventava implicita-
mente quella del Padre.

Ci rimangono ora da considerare i pil antichi esempi del passaggio dal-
P"ambito delia vita sociale a quello dell’ iconografia relativa al mistero trinita-
rio del modulo figurativo che serviva a esprimere il riconoscimento della pa-
ternitd; verificheremo, tra I'altro, che anche qui §i € scelto 1 tipo fisionomico
del Vegliardo.

3.4. La miniatura di un evangeliario del Monte Athes: un’iconografia
che riflette lo schema antropologico del riconoscimento di paterniia

Una miniatora dell’XI secolo, contenuia in un evangeliario turgico del
Maonastere Dionysiou sul Monte Athos™ (Fig. 9), si presenta come un’assoluta
novith sia nella disposizione dei personaggi che nell’abbinamento dei tipi:
I" Antico dei giomi tiene infattd sulle sue ginocchia il Fanciullo (Emmanuele).

La miniatura, che affianca il Prologo di Giovamni, rappresenta 'Evange-
lista quale testimone di una visione diving, alla quale addita con la sinistra,
mentre regge il Vangelo con la destra; la visione deve corrispondere al testo
del versetto nella cui prima lettera (theta) & contenuta la raffigurazione della
visione: «Dio nessuno lo ha mai visto. L Unigenito Dio, che & nel seno del
Padre, egli lo ha rivelatos (Gv 1,18). All’interno del cerchio della theta,

“Cod. 587, ful 3v; riprodetto m A CristopuLos - 10 BASTIAS, The freaqrures of
Mownt Athos. Rluminated Manuscripts, BEkdotike Athenon, Athens 1973, vol L fig. 191
Un'altra raffigurazione dello stesso soggetio & contenuta in un manoscritto sempre del-
I'XE sec. contenente ghi scritti i san Giovanni Climaco: Bibl, Vat., Ms. gr, 394, fol. 7 (f
QusPENKY-LossKY, The Meaning of fcons, Boston, Mass. 1952, 204),




654 MARIA GIOVANNA MUY

intera divisa in sei scene: di queste, la prima & consacrata alla raffigurazione
del Creatore nella gloria. Su un fondo d’oro, circondato da una mandorla bly,
I’Antico dei giorni vestito di una tunica bianca, senza mantello, & seduto su
un trono bianco con spalliera quadrata; dalla sua mano destra, appoggiata sul
ginocchio sinistro partono tre raggi bianchi, i quali si vanno a congiungere,
nel riquadro accanto, con la Luce (phés) dove questa si separa dalle Tenebre.
Intorno al Vegliardo sta la corte celeste: cherubini, serafini e angeli dalla for-
ma umana. In realtd si tratta di un'immagine del Paradiso che ricorda molto
quella gid analizzata del codice di Giacomo Kokkinobaphos.

Per spiegare Ia presenza negli Ottateuchi bizantini di queste due miniatu-
re in cui il Creatore appare sotto le sembianze antropomorfiche dell’ Antico
dei giorni, Lassus scrive a proposito delia miniatura di Firenze: «Il pittore,
del quale I'astrazione non era il linguaggio consueto, volle, prima di nascon-
dere Dio nel cielo, presentarlo in un’immagine di culto sontuosa, efficace, in
cut assume Ia forma umana»”, E pid avanti. concludendo: «Per conto mio, la
considero I'aggiunta di un copista che esita davanti al carattere aniconico
delle immagini della Genesi che sta per riprodurre. Queste due raffigurazioni
- Smirne e Firenze - sono diverse ma imparentate: il Creatore in entrambi i
casi ¢ un vegliardo e si presenta come una teofanian™,

Che cosa insegnano queste immagini per quanto attiene al nostro argo-
mento? Esse non dicono che la Prima Persona della Trinith & stata raffigurata
antropomorficamente nella scena della Creazione dei codici bizantini! Come
abbiamo gid visto, nell"iconografia bizantina di quel periodo, anche in quella
monumentale, I Antico dei giornt era una figura teofanica del Verbo incarna-
to attraverso la quale poteva essere indicata la Persona del Padre; per questo
Lassus dice che le due miniatare si presemane come teofanie: 1a scena della
Creazione ¢ stata trattata come una teofania veterotestamentaria e il Padre in-
visibile, Creatore, & stato raffigurato attraverso Ia teofania nel Logos di cui
beneficid Daniele, |

Una constatazione di ordine generale sf impone: in tutte le miniature
considerate in questa sezione, a indicare la Prima Persona e stata scelta Ia fi-
gura dell” Antico dei giomi. Ora, tale scelfa non era obbligata, visto che nei
monument: del V e VI secolo Die Padre viene invece raffigurate con le fat-

“ Ihid., 91-92.
“ibid., 97,



R R A R A e A

IMMAGINI DE DEO PADRE NELL’ARTE CRISTIANA 657

Come stiamo per vedere, tale «sganciamento» sard particolarmente agevole
nel nuovo tipo iconografico winitario che nasce dall’aggiunta della colomba
dello Spirito al modulo del riconoscimento di paternita or ora ¢saminato.

3.5. Miniatura della Trinita tra gli angeli: valenza simbolica affettiva
della «Paternita»

In una miniatura del XII secolo iHlustrante il Credo™ (Fig. 10}, incontriamo
una composizione dalla struttura simile a quella del codice Dionysiou ma con
diverse novita di rilievo: il quadro generale & quello dell’ Aderazione del Tro-

ne da parte degli angeli presente anche nel codice di Giacomo Coccinobafo ma

qui, all’interno del circolo dei Sette Cieli e cinto sul fronte anteriore da cheru-
bini e serafim (i cerchi di fuoce), il
trono & occupato dall” Antico dei
giorni, 1l cuil nome appare scritto ac-
canto al suo capo, sopra lo schiena-
le del trono; sulle sue ginocchia, in
posizione assiale, siede il Verbo in-
carnato, non raffigurato come ado-
lescente ma come uomo adulto; egli
tiene tra le mani la colomba dello
Spirito. Sia il Veghardo che il Verbo
incarnato hanno una grande aureola
crucifera; il Vegliardo tiene la mano
destra sulla spalla del Verbo.

I oggetto complessivo della fi-
gura & indicato dalla didascalia di-
visa tra destra e sinislra ¢ scriita in
lettere grandi: "H "ATIA TPIAL, lo
sante Trinita; sotto la miniatura, a

hrevissima distanza dal testo sotio- e
stante, si legge: if Padre (abbrevia- Fig. 10 - Suppl. gr. 52, fol 1v, Bibl, Naz.
te), i Figlio (per esteso}, lo Spirito Vienna, X1 see. (Braunfels, n. 41

7 Suppl, gr. 32, fol 1v, Bibl. Naz. Vieona: st tratia di un codice itulo-bizantine forse
proveniente da Grottaferrata (ol P. BuBeiy. - H. GERSTINGER, Beschreibendey Verzeichnis
der iliwminierten Handschriften in Osterreich, Leipzig 1938, VIIL, vol. 1V, parte 4, 50ss,
tav. XXHI; riprodetta in Braunfels, n. 41).




656 MARIA GIOVANNA MUZJ

I"Antico dei giomi - vomo vigoro-
30 dai capelli pianchi’® - ¢ seduto
frontalmente sul trono imperiale,
sopra il cuscino purpureo; sulle
sue ginocchia, in posizione assia-
fe, il Verbo incarmato, guale Fan-
ciullo. Entrambi hanno il nimbo
crociato.

A prescindere dalle reciproche
posiziont dei due personagel, ci
troviamo sempre davanti a due
delle figure simboliche dell’Bter-
nitd attribuite alla Seconda Perso-
na: I'Antico dei giorni e I'Emma-
nuele. Ma il testo di cui la minia-
tura costituisce il commento visi-
vo e la posizione in cui sono raffi-
gurati i due personaggi fa si che la
figura del Vegliardo venga a iden-

_ ds tificarsi con quetla del Padre. Cer-

Fig. 9 - Cod. 587, fol 3v, Mon. Dionysioun, 0, non si esce dal canone dej cri-

Athos, X1 sec. (Cristopulos, 1, fig. 191) stomorfismo, ma il peso dell’evi-

denza antropologica & notevole:

Puomo anziano che tiene il bam-

bino sulle sue ginocchia & suo padre. D'altronde, Iesecutore di quest’inuna-

gine ha fatto una scelts precisamente in funzione del messaggio che voleva
frasmettere,

Analogamente a quanto si & detto 2 proposito dell'identificazione delle
due figure teofaniche di Daniele con I Prima e la Seconda Persona, 1a fi gura
del Vegliardo deve aver ACQUISEHD a poco a poco lungo questo percorso che
potremmo definire «praticos, in quanto non legato a speculaziont teologiche
mid all’esperienza affettiva dellumanita, un’autonomia tale da sganciarsi a un
certo punto dalla soa valenza iniziale d inmagine teofanica legata ally Se.
conda Persona, per diventare figura autonoma, specifica della Prima Persona,

* Proprio per questa coesistenza di traiti della vecchiaia e dell’etd matura I Antico
dei giomi di questa miniatura ricorda fortemente I’ Emmanuele del Sinai,



IMMAGINE DI DIO PADRE NELLARTE CRISTIANA 659

Padre e Dio Figlio, si collocd la colomba sotto la figura del Figlio, pensanao
solo all’ordine abituale delle tre persone della Trinitd, ordine al quale cori-
spondeva anche quello delle figure andando dail’alto verso il basso»™.

Abbiamo qui una dimostrazione del fatto che non si pud giudicare i mo-
numenti figurativi muovendo da posizioni astratte e comprendiamo meglio
che la preesistenza del modulo antropologico del riconoscimento di paternita
cui si & fatio riferimento non costituisce in campo iconografico un aspetto di
secondaria importanza. E qui che il teologo, o comunque chiunque voglia se-
guire unicamente un ragionamento astratto, pud non comprendere Ia diver-
sita del «fatto iconografico», soprattutio quando possiede una valenza sim-
bolica di tipo affettivo cosi forte come quella dell’espressione del rapporto
padre-figlio. Come sostiene Grabar, non si pud trascurare «I"aspeito formale
delie figure supponendo che questo non agisca sul significato deil immagine.
Gerstinger 1o dice espressamente a proposito del gruppo di Abramo con Laz-
zaro seduto sulle sue ginocchia. Per lui questo gruppo e quello di Dio Padre
con Dio Figlio sulle ginocchia hanno in comune solo una somiglianza “rein
formel”. Ma & una debolezza del metodo tradizionale, perché in molti casi,
una formula iconografica, paragonabile in questo a una locuzione verbale de-
terminata, serve a esprimere una nozione pill o meno gencrale, applicabile a
soggetti imparentati in profondith. Avviene dunque che conoscere il valore
semantico di una formula di questo genere vuol dire comprendere meglio
I"inmagine che se ne serve»™,

Teniamo dunque presente che fu inserimento della colomba dello Spiri-
1o nel modulo del riconoscimento di paternith a contribuire in modo decisivo
nel far assumere alla composizione una valenza esplicitamente trinitaria; la
figura dell’ Antico dei giorni diventava cosi, potenzialmeste, figura propria
del Padre.

4. 1IN NUOYVO MODULO RELATIVO AL MISTERO DELLE PERSONE DIVINE NELLE
MINIATURE LATINE: HL TRONO DEFLA GRAZIA

Prima di passare 2l jconografia del Padre nel templ moderni, consideria-

mo il nuove modulo iconografico tinitario che fa la sua comparsa nelle mi-

# A, GRABAR, rec. cril. i,
® Ibid., 237.




658 MARIA GIOVANNA MUZY

Seanto (abbreviato). E evidente che il miniatore non ha voluto apporre i nomi
accanto alle singole figure, per non andare contro il canone del cristomorfi-
smo; infatti, se & vero che i tre nomi posizionati sotto la miniatura possono
essere letti di seguito in corrispondenza con la disposizione in senso discen-
dente delle figure, essi rimangono comunque staccati dai personaggi ai quali
s riferiscono, potendo anche essere letti come proseguimento della didasca-
Hia soprastante: la santa Trinita, il Padre, it F iglio, lo Spirito Santo.

Come vedremo tra breve, a partire dal XTIV secolo questo nuovo modulo
trinitario verra indicato in Russia con il nome di Paternita, una denomina-
zione che perd non figura mai su alcuna icona o composizione monumentale,
Come osserva Grabar, cid dimostra che contemporanet erano coscienti del
significato originario di tale formula applicata alla Trinith e che forse proprio
la sua provenienza da un ambito estranco 2 quelle scritturistico impediva
I"assunzione ufficiale del nome™.

Riguardo all'origine di questo modulo, Gerstinger aveva ipotizzato una
provenienza latina; ma Grabar, discutendone le conclusioni anche alla luce
del successivo studio di Papadopoulos, ha rilevato una contraddizione di fon-
do che inficia tale ipotesi. Essa consiste nel fatto che «ghi autori delle prime
immagini che hanno fatto uso di quest’iconografia (si tratta di Greei) non
sembrano averne approfittato per una dimostrazione di ordine teologico. Si
attribuirebbe infatti facilmente un’origine occidentale a questa iconografia se
- quando al Padre ¢ al Figlio si aggiunse la colomba dello Spinito Santo - nel-
le opere cattoliche, si mostrasse la colomba portata dal Figlio (= filiogue)
mentre le opere ortodosse fa rappresenterebbero sopra il Figho, per mostrare
che lo Spirito procede unicamente dal Padre. Ma non & ¢id che si incontra
nelle pitture bizantine pilt antiche, che - se le si considerasse dal punto di vi-
sta confessionale - passerebbero per opere ispirate dalla teologia latina (mi-
niatura, Vienna, Bibl. Nat suppl. gr. 52 ¢ affresco alla Koumbehdiki di Ka-
storia)». Per questo o studioso conclude: «Credo piuttosto che fa colomba es-
sendo stata aggiunta verso if X1I secolo, a Bisanzio, a una formula iconografi-
ca che fino allora era servita sola a evocare i rapporti da padre a figho, tra Dio

* Recensione critica fatta da A. Grapas in Cabiers Archdelogigues XX (197 236
237 degh articoli di M. Gerynnoes, Pher Herkunft und Emtwicklung der anthrope-
mrphen byzantinische-stowischen Trinitirsdarsteitungen des sogonaniten Svethronos
und Paternitas Typus, in Festschrift W, Sas-Zaloviecky zum 60, Ceburistag, Graz 1956,
79-85 ¢ di 5. ParapopouLos, Essai d ‘interprétation du théme iconographique de ta Pt
ternité dans Uart byzantin, in Cahiers Archéologigues XV (1968) 121-136.



e

IMMAGINT D4 DIO PADRE NELL ARTE CRISTIANA 661

nascita del nuovo modulo &
dunque essenzialmente legata
alla sostituzione della mano di-
vina con la raffigurazione del
Padre: sostituzione facilitata dal
testo stesso-del Canone che in-
comincia rivolgendosi al «Pa-
dre clementissimo» ¢ in cui do-
vettero intervenire da una paste,
la conoscenza del modulo bi-
zantino della Paternita™, dal-/
I*altra, 1l forte senso del mistero
trinitario che in quel periedo
spingeva la cristianita latina alla
ricerca di nuove formaule figura-
tive.

Caratteristico del Trono del- |
la grazia & il legame tra tema .
eucaristico sacrificale e tema
trinitario: al  Padre. dallo
«sguardo sereno e benigno», il
Cristo suo Figho presenta il suo
«santo e immacolato sacrifi- Fig. 11 - «Te igitur», Messale, Cambrai,
ciow, Punico accetto al Padre, Bibl. municip. 234, fol 2
«nell unitd dello Spirito Santo». {G. Schilier, I, fig. 413}

R SR

5. DALVALLEGORIA AL REALISMO ANTROPOMORFEICO: FORTI RESISTENZE
NELLTORIENTE BIZANTING-SLAYO

i1 passaggio, durante il X1 secolo, di alcuni det noovi moduli da not esa-
minati dalla miniatura all’iconografia monumentale, segna una fase nuova
nell’ Oriente bizantino: introduce infatti nel programma figurative dell’ edifi-
cio ecclesiale caratterizzato da un'icopografia di ipo teofasico ¢ peroid s
bolico, un genere «esegetivoy, di per s¢ narrative-itlustrative, e percid predi-
sposto all’allegoria, Mentre 1 vart Misterni della vita di Cristo evano raffigurat

*® Cf Reallexikon fiir dewtsche Kunstgeschichte IV, 435,




660 MARIA GIOVANNA MUZS

T — e = v,

niature latine dei primi del XIj secolo®. Denominato «Trono della grazia»
dal secolo scorso®, rappresenta lo sviluppo della fettera T con la quale, nej
Messali, iniziava il Canone della Messa (e igitur clementissime Pater) ¢ che
gia da due secoli veniva trasformata nella figura del Crocifigso: esso & percid
in relazione al tema della morte sacrificale di Cristo®.

1l Trone della grazia del Messale di Cambrai. - | Messale di Cambrai, dei
primi del XII secolo (1120), offre il primo esempio di questo nuove modulo
(Fig. 11): vediamo il Padre seduto in trono, che regge con ambo le mani asse
orizzontale della croce, sulla quale ¢ raffigurato il Cristo crocifisso, mentre le
ali della colomba dello Spirito, posizionata tra il Padre e il Figlio, toccano Je
labbra di entrambi®, 1I Padre ha tratli del Verbo incarnato e i nimbo crucife-
ro. I gruppo trinitario & racchiuse in una mandorla teofanica (come indica o
sfondo stellato) e inquadrato dalle figure dei quatiro Viventi-Evangelisti,

Il primo accenno alla nuova formula si ravvisa nella Croce & Lotario
(980 ¢.}, di chiara valenza trinitaria, in cui }4 mano divina che esce dali’emi-
sfera della trascendenza si protende a incoronare il Crocifisso con una CoOro-
na di alloro, all’interno della Quale compare la colomba dello Spirito®. La

* Tralasciamo di parlare dei moduli relativi alle Persone divine uguall a quelli gia
prest in congiderazione per l'area bizantina: in particolare § tre personagei identict alli-
neati su un unico frono appure la variante corrispondente alla Trinitd del Nuovo Testa-
mente o ancord il tipo della Paterniz.

? 1 riferimento scritturistico del vome ¢ preso dalla Lettera agli Ebrei: «Avendo
dunque un pontefice grande, che ha atteaversato i cieli (..} avviciniamoci dungue con si-
curezza al trono deila grazia, per oltenere misericordia & trovare grazia al tempo opportu-
noe (BEb 4,16).

* Olire che nel Messali, il Trono della grazia 5i trova raffigurato anche su aleuni al-
tari portatii e su upa patena: tutle Joculizzazioni che attestano la connessione diretta di
questo tipo conografico con i tema eucaristico; (of G. SCHILLER, Dler Cradenstuiid im
Bezug auf den Opfertod, in Lkonographie der christlichen Kunse, vol. 11, 133-136).

" Questa collocazione della colomba non & Punica; essa pud partire dalls bocea del
Padre volando perpendicolarmente versn i Figlio oppure essere raffigurata ra i doe mau
Senza toccare né 1"uno 0€ altro; pud essere tenua neliz mani del Padre oppure rovars
sopra it gruppo Padre-Figlio, Non st trova mvece mat sotlo ai due, ciod davami o o
50, perché questo & compositivamente impossibile, diversaments da guanto svviene
nella Paternita dove it Verbo & sedio,

¥ Poiché pon s fratta di uag Croce gloriosa (sulla Guale non compure la figura del
Crocifisso), e il Cristo erocifisso non ha ghi occhi aperti del Signore teionfatore sulla
morte ma chiusi del Cristo monto, il gesto dell incoronazione non significa qui Ia glorifi.
cazione di Gestl ma I'accettazione da parte def Padre del suo sacrificio.



IMMAGINI DI DIO PADRE NELL ARTE CRISTIANA . 663

nata a una chiesa®: la figura domi-
nante & quella dell’ Antico dei gior-
ni che appare seduto su un trono
dallo schienale semicircolare, rive-
stito di una veste bianca ornata da
una fascia rosso fuoco; il suo nimbo
& crociato ¢ negli spazi tra le braccia
~ della croce sono raffigurati dei se-
rafini; nella sinistra tiene un carti-
glio semiaperto. La destra benedice
con il movimento dell’anulare con-
giunto con il pollice tipico del Ver-
bo incarnato. Sulle sue ginocchia
siede il Cristo-Emmanuele che con
entrambe le mani regge un disco sul
quale & raffigurata la colomba dello
Spirito Santo; anch’egli ha un'au-
reola crucifera con i serafini. [ pie- L
di del Vegliardo poggiano su un Fig. 12 - Icona, Novgorod, X1V sec.
suppedaneo circondato dalle ruote (Galleria Tret'jakov, Mosca)
di fuoco alate costellate di occhi
della visione di Ezechiele; due grandi serafini fiancheggiano il trono come nel-
la visione di Isaia. Accanto al trono compaiono due santi stiliti®; in basso, sul-
la destra, si vede un giovane apostolo, probabilmente Tommaso o Filippo.
L'icona & accompagnata da iscrizioni in paleoslavo che ricorrone in tre
luoghi: innanzitutte ai lati della testa del Vegliardo dove compaiono in carat-
teri grandi i nomi delle tre Persone della Trinith cosi disposti: in alto a sini-
stra: Padre; in alto a destra: ¢ Figlio; in basso, a sinistra: ¢ Santo; in basso, a
destra: Spirito. Le lettere di questa didascalia sono molto pitt grandi di quelle
che si trovano nelle altre due focalizzazioni: ¢ cioe, immediatamente sopra 1o
schienale del trono, all’altezza delle spalle del Vegliardo, dove si leggono le
guatire lettere wniziali del nome di Gesli Cristo: /U X, e sopra Ia figurs della

® Le dimensiont sonot 1,13 x 8.88 m. Per la deserizione of V.N. Lazakgy, Novgors-
dient leon-painting, Iskusstvo, Mosca, 1969, 25-26, tav, 31.

* Probabilmente ispirati dall’affresco di Teofane il Greco nella chiesa della Trasfi-
gurazione di Novgorod, dove la Trinitd dell’Antico Testamento o Philoxenia & ugual-
mente affiancata da siiliti,

.




662 MARIA GIOVANNA MUZJ

il VUSRI e et 30N

in vista di una loro contemplazione da parte del fedele, composizioni come
1a Paternita o 1a Trinita det Nuove Testamento non erano da contemplare ma
da comprendere; oltre 2 questo, i riguardanti-fruitori non erano pid I'élite dej
lettori dei codici miniati ma tutti i fedeli che frequentavano le chiese e per i
guali le immagini avevano comunque un peso di realtd,

Se & vero infatti che il monaco 0 il letterato bizantino - il che vale natu-
ralmente anche per il mondo latino - Sapeva bene che prestare al Padre 1a fi.
gura dell’ Antico dei giomi non significava farne un’immagine propria, ¢’era
comunque il fatto che nei nuovi moduli iconografici relativi alle Persone di-
vine a indicare il Padre era stata scelta sistematicamente Pimmagine del Ve-
gliardo. Ma nel momento in cuj sarebbe entrata nell’iconografia monumenta-
le, Ia figura dell’ Antico dei giorni rischiava invece di essere percepita non

modo il Padee nvisibile, di cui il Verbo incarnato & "unica manifestazione,
avichbe ricevuto un volto Proprio, una propria fisionomia.

E chiaro che ci sarebbe voluto molto tempo, perché si manifestasse aper-
tamente la potenziale carica dirompente dell’attepgiamento radicalmente di-
verso, sia dalla parte dell’esecutare iconografo che dalia parte del fruitore
spettatore, insita el tipo di raffigurazione narrativo-allegorica. L Oriente cri-
stiano, ¢ in particolare Ia Chiesa russa, ha reagito con particolare forza a
quello che si pud definire il passaggio dal simbolo allallegoria, ed & riuscito
almeno in parte a limitarne i danmi.

I modo pit semplice per seguire le diverse fasi di questa reazione, &
quello di partire dalla prima Paternite monumentale eseguita in Russia®: eg.
sa ha infatti costituito uno dei principali punti di riferimento delje prese di
posizione ufficiali della Chiesa Tissa,

3.1 La Paternitg di Novgorod

Eimmagine in questione & Iy grande icona della Paternita di Novgorod
della fine del XIV secolo (Fig. 12), le cui dimension; attestano che era desti-

Y1 primi esempi & Parerning monumentali sone blzantind ¢ datano delia fine del X1
secolo. Nella badia greca di Grotaferrata ce n'¢ unp eSeguito intorno al 1272; & un affre.
50 0 oui il Verbo incaraato o raffigurato non come adolescente ma come adulto; inolre,
dalia colomba dello Spirito partone raggi (cf G, Marmaise, Pittura romana del Medioe-
vo, Secoli XEXIV, vol. i1, Palorbi, Roma 1988, 168-169).



IMMAGINI DI DIO PADRE NELLARTE CRISTIANA 655

accanto ai singoli personaggi ma compaiono tutti insieme nella scritta in ca-
ratteri pitt grandt accanto al capo del Vegliardo, per di pil legati tra loro dalla
congiunzione «e»; questa disposizione non consente di identificare il Ve-
gliardo con il «Padre», perché in tal caso a lui dovrebbero riferirsi logica-
mente anche gli altri due nomi, La didascalia i caratteri pid grandi: Padre ¢
Figlio e Spirito Santo sarebbe dunque da intendere come {"annuncio dei no-
mi delle tre Persone della Trinith. Analogamente a quanto avviene nella Tri-
nita tra le schiere angeliche di Vienna da noi commentata, dove i nomi delle
tre Persone figurano sotto la miniatura mentre la didascalia «La Santa Tri-
nitd» appare ai due lati, anche nell’icona della Paternita di Novgorod & ma-
nifesta ia volonta di raffigurare allegoricamente il mistero della Trinitd, non
quella di fare una raffigurazione antropomorfica del Padre.

Daltra parte, Ia triplice ripetizione delle miziali: fC XP accanto al Ve-
gliardo, all’Emmanuele ¢ alla colomba dello Spirito, seppure teclogicamente
inappropriata, in quanto nome «storico» del Verbo incarnato®, afferma che in
questa visione celeste né il Padre, né lo Spirito Santo in quanto tali erano
contemplati, ma solo il Verbo incarmato.

5.2. Prese di posizione ufficiali della Chiesa russa

Il teologo ortodosso russo Leonid Uspenski]., il quale consacra gran parte
della sua opera fondamentale, La teologia dell’icona, alla problematica delle
raffigurazioni non scritturistiche di Dio, offre una ricostruzione ricea e circo-
stanziata delle prese di posizione ufficiale della Chiesa russa net confronti
del modulo della Paternita e, naturalimente, anche del Svnthronon o Trinitd
del Nuove Testamento. in entrambi i casi infatti il nocciolo della questione
era costituito dalf’attribuzione di una figura propria al Padre, invisibile.

Ripercorriamo brevemente e tappe di tale discussione: il primo interven-
to. nel 1551, & quello del Concilio moscovita dei Cento Capitoli (Stoglav), il
guale, trattando dell’icona della Paternita, si limita a dire che nessuno dei
personaggi deve avere la crocg nel nimbo e che & un errore inserire Piscrizio-
ne IC XP nell'icona della Trinirg; non dice nulla invece riguardo alla THnita
aectestamentaria™, 2

Poco tempo dopo 1a chiusura di guesto concilio, an funzionano di rilievo

* Cf Uspenskij, 203-204.
*Of ibid. Va dicordato, come osserva questo aufore, che Uimmagine della Pasernitd
alla metd det XV secolo non era ancora molto diffusa.

L9




664 MARIA GIOVANNA MUzl

colomba dello Spirito Santo, dove appare la stessa menzione del nome della
Seconda Persona della Trinita*.

Problematiche teologiche. - Secondo o storico dell’arte russo Lazarev, &
significativo che "appellativo «Antico dei glornix, solito nelle icone greche e
slavo-meridionali, sia assente da quest’icona novgorodiana, visto che esso de-
signava abitualmente la Seconda Persona della Trinith. Proprio perché, iden-
tificando I" Antico dei giorni con il Padre, I'icona si poneva fuori dell’ ortodos-
sia, nelle didascalie erano stati aggiunti alcun; correltivi, quasi impercettibili al-
Poechio, ma molto significativi: dauna parte, le qualtro lettere del nome di Ge-
st Cristo sopra lo schienale del trono, # sottolineare I'identita delle Persone del-
la Santa Trinita, e ciod I'indivisibilit la consustanzialith di Dio Padre e di Dio
Figlio; dall’altra, 1a ripetizione del nome delia Seconda Persona della Trinita
accanto alla colomba simbolo dello Spirito, a rimarcare ulteriormente Vindi-
visibilita e In consustanzialita della Seconda ¢ della Terzs Persons della Trinith.
Sempre secondo Lazarev, committente ¢ esecutore avevano in teso quelle iscri-
zioni senza alcun dubbio per proteggere il dogma della Trinith da concezioni
C rappresentazioni errate dei grappi eretici degli strigol niki e dei giudaizzan-
ti che giungevano a negare la divinita del Figlio™,

Un’altra ipotesi. - Forse sarebbe giusto dire che gli ideatori delfa FPaier-
nita di Novgorod ron solo volevano fare U opera che contrastasse il sostar-
ziale arianesimo delle eresie menzionate e mostrasse percid uguaglianza
del Figlio con il Padre. ma si rendevano anche conto del pericolo che pelis
figura delf’ Antico dei giorni venisse riconoscinta 12 raffigurazione pura e
semplice del Padre (e non pitt una sua immagine indiretty attraverso una fi-
gura teofanica del Verbo incarnato), In YUESto senso si potrebbe intendere i
fatto che i nomi delle Persone delia Trinith non sono collocati separatamente

.
i
| * Visivamente 13 disposizions & Ia seguenie:
Padre e Figlio
i . s
. eSanto  Spirito
- Lazarev non riléva la presenza delle due congrmziont «ev, che pure haano un mportangs,

 Non sembra che guesto ROSER e8sere un argomente determinante. infa tra tutte s
opere da nod prese in considers zione, la diciura oL Agtico dei giorni» compure solo nel
Caodice della Biblioteca Nazionsle di Vienna (Suppl. gr. 52,

“ Quest gruppi rifistavano Iautorit defla Chiesa e ; sacramenti; una fazione estremista
fifiutd addirittura it Cristo e limitava le osservanze religiose alla recita dol Padre nostro. |
giudaizzanti respingevanc il Nuove Testamento, considerando i Criste un profeta.




IMMAGINE DI DIO PADRE NELL ARTE CRESTIANA 667

Come sosticne un altro grande teologo russo del nostro secolo, Georgij
Florovskij, al quale fo stesso Uspenskij si ispira, nella controversia tra le au-
torita religiose ¢ Viskovatij si scontravano «due orientamenti estetico-reli-
giost: il tradizionale realismo ieratico ¢ un simbolismo nutrito di esaltate im-
maginazioni religiose; la tradizione bizantina e la crescente influenza occi-
dentale»'®. Invece di addossare, sic ef simpliciter come spesso avviene, la re-
sponsabilita del mutamento estetico all’influsso deleterio del mondo latino,
Florovskij prende atto del suo antonomo verificarsi in Russia e attribuisce al-
I'indebolimento ideale gia avvenuto Uinfluenza crescente dell’Occidente la-
tino. Per motivi diversi'™, in Russia, era andato cambiando il modo di conce-
pire P'icona: nel periodo d'oro, XIV-XV secolo, espressione simbolica del
Mistero fegata alla pratica della preghiera interiore e oggetio di contempla-
zione, poi a partire dal XVI secolo immagine destinata a «illustrare» un
gvento ¢ a tradurre allegoricamente un’1dea astratia.

Florovskij che usa il termine «simbolismo» nel senso di »allegoria», scri-
ve ancora: «La svolta del XVI secolo, riguardante 'iconografia russa, coin-
volse in primo luogo Novgorod e Pskov; da §i 1a nuova tendenza figurativa 1
diffuse a Mosca. E facile comprendere il significato di tale svolta, o cambia-
mento, che portd a un distacco dal realismo ieratico dell’iconografia prece-
dente e a una maggiore attrazione per il simbolismo decorativo o, pii esatta-
mente, per I'allegoria. Dal punto di vista formale, cid si espresse pell’insor-
gere di nuovi temi ¢ nella creazione di quelle che Buslaev felicemente defini
‘composizioni didattico-teologiche’. 11 predominio del ‘simbolismo’ deter-
mind il declino della scrittura iconografica: 1'icona, divenuia troppo leftera-
ria, raffigurava U'idea e non i volti; la stessa idea religiosa si dissolveva spes-
0 in trucchi artistici ¢ abbellimenti formal»™.

“ (3. FLOROVSKY, Vie della feologia russa, Marietts, Genova 1987, 23

" fn particolare la volontd cotune alla gerarchia religiosa e al potere politico di af-
fermare 'autonomia dells cultura russa rispetto al mondo bizanting, volontd che consen-
te anche di intendere Vinclinazione di Tvan il Terribile (1533-1384) per 'Occidenta. Co-
me spiega Florovskif: «Linterzsse per ' Occidente o i disinteresse per Bizaweds son ¢
ao solo politict ma culturali, Tvan non rconosceva né veleva riconosvere, la dipendenza
storfea da Bisanzio: “La nostra fede & cristiana e non greca”, rispose 8 Possevinos {Flo-
rovskij, 24), Ed & molto interessante che 1o stesso sutore paragoni Io spirito del consliio
moscovita dei Cento Capitoli # quetlo del Concilio di Treato proprio per if fatte che in

0 Ihid,, 22-23, Corsivo nostro,




6656 MARIA GIOVANNA MUZJ

di nome Viskovatyj”, si appella alle autorita ecclesiastiche: le nuove icone di
tipo allegorico della cattedrale dell’ Annunciazione di Pskov, di cui facevano
parte anche una Paternita ¢ una Trinita del Nuovo Testamento®, sono a suo
parere «elucubrazioni che commentano parabole», in cui cid che vieng
espresso & «lintelligenza individuale piuttosto che 1a Divina Scrittura»™; Ia
sua obiczione di fondo consiste nel rilevare che: «Non & ¢osa conveniente
rappresentare la Divinith invigibile» ovvero Dio Padre®

Un muove Concilio, convoeato tre anni depo {1553-1554) per controbat-
tere un’eresia, prende in esame anche Ie critiche di Viskovatij, il quale fini-
sce perd per essere a sui volta accusato di volersi immischiare in questioni
non di sua pertinenza. [l metropolita Makardj giustifica le mmagini di Dio,
adducendo il criterio della consuetudipe™ ovunque in Grecia, sul Monte
Athos in particolare, si trova I'immagine di Dio Sabaoth o della Santa Tri-
nita; afferma inoltre che i pittori «non rappresentano la Divinith invisibile se-
condo la sua essenza, ma la dipingono e fappresentano secondo le visioni
profetiches™. Cemo anni dopo, il Grande Concilio di Mosca (1666-1667)
confuta quanto era stato detto dat Coneilio del 1553, ricorrendo a espressioni
durissime per vietare la rappresentazione di Dio Padre; in particolare proibi-
sce 1 soggetti che non si fondano sul realismo evangelico ¢ ciog: la Parernitd,
i Synthronon e il Trono della Grazia™.

La condanna ufficiale non impedi che i soggetti in guestione continuas-
sero a essere raffigurati, anche se la loro presenza all'interno dell’edificio ec-
clesiale era di fatto limitata a causa del prevalere, nel progranuna iconografi-
co monumentale, delle teofanie neotestamentarie. 1 impotenza delle decisio-
m ufficiali attesta cosl la forza della consuetudine che si tramuita in legittima-
zione'?, ma ancor pit Pimpossibilith di contrastare i1 movimento culturale di
fonde avvenuto durante il XV} secolo,

* 5i trattava del responsabile della politica estera (of Uspenskij, 210, nota 40,

* Le altre sono 1 Sei glori dellg cregziome, il Stmbolo della fede, «Venite o POpo-
lio, «O Fighio unigenitos: riprodotte in Uspenskil, 194201,

" Citato tn Uspenski, 211

*ibid, 212,

” B interessante rilevare che Vargomento della consuetudine ricoree anche in Sofiic.
fndind nostrae & Benedetto XIV (of B BoeserLug, Dio aell arte, 319).

™ Uspenskiy, 213,

O ibid., 251 ¢ 282. 11 Trono della grazia conobbe una certa diffusione anche in
Russia ¢ fa parte della famosa icona quadripartita di Pskov.

 CF Uspenskil, 261,



o

IMMAGENT B DIO PADRE NELLARTE CRISTIANA 669

Oppure una testa avente tre volii o altre variant™, Tuttavia il fenomeno che
piti dovette contribuire a legare la Persona del Padre alla maffigurazione an-
tropomorfica del Vegliardo & il fatto che a pantire dal XIV secolo, 1a sua figu-
ra incomincia a comparire da sola prima sulle pale d’altare', poi nei grandi
quadri d’altare e nelle cupole ¢ le volte delle chiese barocche o dei periodi
SUCCESSIvi.

Proprio I'isolamento della figura del Padre ¢ la sua sistematica raffigura-
zione antropomorfica quale Vegliardo, ha trasformato un po’ alla volta quetla
che per dotti e teologi era un'immagine indiretta ¢ comunque allegorica, in
un'immagine realistica, facendola diventare a poco a poco nell’immaginario
dei cristiani una «rappresentazione di Dio», una «immagine del Padres. In
questo processo di umanizzazione crescente, la figura del Padre si sarebbe ri-
dotta nel tempo 2 una «situazione di comparsa»™, priva di ogni spessore di
presenza e di significato.

Contro tale processo iniziato alla fine del Medioevo i teologi non presero
quasi mai posizione: era troppo radicata infatti nella Chiesa latina la nozione
itlustrativo-didattica dell’imimagine; e quando - come fa acutamente notare
Frangois Boespflug nella sua opera fondamentale dedicata all’immagine di
Dio nella Chiesa latina -, per motivi diversi essi dovettero valutare la legitti-
mita di ¢i0 che nel frattempo era diventato uso corrente nella Chiesa, 1a loro
liberta di pensiero e di parola si trovd condizionata dalla necessit) di tener
conto delle varie ondate iconoclaste™, Ora, cedere sul problema delle imma-
gint di Dio avrebbe significato accordare agli avversari una vittoria morale:
ecco allora it problema delle «immagini di Dio» saldarsi con quello delle im-
magini in generale ¢, dal momento che le seconde, che erano minacciate, do-
vevano essere difese, le prime «furono prima risparmiate, poi giustificate»,
Ma, lungo questo cammino di «accomodamentos si perde la distinzione
chiara tra le diverse teofanie: dagli elenchi delle visioni divine che vengono
stilati non risalta il disegno che le ordina in una rivelazione progressiva nella
storia. In guesto modo, I"Incarnazione si presenta come una teofania tra le al-
tre ¢ scompare 10 che essa comporta di unico ¢ di definitivo, vale a dire

% Nel 167% Urbano VI le condannerd ufficialmente, facendols bruciare,

" Ad esempio nel Trittico Stefaneschi di Giotto (1320,

= Boespilug, 309,

' In particolare quella di Wycliffe, di Hus e dells Riforma protestante (¢f Boespflug,
3163,

4 Thid,




668 MARIA GIOVANNA MUZI

Dal punto di vista del processo del pensiero, quanto abbiamo detto ri-
guardo alla trasformazione profonda subita dalie immagini sacre in Russia &
valido anche per il mondo Iatino: sempre si tratia del passaggio da un atteg-
glamento simbolico-contemplativo a uno concettuale-descrittivo. Ma nella
pratica il suo impatto fu molto diverso. Nell’Oriente ctistiano infatti tale tra-
sformazione & stata frenata oltre che, come si & detto, dall’esistenza di un
Programma iconografico stabilito per I'edificio ecclesiale, dalla natura essen-
zialmente simbolica della Liturgia stessa; & questa che ha continuato a for-
mare I'immaginario religioso dei cristiani preservando in loro il senso del
simbolo.

6. LA RESA ALL’ALLEGORIA E AL REALISMO ANTROPOMORFEICO DEL MONDO
LATING

Nel mondo latino, Ia spinta
verso I'allegoria ¢ il realismo an-
tropomorfico fu favorita dalla
concezione dell’immagine come
strumento di insegnamento, non
di contemplazione, e dall’assenza
di un programma iconografico
per Dedificio ecclesiale simile a
quello della Chiesa bizantina, Si
comprende cosi la comparsa e il
moltiplicarsi, a partire dall’inizio
del X1 secolo, di ulteriori raffi-
guraziom allegoriche della 7yi-
fita, non pitt limitate all’ambito
ristretto del codice miniato, ma
inserite soprattutto dal secolo se-
guente nell’edificio  ecclesiale:
rigppare il Triangolo, i diffondo-
20 Guelli che due secoli dopo da
sant’ Antonino da Firenze saran-
6o chiamati «nostii», e ciod raf-
figurazioni della Trinita con un
Fig, 13 - Affresco, Cattedrale, Atri, XV sec. corpo e tre teste (Fig. 13) o busti

R S T



L e T T

IMMAGINE DI DICG PADRE NELL'ARTE CRISTIANA 671

Fig. 14 - A. da
Negroponte, Pala di
8. Francesco della
Vigna (part.), 1460c.

Dio invisibile» (Col 1,15) si trovavano visivamente equiparate dall*unico co-
mune denominatore del realismo antropomorfico ¢ in tal modo non potevano
che generare confusione ¢ indurre neil’inganno. Un inganno a doppio taglio:
da una parte, perché la figura del Padre, che compariva bonario o severo, al
di sopra di una coltre di soffici nuvole, acquistava una familiarita banale, in-
compatibile con il mistero del suo Essere, subendo cosi una svalutazione co-
stante; dall’altra, perché proprio il realismo che rivestiva la figura paterna
rendeva confusa la percezione dell’unicita della figura di Cristo, il Verbo di
Dio fatto vomo (Pig. 14). In questo modo tutto diventava ambiguo e in fin
dei conti illusorio.

Si comprende allora che 1a lettera riguardante 1a legittimita delle immagi-
ni delle Persone detla Trinita (Sollicitudini nosrrae, 1745), nella quale Bene-
detto X1V ribadiva quella delle raffigurazioni antropomorfiche del Padre sia
all’interno della Trinita che rappresentato da solo, non ha avuto aleun impat-
to, ué in senso positivo né in senso negativo, sulla vicenda concreta deli"im-
magine del Padre, sempre piit debole, sempre pilr evanescente, sempre pin
non vista™. _

Nell'iconografia contemporanea la figura del Padre & scomparsa; in
realtd, si pud dire che era gid morta quando Benedetto X1V seriveva la sua
fettera: nessun imtervento teorico poteva infatti influire sulla svalutazione su-

5 Cf Ihid. 310.




|

-

670 MARIA GIOVANNA MUZE

«['instaurazione di un regime di visibilita del Padre da patte ¢ nella Persona
del Verbo fatto carne e il superamento di tutte le ombre di Dio presenti nel-
I’Antico Testamento ma ormai caduche»',

Su guesta mancanza di chiarezza o su questo «malinteso», come Io defi-
nisce Boespflug, nella posizione teologica del problema delle immagini di
Do all'interno delia Chiesa latina'™, si innestano secondo 1o stesso autore al-
tri due malintesi la cui spiegazione illumina ottimamente il punto di arive
del nostro studio,

I primo, che & il malinteso semantico, sta nel fatto che espressioni come
«rappresentazione di Dio, immagine del Padre», equivoche in sé, lo diventa-
ne in modo particolare quando, a partire dalla fine del Medioevo, da un tipo
di espressione simbolica $i passa ad una raffigurazione realistica e naturali-
stica: trasportate in un mondo di pensiero diverso da guello dei difensori del-
le immagini, le nozioni classiche usate dai Padri, quali quelia di somiglianza,
corrono infatti il rischio, «nonostante tutte le precavzioni oratorie, di assu-
mere un significato realistico vicino al controsenso, almeno per quanio ri-
guarda le “immagini di Dio”»",

Dal malinteso semantico deriva quello pastorale: le «immagini di Dios
che, poste nelle chiese, erano destinate a tutti i fedeli e percio alla massa de-
gh ilietterati, avrebbero infatti dovuto essere spiegate proprio in quanto alle-
gorie, onde evitare che I'allegoria venisse letta in modo realistico. Ma non &
quanto avveniva; nessuno spiegava ai fedeli la differenza sostanziale che in-
tercorre {ra una raffigurazione antropomorfica del Padre, Ia quale non pud
essere che allegorica, ¢ la raffigurazione in forma di uomo della Seconda
Persona della Trinith, espressione invece del mistero dell’Incarnazione o in
quanto tale facente riferimento alla persona storica di Gesii Cristo. Né. d'al-
ra parte, questo sarebbe stato efficace, poiché Vimmagine, ogni immagine,
sl impone con il suo proprio peso di realth.

Secondo i pastori «nessuno si ingannavas’™, nessuno era cost rozzo da
attribuire a Dio i tratti di un vecchio; eppure le rappresentazioni antropomor-
fiche del Padre, poste accanto a quella del Verbo incarnato, «Immagine del

W Ibid., 311,

* La rattazione dell’aspetio wologics costituisce Vaggetto stesso dello studio di
Boespflug cui deve comungue fare riferiments ohi voglhia studiare il problema delle -
magini religiose in Occidente.

* Boespflug, 308,

" ibid., 309.



e R

IMMAGEINT DI DIQ PADRE NELL'ARTE CRISTIANA 673

che la raffigurazione del Cristo Signore lasci trasnarire Ia realtd spirituale,
cioe la sua natura divina, il che pud avvenire a sua volta unicamente attraver-
so la via simbolica che non separa i due livelli di significato™; in secondo
luogo, come & avvenuto per pidt di mille anni, pud essere espressa attraverso
simboli quali il cielo, il raggio, Ia mano, il trono che rimandano all’Essere o
all’operazione divina; per essere tali, essi devono perd essere inseriti in una
composizione che sia essa stessa simbolica, altrimenti non sarebbero altro
che segni convenzionali.

Nell'espressione figurativa, il carattere simbolico si esprime necessaria-
mente attraverso la forma, poiché arte & essenzialmente forma™ e «ognt
forma ha un contenuto interiore fed/ @ Pespressione del contenuto interio-
re», B la forma che, facende percepire ed esperire un’estraneith e un’alte-
rita essenziali, pud far «scattares il sentimento della presenza dell’ Inesprimi-
bile; proprio ia questo senso la forma simbolica non «rappresentas ma «ma-
nifestar. E si comprende allora che cosa imenda Malraux quando parta
dell’ «invicibile stilizzazione che & ogni presenza di Dio»™. Naturalmente,
nell’ambito della fede cristiana tutto questo non riguarda sclo le immagini
delle Persone divine ma anche la raffigurazione dei Santi ¢ in modo partico-
lare quella della Vergine Madre, la sua persona essendo intimamente legata
al mistero dell'irruzione ¢ della presenza del Divino nell'umano. In contrap-
posizione all’oleografia dell'Ottocento e a tutte le forme di copia senza vita:
nes-romanico, neo-gotico, neo-bizantine, il rifiuto del figurativo nell’arte oc-
cidentale di questo secoio ha anche la valenza di purificazione dell’ immagi-
nario da immagini percepite come false o inadeguate. Proprio dalla purifics-
zione dell’immaginario cristiano, qualunque siano le vie aitraverso le quali
essa viene perseguila, pud rinascere un'espressions simbolica capace di si-
gaificare 1 mistero ineffabile del Padre,

Maria Giovanna Muz
Viale Paripli, 40
(3197 ROMA

" Natmalmente, nella misura in cui le immagini di Gesit Io presentana semplice-
mente COME YOO, ROR possona evocare 1l mistero del Padre che in vl sirivela

SCUE T, BUrCKHARDY, Principes et méthodes de Vot socré, Paul Derain, Lyon
1958, 18.

W, KANDINSKY, Lo spirituale nell’arte, SE, Milane 1989, 49.

WAL Malkaux, Les voix du sifence, La Galerie de 1a Pléiade, Paris 1956, 69,

L9




o2 MARIA GIOVANNA MUZI

bita g Caugy dell’inadeguatezza radicale insita nel suo carattere antwpcmmjtnj
CO™; ma, ancora pil profondamente, essa ¢ scomparsa per quel, qar;;tgg:{e' di
“Peltacoly gy rapg}mset}taziane teatrale, e percio fondamentalmente di illu-
S10ne, che , partire dal Rinascimento connofa in modo crescente Viconogra-
i éﬁ{f'ﬁﬁﬁidente cristiano. Come spiega efficacemente André Maimu.x, da
quel Momento e énﬁnagini divine non sono pid la manifestazione di una
realtd spir ituale che appartiene al contenuto oggettivo della fede, esse voglio-
N0 dage Pillusione delle cose rappresentate, creare un mondo fittizio di per-
SOTABL conyeny; onali.

I Pagie che «nessuno ha mai vistor e che solo «1"Unigenito Dio, che &
nel seyg del Padre ha rivelatos (Gv 1,18} non pud perd sopportare un regime
- iliugm& per Lui non ci seno rappresentazioni possibili, perché la trascen-
{%mm divipg, jj mistero della sua Presenza, non POSSONO egsere xrappresenta-
o, nop PUssono ciog costituire Iimitazione di uno spettacole, ma solo «ma-
nifﬁsm%m; Una manifestazione che avviene attraverso la via del simbolo,
QH?S?‘? mfatyi, muovendo dal sensibile., fa passare a un diverso lvello onto-
i.g:g 0 ¢ «non una paroka su Dio stesso, na sul rapporto che stabiliamo con
S che & radicato nella fode. ’

Per 15 figura det Padre questa via simbolica & di una ricchezza e dl.una
CHDDISSSIE tmiche: sse include infatti in primo fuogo Ia sua manifestazione
ack Vecho Mcarnato che & i simbolo del Padre™, e presuppone naturalmente

M“%“*‘-M%_

" Ung Walstazione che, come osserva p. Boespflug, «non cozmacjdica_afiatm d’?if
Emn{ig Lt per Manenza caparbia, nella memoria occidentale, di quesio Dio in forma‘ di
V%f?h.m Btz it qu:a}é come uno spot pubblicitario, si & cosi solidamente insediate
nck”imﬁmciﬂ vgsiw’ {:i}e; non 2ii 8 presta nemmeng pilt attenziones {318 E ?ﬁﬁ:ﬁ‘im}m
IONALE 2 nosyry volta, che significativamente, queilo chie per Be sspflug era solo il miglior

%Z?f S Pr dare 1ides della banalizzazione avvenuta, & diventato realts in un noto Spos
i ““{ ideato in ealia in anni recentissimi, - T e
. _;{'i' A, Makraux, La métamorphose des diewx, Gullimard, Paris 1957 198; 211, a

G el dete romanica ¢
LEE B ? 4 2 . : i gy x ” e F &
fiis C. g, Btrarn, Teologia spirituaie, Bd. Paoline, Cinisello Balsamo (MI) 1989
i e ) : % W . i b En
L Teolopia simbotiva, 4. Paoline, Roma 19847, 428 Come fa notase p. Ber

sard, i Cp i ; :

vy 0N pud essere considerato un simbole spiritale indipendentemente dalla
e orica, come se fosse i suppoeto sensibile delle projeziont religiose d:‘:;%i'mf
g ma il Cristg '&"i.{;ria':.e & veramente un Simboio privilegiato, in quanto & hnmagine di
wi e ptung della sua sostanza (Eb 1,2): Rivelatore del Padre non soio dttraverso ia
Pua paroly my dllraverso il suo essere: tutta sua vita & disvelamento del Padre (ef Ini-
M fa“‘g%’é symbolique, dispense, PUG, Roma 16974, 41,




S

674 MARIA GIOVANNA MUZT

Summary

This study researches the motives for the appearing of a specific anthropomorphic
representation of the First Person of the Trinity and evaluares its results, Absent during
the first millennium - until then the referencesare only symbolic - the anthropomorphic
image of God the Father appears starting from the beginning of the second millennium,
on account of the passage of allegoric figures, untit then only indirectly referred to the
Father, from the restricted sphere of ilhwminared manruscripts 10 monumental
iconography. In the East, the prohibition of the ecclesiastical authorities, united to
the existence of an iconvgraphic program for the ecclesial edifice ventered on New
Testament theophanies, {limits the penetration of anthropomorphic images. Instead, in
the West, the didactic conception of the image leaves free space for the diffusion of
allegoric images which assume realistic value, In the course of this process, the
amihrapomorphic image of the Father disappears because of its inadequacy.



