LA VERGINE MADRE E LA TRINITA
NELLTCONOGRAFIA CRISTIANA

Maria Giovanna Muz;*

Trattare del tema della Vergine Madre in rapporto alla Trinita nell'iconografia cristiana
significa prendere in considerazione gran parte dei soggetti in cui ¢ presente in modo diretto
o indiretto la Vergine Maria; in realta, tutto il mistero cristiano ¢ incluso in questo tema: dal
Consiglio della creazione e della Redenzione alla Missione dello Spirito Santo e la
divinizzazione della creatura umana'. L'impresa sembrerebbe dunque inattuabile, né avrebbe
senso presentare un certo numero di soggetti in cui si ravvisa l'indicazione di un nesso tra la
Vergine Madre e le Persone della Trinita scegliendoli semplicemente a caso, senza un
criterio. Ma se deponiamo su un tavolo ideale i soggetti pertinenti e li osserviamo fissando
I'attenzione unicamente sulle linee compositive portanti, scopriamo che essi si ripartiscono
naturalmente in due grandi gruppi, aggregati intorno a due strutture dominanti, costruite una
intorno alla linea verticale, 1'altra intorno al cerchio. All'interno di questi due gruppi che
corrispondono, come vedremo, ai due poli contenutistici fondamentali del rapporto tra la
Vergine e le Persone della Trinita, noi sceglieremo alcuni esempi particolarmente
significativi attingendo al patrimonio figurativo d'Oriente e d'Occidente?.

1. La verticale: la Vergine-Madre sulla verticale dell'Incarnazione-divinizzazione

Nell'iconografia cristiana, il primo grande «luogo» simbolico nel quale si incontrano la
Vergine Maria e le Persone della Trinita ¢ la verticale immaginaria che va dal Consiglio
della Redenzione, fino all'Assunzione in cielo della Vergine Madre; ovvero quel percorso di
discesa-ascesa che ¢ espressione del movimento della Redenzione: discesa dell'Incarnazione,
risalita della divinizzazione.

I misteri della storia della Salvezza

Il primo atto della Storia della salvezza in cui ¢ presente la Vergine insieme alla
Trinita ¢ il momento metastorico del Consiglio della Redenzione intrinsecamente connesso
alla Missione di Gabriele presso la Vergine: l'intervento delle tre Persone puo essere
rappresentato in modo esplicito come si vede nel codice bizantino di Giacomo
Kokkinobaphos del XII secolo: qui la Missione di Gabriele presso Maria legata al Consiglio
della Redenzione. 11 miniatore rappresenta tre giovani imberbi identici, seduti su un unico
trono gemmato dallo schienale dritto; accanto al trono cherubini e serafini; dietro, le schiere
degli angeli; sotto, I'arcangelo Gabriele, prima in atto di ricevere 1'ordine, poi nel momento
in cui vola via, scendendo verso la terra; anche se nella miniatura non compare, perché ¢
rappresentata a parte nella scena dell'Annunciazione, ¢ chiaro che la Vergine ¢ il termine
della discesa dell'angelo’.

Anche nell'iconografia dell'Annunciazione l'intervento delle Persone della Trinita puo
essere esplicitato. Avviene cosi in Oriente nel caso dellicona monumentale
dell'Annunciazione detta di Ust'jug del XII secolo (fig. 1), in cui la dimensione trinitaria

* Pubblicato in De Trinitatis Misterio et Maria, Acta Congressus mariologici-mariani internationalis in
civitate Romae anno 2000 celebrati, Pont. Academia Mariana Internationalis, Citta del Vaticano 2004, pp. 463-
518. Testo riveduto e corretto dall'autore (luglio 2020).

** Dedico questo studio alla memoria di mia madre richiamata dal Signore nel giorno dell'Assunzione della
Vergine.

1 Commentata in M. G. MUZzJ, "Immagini di Dio Padre nell'arte cristiana. Aspetti problematici”, Theotokos VII
(1999), p. 651).

2 Sul linguaggio simbolico e liconografia cristiana: http://www.amicidipadrebernard.org/la-parola-
nellimmagine/articoli-linguaggio-simbolico-espressione-figurativa/

3 Commentata in M.G. Muzj, «Immagini di Dio Padre nell'arte cristiana. Aspetti problematici», Theotokos VII
(1999), 651.




Maria Giovanna Muz;j

N

dell'evento ¢ sottolineata dalla presenza in alto nella lunetta della figura dell'Antico dei
giorni il cui trono & sorretto dai serafini®.

Fig. 1 Annunciazione di Ust'jug, icona monumentale, Novgorod, Gall. Tretjakov, Mosca, fine XII secolo

* Va notato che con la figura dell'Antico dei giorni I'iconografo non intendeva raffigurare il Padre per sé, ma
indicarlo indirettamente attraverso una delle figure teofaniche del Verbo, rimanendo cosi fedele al principio del
cristomorfismo (cfr. M.G. MUzJ, «Immagini di Dio Padre... », 637-638).

2



La Vergine Madre e la Trinita nell’iconografia cristiana

Dalla mano dell'Antiquus dierum un raggio, simbolo della discesa dello Spirito Santo,
si dirige verso il seno della Vergine, davanti al quale compare 'Emmanuele. Si puo dire che
questa composizione illustri il testo estremamente denso di sant'Andrea di Creta entrato
nell'ufficiatura liturgica: «Ineffabile ¢ la natura di questo annientamento; ineffabile ¢ il modo
di questa concezione. Un angelo fa da servitore a questa meraviglia: il seno di una Vergine
riceve il Figlio; lo Spirito Santo la ricopre della sua ombra; il Padre dall'alto dei cieli si
compiace e questa unione si compie secondo una comune volonta»’. A partire dal XIII
secolo, anche in Occidente la figura del Padre pud comparire nella scena dell'Annunciazione
come avviene a Roma a S. Maria Maggiore o a S. Maria in Trastevere.

La scena della Crocifissione appartiene per la sua stessa struttura ai luoghi simbolici
della verticale della salvezza, e non ¢ necessaria la raffigurazione di tutte e tre le Persone
divine perché si possa parlare di un rapporto stretto della Vergine Madre con il mistero
trinitario; infatti qui, ¢ lo stesso «stare» della Vergine Madre, parallelo allo stare verticale
della Croce, che significa la sua adesione totale al divino movimento della salvezza (fig. 2).
E si comprende allora perché il venir meno in Occidente, verso la fine del Medioev06, di
questa stazione eretta, ad esprimere l'invasione della sofferenza, diminuisca la forza
simbolica contenuta nella postura eretta: «Stabat Mater».

Fig. 2 Crocifissione, affresco, S. Maria Antiqua, Roma, VIII secolo (Wilpert)

> Vespri solenni bizantini della festa dell’Annunciazione; citato in M.G. Muzi, Trasfigurazione, Edizioni
Paoline, Milano 1987, pp. 105-106.

® T primi esempi sono della meta del XII secolo, ma la nuova postura si impone un secolo dopo (cfr. G.
SCHILLER, lkonographie der christlichen Kunst, Gltersloh Verlag, 1980, vol. II, figg. 505-508; d'ora in poi
SCHILLER).

3



Maria Giovanna Muz;j

La verticale ¢ perfettamente esplicita nelle piu antiche raffigurazioni dell'Ascensione e
della Pentecoste. Un esempio estremamente interessante ¢ quello di un'ampolla palestinese
del VI secolo’ che rappresenta in un'unica scena gli eventi dell'Ascensione e della
Pentecoste® (fig. 3): in alto, all'interno di una mandorla sostenuta da quattro angeli, ¢
raffigurato il Signore glorificato seduto in trono con in mano un libro segnato dalla croce;
dalla parte inferiore della mandorla esce, tra raggi di luce, la Mano di Dio aperta verso il
basso; sotto di essa la colomba dello Spirito scende verticalmente su Maria, in piedi in
postura di Orante, al centro degli Apostoli. Anche nella miniatura siriaca della Pentecoste
appartenente al codice di Rabbula (547) la Vergine Madre sta al centro della zona inferiore,
inquadrata dai due gruppi di Apostoli, esattamente sulla verticale della colomba dello
Spirito; una collocazione che conserva in molte composizioni latine dello stesso soggetto.

Fig. 3 Ascensione-Pentecoste, Ampolla di Monza n. 10, argento, Tesoro del Duomo di Monza, VI
secolo

Analogamente, nei diversi moduli dell'iconografia della Dormizione o Assunzione che
fa la sua comparsa nel X secolo in Oriente come in Occidente, la figura della Vergine

TR I'ampolla di Monza n. 10; descritta in A. GRABAR, Ampoules de Terre Sainte, Klincksieck, Paris 1958, pp.
26-27.

¥ La fusione dei due eventi rispecchia con molta probabilita il primitivo uso liturgico palestinese di celebrare
I'Ascensione alla chiusura della cinquantina pasquale, a conclusione di quell'unico giorno prolungato in cui si
celebrava la Risurrezione-Glorificazione e il conseguente dono di partecipazione alla vita trinitaria.

4



La Vergine Madre e la Trinita nell’iconografia cristiana

occupa sempre quel centro che, sulla terra, si trova simbolicamente all'estremita della linea
di discesa-ascesa della Redenzione e che ¢ riflesso vivente del Centro celeste: giunta alla
fine della sua vita, Maria non puo che ripercorrere lo stesso tragitto di risalita gia percorso
dal Figlio incarnato, morto, risorto e asceso al cielo e dunque la verticale della Croce,
rivelazione dell'asse cosmico spirituale che regge il mondo. Nel modulo orientale
diffusissimo in Occidente, alla linea orizzontale fortemente centrata della Madre giacente si
contrappone ad angolo retto la verticale dell'apparizione teofanica del Figlio venuto a
prendere la Madre sua (fig. 4).

} ‘d
Fig. 4 Dormizione, icona, Teofane il Greco, Galleria Tretjakov, Mosca, 1392

Ma 1'Occidente vi introduce diverse varianti: la piccola figura bianca dell'anima della
Vergine invece di essere portata in cielo dal Figlio puo esserlo dagli angeli, oppure, a
partire dalla meta del XII secolo, pud essere significata esplicitamente l'assunzione della
Vergine Madre con il corpo’.

° 1l primo esempio & quello di Cabestany nei Pirenei orientali (cfr. SCHILLER, vol. 4/2, fig. 642).
5



Maria Giovanna Muz;j

Fig. 5 Assunzione, capitello, Museo Rolin, Autun, Francia, 1130 c.

Ma la valenza simbolica di questo percorso ¢ manifestato in modo insuperabile
nell'Assunzione scolpita su un capitello della basilica romanica di Autun (XI secolo), nel
quale viene messo in risalto il movimento di passaggio che la Vergine Madre compie dal
mondo terreno al mondo celeste (fig. 5): il passaggio della creatura dalla propria dimensione
alla sfera divina — dal cubo al cerchio - si realizza infatti sempre e necessariamente lungo la
verticale della Croce, come risulta particolarmente chiaro nell'altare d'oro romanico di
Lijsberg (fig. 6): se sovrapponiamo idealmente le due opere, ci troviamo di fronte alla piu
chiara espressione della cosmografia simbolica cristiana.



La Vergine Madre e la Trinita nell’iconografia cristiana

Fig. 6 Altare di Lisbjerg, rame dorato, Museo Nazionale, Copenhagen, 1140 c.



Maria Giovanna Muz;j

La Vergine Madre con il Bambino in posizione assiale

Si comprendera meglio allora perché il modulo iconografico piu antico della Vergine
Madre con il Bambino che si incontra, a partire dal V secololo, nella zona del santuario
ovvero nello spazio teofanico dell'edificio ecclesiale, sia quello in cui la Vergine, seduta o in
piedi, tiene il Bambino davanti a sé, entrambi essendo ritratti frontalmente e in posizione
assiale. Questo modulo che si ripete innumerevoli volte nelle absidi o sulle facciate delle
chiese cristiane, in Oriente come in Occidente, oltre che dall'assialita e dalla frontalita e
grazie ad esse ¢ caratterizzato dal «silenzio degli affetti»: Non viene espresso nessuno
scambio affettivo tra la Madre e il Bambino: la Madre non compie nessun'azione, se non
quella di presentare al mondo il figlio, Gesu; ma diventa con la verticalita della sua stessa
figura evocazione e amplificazione di quell'asse vivente di mediazione tra la terra e il Cielo
che & il Bambino''. L'esempio pil1 antico pervenutoci & quello dell'abside di Parenzo (Pored)
(fig. 7), ma si tratta del modulo iconografico mariano piu diffuso durante tutto il Medioevo,
in Oriente come in Occidente: ne abbiamo un bellissimo esempio nell'altare d'oro di Lisbjerg
(fig. 8) dove la connessione della verticale della Deipara con l'asse cosmico vivente della
Croce ¢ resa manifesta in modo forse insuperabile.

i
3
¥
¥
i
¥
¥
{18
A B
¥
i

Fig. 7 Vergine in trono con il Bambino, mosaico absidale (part.), duomo di Parenzo (Pore¢), VI sec.

11 pidr antico mosaico absidale in cui compare la Vergine Madre con il Bambino & quello di Parenzo, VI
secolo ma sappiamo che tale soggetto compariva gia in absidi del V secolo (cfr. M.TH. THEREL, Le triomphe de
la Vierge-Eglise, CNRS, Paris 1984, p. 40).

""" M.G. Muzs, «l linguaggio catechetico delliconografia mariana», in Il posto di Maria nella nuova
evangelizzazione, Roma 1992, pp. 215-22.



La Vergine Madre e la Trinita nell’iconografia cristiana

ke - g S — i
. *"-‘l"-'-"-*tf‘- :r'*'ﬂ- - ]
P | g e Y-
\2) it :':*' = ﬂ_.ﬁ'-\* b .
e s ——— — e tiﬁ_?r'}.:&\-(\':??:, :\.'&i: &
0:5 NONAVDIAT AVHE.~ 1 SRR\ i N 1 e kN DICY T A
R e i A o e

PN

N

B~ ) M
G
- )

v i
i-:::"

82

i
RO

'i-':‘.l'l*b[' -

N
i
2o {
1§

! LT
N
| ]

Fig. 8 Altare di Lisbjerg (part.)

E anche quando la Vergine, stante o seduta, regge il Bambino su un braccio in
posizione laterale, entrambi conservando la posizione eretta senza dunque esprimere alcuno
scambio affettivo, la valenza di significato rimane la stessa: il primo esempio monumentale,
del VII secolo, ¢ quello dell'abside della Panagia Angeloktistos a Kiti, Cipro (fig. 9) e
durante tutto il Medioevo le composizioni di questo tipo sono molteplici sia in Oriente che

in Occidente.



Maria Giovanna Muz;j

Fig. 9 Vergine stante (Hodigitria) con il Bambino tra due angeli, mosaico absidale, S. Maria
Angeloktistos, Kiti (Cipro), VII secolo

La riapertura dei cieli. Si illumina cosi l'interpretazione della visione di Giacobbe
tradizionalmente riferita alla figura di Maria; e si illuminano anche le invocazioni delle
litanie lauretane che riprendono in un linguaggio poetico la figura della scala nel suo
equivalente simbolico che ¢ la torre: Turris davidica, Turris eburnea. Questo schema
spaziale che esprime in categorie antropologiche il movimento della salvezza avvenuto
attraverso la discesa e poi l'ascesa del Verbo incarnato ¢ presente in innumerevoli testi della
Scrittura e della Tradizione cristiana'?; ad esso & intimamente legato I'evento simbolico della
riapertura dei cieli, esito e sigillo del ristabilimento della comunicazione tra Cielo e Terra: i
Cieli si aprono al momento della Nativita, del Battesimo, della Trasfigurazione,
dell'Ascensione-glorificazione del Signore Gesu; nella Pentecoste vento e fiamma dal cielo
segnano l'inizio del fluire perenne della vita dall'alto, per questo i Cieli si aprono davanti agli
occhi del martire Stefano. Nell'iconografia assiale della Deipara con il Bambino, la
riapertura dei Cieli riceve esplicitazioni diverse: la Mano divina (del Padre) esce
dall'emisfera celeste reggendo una corona destinata al Figlio13 oppure il Cielo stesso si apre
e ne scendono raggi di luce'’, accentuando cosi la valenza trinitaria della scena. E si
comprende meglio il motivo per cui nel caso di questi moduli assiali, come ¢ stato gia
osservato a proposito della scena della Crocifissione, non sia necessario che venga tradotta
in immagine la presenza di tutte e tre le Persone della Trinita perché si possa parlare di una
dimensione trinitaria.

1l mosaico di Nicea: la visibilita di Dio nel Verbo incarnato grazie alla Theotokos. E esistita
tuttavia un'opera sfortunatamente andata distrutta all'inizio del '900, ma della quale sono
rimaste le riproduzioni fotografiche, in cui la connessione tra l'assialita e il tema trinitario
era mirabilmente esplicitata: si tratta del mosaico che ornava l'abside della chiesa della

12 Cfr. J. DANIELOU, Théologie du judéo-christianisme, Paris 1958, pp. 287-298.

13 Cosi avviene per esempio a Parenzo (Porec ) (fig. 7).

' Come avviene nel caso di un'icona ad encausto del VI s. conservata nel monastero di S. Caterina al Sinai: La
Vergine tra S. Teodoro e S. Giorgio.

10



La Vergine Madre e la Trinita nell’iconografia cristiana

Dormizione di Nicea, di cui la decorazione interna fu rifatta all'inizio del IX secolo, dopo il
Concilio del 787 (fig. 10).

Fig. 10 Vergine stante con il Bambino, mosaico absidale, chiesa della Dormizione, Nicea, IX secolo
(fotografia prima della distruzione)

Guardando questa composizione salta all'occhio che la verticale della Deipara, in piedi
su un piccolo palco con il Bambino divino perfettamente nell'asse, si prolunga idealmente
nel ramo centrale di una triade di raggi che fuoriescono dal padiglione del Cielo; in questo
stesso raggio centrale, nel punto in cui i tre raggi si congiungono compare la Mano del
Padre. L'iscrizione che corre a semicerchio intorno all'emisfero celeste € tratta dal Sal 110,3:
ek gastros pro edsphorou gegeneka se («dal seno prima dell'aurora io ti ho generato»). Sulle
ricadute dell'arco del santuario compaiono quattro arcangeli, identificati dai loro nomi quali
rappresentanti degli ordini angelici che evocano la forza: Dominazioni, Potesta, Virtu,
Potenze; essi contemplano e glorificano il Trono dalla chiara valenza trinitaria'® raffigurato
sopra di loro, al centro della volta (fig. 11). Il mosaico di Nicea suggeriva dunque il mistero
della Trinita e la processione del Figlio dal Padre e evocava le due nascite, nell'eternita e nel
tempo, della Seconda Persona.

Per intendere bene il significato della figura della Theotokos in questo contesto
bisogna rifarsi all'analisi fondamentale di André Grabar'®, per il quale il grande tema sotteso
al programma iconografico del santuario ¢ quello della visione di Dio: visione puramente

15 Sul trono sta il libro del vangelo e la croce, come pure la colomba; non si tratta del trono dell'Etimasia.
161 'analisi & contenuta in A. GRABAR, L'iconoclasme byzantin, Flammarion, Paris 1984, pp. 262-269. Ad essa
attingiamo per questo paragrafo.

11



Maria Giovanna Muz;j

spirituale propria degli angeli, visione mediata dalla corporeita che ¢ frutto dell'assunzione
del corpo da parte della seconda Persona della Trinita nella teofania storica
dell'Incarnazione. La parita tra gli uomini e gli angeli venuta cosi ad instaurarsi costituisce
uno dei principali temi di riflessione dell'ultimo periodo della lotta contro l'iconoclasmo e
spiega anche l'ulteriore sottolineatura dell'importanza attribuita alla figura della Vergine,
poiché la nuova dignita degli uomini isoaggelloi «pari agli angeli» incomincia nel momento
del concepimento del Verbo nel grembo della Vergine Madre'”.

Fig. 11 Trono trinitario

2. Verticale e cerchio combinati: la Deipara Regina nel cerchio della Trinita

Dopo aver illustrato il senso generale della dominante verticale nei moduli
iconografici mariani in rapporto al mistero della Trinita, 1'analisi di una miniatura della
scuola di Winchester eseguita all'inizio dell'XI secolo per illustrare l'ufficiatura della festa
della Trinita (Officium Trinitatis), ci consentira ora di fare il passaggio alla figura circolare:

7 Cfr. A. GRABAR, L'iconoclasme byzantin, p. 263.
12



La Vergine Madre e la Trinita nell’iconografia cristiana

in essa si riscontra infatti la presenza simultanea della verticale e del cerchio (fig. 12). La
miniatura, poco conosciuta e di estremo interesse anche per la sua complessita, ¢ stata
oggetto di un magistrale studio di Ernst Kantorowicz, sul quale ci appoggeremo'®.

La composizione ¢ caratterizzata dalla presenza di un grande anello, simbolo del
cielo, che si sovrappone a una cornice rettangolare, simbolo della terra o del tempo storico.
Lo spazio all'interno del cerchio ¢ occupato in buona parte da due figure maschili pressoché
identiche che sono quelle del Padre e del Figlio, raffigurati seguendo il canone del
cristomorfismo; entrambi hanno nimbo crucifero, tengono in mano un libro e sono rivolti
uno verso l'altro in animata conversazione. Il Figlio, seduto alla destra del Padre secondo il
Salmo 109: Sede a dextris meis, occupa il centro del cerchio; alla sua destra compare la
Vergine Maria stante, con il Bambino sul braccio sinistro e rivolta verso le due Persone della
Trinita; ha il capo velato e porta una corona che fa quasi da nido alla colomba dello Spirito
Santo anch'essa provvista di aureola crucifera. Il Bambino, raffigurato come un ragazzo di 8-
10 anni, ¢ rivolto anche lui verso il centro; ha una piccola aureola crucifera, regge il libro
aperto e tiene la destra nel gesto oratorio ad indicare la sua partecipazione alla conversazione
delle due Persone divine. Il trono comune del Padre e del Figlio ¢ costituito dal firmamento;
per questo motivo qui, come nell'anello esterno, compaiono dei circoletti, figura delle stelle.
I piedi del Figlio posano su una figura incatenata che sta rannicchiata a cavallo dell'anello,
quella di Lucifero, sotto al quale si spalancano le fauci del mostro infernale informe. Si
passa cosi alla zona che appartiene al rettangolo terrestre, nei cui angoli inferiori compaiono
altre due figure facenti parte dello stesso mondo sotterraneo: Ario a sinistra e Giuda a destra,
entrambi nudi e con i piedi nei ceppi19.

Il nucleo dell'immagine nel suo insieme ¢ costituito senza dubbio dai due personaggi
seduti in trono: il Padre e il Figlio, ed ¢ evidente che il gruppo di Maria con la colomba e il
Bambino ¢ stato aggiunto alle altre due figure senza una connessione interna originaria,
anche se poi l'artista € riuscito magnificamente a collegare 1 due gruppi, facendo interloquire
il Bambino con le due figure sedute in trono mentre la Madre ascolta attentamente; solo la
colomba dello Spirito Santo, girata verso l'esterno in corrispondenza con il capo del
Bambino, appare estranea al movimento comunicativo, anche se € chiaro che costituisce
visivamente un'unita con quella della Vergine Madre®. Come si spiega la presenza
simultanea di tanti diversi elementi enigmatici nella composizione di Winchester? Ernst
Kantorowicz ¢ riuscito a mostrarne 1'origine a partire dall'ambiente in cui ¢ stata ideata e
dalle sue fonti dirette.

'8 Miniatura contenuta nel manoscritto degli Officia del New Minster, Scuola di Winchester (1023-1035). Cfr.
E.H. KANTOROWICZ, «The Quinity of Winchester», in Selected Studies, J.J. Augustin Publishers — Locust
Valley, New York 1965, pp. 100-120 (d'ora in poi KANTOROWICZ).

' Giuda regge un bastone con l'estremita ripiegata a uncino, forse riferimento alla sua mancata funzione di
apostolo-pastore (cfr. KANTOROWICZ, p.101).

% Si potrebbe ravvisare qui l'eco di una concezione originaria dell'area siriaca e attestata da san Girolamo,
secondo la quale lo Spirito Santo, la santa Ruah, era detto la «Madre di Cristo»; ma & poco probabile che una
simile nozione, seppure conosciuta attraverso le Esposizioni sui profeti di san Girolamo, potesse influenzare
l'espressione iconografica al tempo in cui la miniatura fu eseguita (cfr. KANTOROWICZ, p. 103).

13



Maria Giovanna Muz;j

. Sy T

L
1.
i
[
i
]
| :
L
B
I
r

L e .._. Ty |

o .'\'II-'..'-\.'.\'..

iy ':. -._I-\_ "
- i STy
L LS L :l.l ..-.-- . -:- 5
. T = Sl e o7 e '.'.'
2 i { e e Ll we <
Fr_.l.'"'.J'. e o h‘l—l\':-;.:- L

Fig. 12 La Trinita, miniatura dell'Officium Trinitatis, Cotton ms Titus D XXVII, fol 75v, British Museum,
Londra

14



La Vergine Madre e la Trinita nell’iconografia cristiana

La duplicazione della figura della Seconda Persona. In primo luogo per quanto riguarda la
coppia Padre-Figlio, I'ideatore della figura si ¢ ispirato a un modello ben noto che si trova
nel Salterio di Utrecht quale illustrazione del Salmo 109: Dixit Dominus Domino meo. In
quel caso, tuttavia, quel che viene significato non ¢ il mistero della Trinita ma le due nature
di Cristo, per cui le due figure, giovani e imberbi, si riferiscono entrambe alla Seconda
Persona: il Cristo secundum quod Deus e il Cristo secundum quod homo®'. Tuttavia, nel caso
della nostra miniatura connessa con l'ufficio della Trinita non si tratta di rappresentare il
Salmo 109 bensi il mistero della Trinita; ora, all'inizio dell’XI secolo, in Occidente, la
raffigurazione della Trinita & ancora un tema relativamente nuovo e inusuale®. Il miniatore
di Winchester, con ogni verosimiglianza un monaco teologo, deve dunque attingere a quello
che gli ¢ familiare: prende cosi l'illustrazione del Sal 109 e trasforma la figura duplicata del
Figlio in quelle del Padre e del Figlio.

La colomba sul capo della Vergine. A questo punto basterebbe aggiungere una colomba per
avere una Trinita, ma il miniatore deve considerarlo insufficiente, perché con la sola
addizione della colomba ai due personaggi, egli ignorerebbe il Cristo secundum
humanitatem richiesto da una glossa di san Girolamo al Salmo 109; ricorre cosi
all'espediente di rappresentare la natura umana raffigurando I'Incarnazione stessa attraverso
il gruppo unitario della Vergine con il Bambino e la colomba dello Spirito; anche qui, pero,
iconograficamente non ha inventare, perché tale gruppo ¢ ugualmente presente nel Salterio
di Utrecht, dove si incontra in corrispondenza con le formule liturgiche del Gloria e del
Credo in cui si allude al Salmo 109 e alla condivisione del trono paterno da parte del Figlio™
e dove la Vergine Madre compare in piedi accanto al trono di Dio con la colomba posata
sulla testa e il Bambino-fanciullo in braccio, proprio come accade nella miniatura di
Winchester. La quasi-fusione delle figure della Vergine Madre e della colomba dello Spirito
si riferisce dunque al mistero dell'Incarnazione e la strana posizione della colomba che volge
le spalle alla Sacra Conversazione, non potendo voler significare una sua indifferenza a quel
che accade tra le altre due Persone divine, si spiega come legata a quella del Bambino verso
il quale & rivolta®*. Nelle due grandi figure divine della miniatura bisogna dunque ravvisare
il Padre e il Figlio secundum divinitatem, il Christus Deus; questi perd va insieme con il
Bambino Jesus homo nelle braccia di Maria: insieme formano una Persona, il Cristo divino e
incarnato, cio¢ il Salvatore «completo» secundum divinitatem e secundum humanitatem.

I «nemici» e il Consiglio della Redenzione. Sempre attraverso il riferimento al Salmo 109 si
spiega anche la presenza del terzo gruppo di figure: Lucifero, Ario e Giuda, i «nemici» che

*! La duplicazione della Seconda Persona della Trinita, rara nell'iconografia occidentale e molto frequente in
quella orientale posteriore (nelle composizioni relative alla Sacra Liturgia, il Figlio appare come Colui che
offre e come Colui che viene offerto ) era stata adottata dal maestro del salterio di Utrecht come pure da quello
degli Officia di Winchester (cfr. KANTOROWICZ, p. 117).

*2 Nei manoscritti bizantini si incontrano gia Trinita antropomorfiche, ispirate al tipo del synthronismos diffuso
nel mondo orientale attraverso l'iconografia imperiale, ma si trattava di un modulo ancora quasi sconosciuto in
Occidente e del quale non esistevano antecedenti (cfr. M.G. MUzJ, «Immagini di Dio Padre...», 643).

» Precisamente le miniature che illustrano il versetto qui sedes ad dexteram Patris del Gloria e Ascendit ad
coelos, sedet ad dexteram Dei Patris del Credo. Anche in queste, i personaggi sono cinque: infatti, nel caso del
Gloria oltre al Padre seduto in trono, a Maria con il Bambino e la colomba, c'¢ 1'Agnello apocalittico che
rappresenta il Cristo secundum quod Deus; mentre nell'illustrazione del Credo compare il Trono vuoto con il
cuscino imperiale, simbolo a sua volta del Cristo divino. In altre parole, attraverso i simboli apocalittici
dell'Agnello e del Trono, sembra essere indicata la divinitas Christi, mentre la humanitas Christi ¢ raffigurata
in entrambi i casi dal Bambino Gesu in braccio alla Madre (cfr. Kantorowicz, p. 109).

* Kantorowicz ne offre 1'evidenza, partendo dall'analisi di composizioni in cui la colomba occupa posizioni
analoghe: nel Salterio di Utrecht se il Bambino & sul braccio destro della Madre, la colomba viene da destra
(Gloria), se sul braccio sinistro, la colomba viene da sinistra (Credo); nell'Annunciazione del Salterio
bizantino Chludov (IX secolo), la colomba sta nella stessa posizione della miniatura di Winchester: appollaiata
sulla testa della Vergine e proveniente dalla destra (cfr. KANTOROWICZ, fig. 17, tav. 29).

15



Maria Giovanna Muz;j

fungono da sgabello ai piedi del Figlio®, tutti e tre accomunabili da una comprensione errata
del mistero dell'Incarnazione-Redenzione: Ario e Giuda sono perd personaggi terreni, storici
e si trovano dunque nella zona del quadrilatero terrestre; Lucifero, in quanto creatura
spirituale creata partecipe della prossimita con Dio, ¢ raffigurato ancora in parte all'interno
del cerchio divino. La presenza di questi tre personaggi induce a sua volta a ritenere che il
contenuto della conversazione tra il Padre e il Figlio sia quello del Consiglio della
Redenzione: il senso della composizione consisterebbe allora nella presentazione
simultanea, da una parte della decisione metastorica di operare la Redenzione dell'uomo
attraverso 1'Incarnazione della Seconda Persona, dall'altra, degli attori della sua realizzazione
storica: Jesus homo e la Vergine Maria, nello Spirito Santo; significativamente la Vergine,
accompagnando il movimento del figlio, ¢ leggermente rivolta verso il centro dove sono le
due Persone divine; la sua straordinaria espressione di ascolto attento esprime al contempo la
sua comunicazione con le Persone stesse e il suo coinvolgimento in cio che stanno dicendo:
di che cosa possono parlare il Padre e il Figlio secundum divinitatem, nonché il Bambino, lo
Jesus homo — il quale come si ¢ detto partecipa alla conversazione - se non dell'Incarnazione
e della creatura, sposa e madre, cui verra chiesto un libero assenso? In questo senso, nel caso
della miniatura di Winchester piu che parlare di una Trinita, si dovrebbe parlare di un
Consiglio della Redenzione particolarmente complesso, nel quale coesistono dimensione
intemporale e dimensione storica del Progetto divino della salvezza e sono presenti anche i
diversi tipi di opposizione che esso incontra nel mondo della storia.

E dunque ormai ben chiaro che in questa miniatura «teologica» la presenza della
Vergine accanto alle figure del Padre e del Figlio ¢ strettamente connessa con la
significazione del mistero dell'Incarnazione. Ritroviamo cosi quella legge relativa
all'iconografia mariana che ¢ stata evidenziata da Grabar: il Medioevo cristiano fa ricorso
alla figura di Maria ogni volta che vuol fare riferimento al mistero dell'Incarnazione. Lo
Studioso, per il quale essa costituisce il punto d'arrivo di innumerevoli analisi iconografiche,
scrive: «L'iconografia della Madre di Dio ha per oggetto principale, e mai esaurito,
I'apparizione sulla terra del Dio incarnato. [...] Non sarebbe dunque affatto paradossale
affermare che l'iconografia medievale della parusia ¢ prima di tutto l'iconografia
mariologica, o inversamente, che l'iconografia mariologica ¢ essenzialmente un'iconografia
della parusia. Qui sta la grande invenzione degli iconografia cristiani della fine
dell'antichita»°.

Il cerchio e la corona. Ma nella miniatura di Winchester la figura della Vergine Madre si
trova inclusa nel cerchio divino ed ¢ incoronata. Fermiamoci allora sul significato della
presenza di queste due figure circolari: il grande anello punteggiato di stelle che include le
figure divine e quella della Deipara, il piccolo anello della corona sul capo della Vergine.
Per guardare con sguardo giusto il grande anello, bisogna riuscire a vederlo come oculus,
cio¢ come finestra rotonda aperta sul cielo intelligibile ovvero sulle realta celesti: cosi ¢ da
intendere 1'oculus del Pantheon (fig. 13) come pure quello della visione apocalittica della
porta di S. Sabina a Roma (fig. 14) o quelli che ricorrono nelle visioni delle Apocalissi
mozarabiche del Beatus di Liebana; cosi vanno guardate tutte le raffigurazioni contenute
nelle cupole delle chiese d'Oriente (fig. 15)*': la linea circolare della base corrisponde alla

* La presenza di Lucifero & legata alla sostituzione di inimici con Nemico e alla interpretazione occasionale di
Sal 109,3 dove lucifero (ante luciferum genui te) non ¢ inteso come nome della stella del mattino ma come
nome proprio di Lucifero. La presenza di Ario & invece da collegare con il fatto che il Salmo 109 ¢ stato al
centro delle discussioni con gli ariani ed ¢ richiamata anche da una glossa di Girolamo al medesimo Salmo 109
(PL 70, 794 A). Giuda poi a volte negli scritti dei teologi medievali ¢ abbinato a Ario (cfr. KANTOROWICZ, pp.
111-112).

A, GRABAR, L'iconographie de la Parousie, 1967, pp. 120-122; citato in M.G. Muzy, Visione e presenza, La
Casa di Matriona, Milano 1995, p. 101.

?7 Significativamente per la sua funzione di memoria monumentale della Chiesa unita, proprio a Roma, sulla
volta della cappella di S. Zenone nella chiesa di S. Prassede ricostruita da Pasquale I (822), si incontra uno dei

16



La Vergine Madre e la Trinita nell’iconografia cristiana

linea dell'orizzonte e tutto quanto ¢ contenuto all'interno ¢ apparizione o evocazione del
mondo divino. Seguendo la cosmografia simbolica del mondo antico e medievale, il cerchio
— traduzione grafica dell'emisfera celeste — ¢ il «luogo» dove Dio appare, in quanto abita in
una dimensione altra da quella della realta terrena; per questa via, il cerchio diventa simbolo
delle realta eterne, perfette, divine. Quel che noi vediamo raffigurato all'interno del cerchio
celeste € dunque una «visione» di quel che avviene nel Cielo intelligibile o spirituale.

Fig. 13 Giovanni Paolo Pannini, I/ Pantheon
Washington, National Gallery of Arts, 1740 c.

pit antichi esempi del nuovo programma iconografico che diventera caratteristico degli edifici ecclesiali
dell'Oriente bizantino e di cui la figura del Pantocrator costituisce sommita e centro.

17



Maria Giovanna Muz;j

Fig. 14 Teofania neotestamentaria, porta lignea, S. Sabina, Roma, 430 c.

La figura circolare si ripresenta in quella corona che accompagna le diversi situazioni
umane in cui viene sperimentata una pienitudine di vita a significarne la dimensione
trascendente: che cid avvenga nell'amore umano o nella vita senza fine dell'aldila, nella
detenzione del potere o nella vittoria sul nemico®®. La grande corona, certo di metallo
prezioso, che nella miniatura di Winchester rimane come innaturalmente sospesa all'altezza
della fronte della Vergine ¢ cosi la corona regale che da diversi secoli era andata a
magnificare il capo della Vergine Madre sia in Oriente che in Occidente: Maria ¢ Regina, in
quanto Madre del Verbo incarnato.

Ma la Vergine puo portare anche un altro tipo di corona e la sua inclusione nel cerchio
divino puo possedere anche un'altra valenza.

* 11 simbolismo della corona & legato a tre fattori principali: collocazione, forma, materiale. L'esser posta sul
capo le conferisce un valore di sovra-eminenza; non solo condivide i valori della testa, sommita del corpo
umano, ma anche i valori di cid che sovrasta la testa stessa: quale dono venuto dall'alto, segna il carattere
trascendente di un compimento. Lo stesso aspetto viene posto in risalto dalla forma che indica la perfezione e
la partecipazione alla natura celeste. Il materiale, vegetale o minerale, di cui ¢ fatta serve a precisare la natura
del compimento raggiunto (cfr. J. CHEVALIER, «Couronne» (art.), in Dictionnaire des symboles, Laffont, Paris
1982, p. 303).

18



La Vergine Madre e la Trinita nell’iconografia cristiana

- )
P

Fig. 15 Cristo Signore (Pantocrator) tra quattro angeli, mosaico, cupola, Cappella S. Zenone,
S. Prassede, Roma, 822

3. La Vergine Sposa e il cerchio della pienezza umano-divina

E quanto scopriremo a partire da una miniatura della prima meta del XV secolo tratta
dal Libro d'Ore di Jean sans Peur e giustamente definita «straordinaria» dal Kantorowicz®
(fig. 16): la Vergine siede sul synthronos celeste, perfettamente al centro e frontale, tra il
Padre (incoronato e con barba bianca bipartita) alla sua destra e il Figlio, imberbe e con
aureola crucifera, alla sua sinistra. Un ampio anello sottile, di materiale prezioso, che pare
«galleggiare 0 meglio ancora fluire»"", i avvolge; su di esso posa la colomba dello Spirito
Santo’'. Maria, giovanissima, con i capelli biondi sciolti sulle spalle e una piccola corona sul
capo tiene le mani giunte in preghiera; Padre e Figlio la indicano con il gesto della mano,
mentre nella parte inferiore della composizione una folla di santi leva lo sguardo verso 1'alto.

¥ Seguiamo l'analisi di E.H. KANTOROWICZ contenuta nell'articolo citato «The Quinity of Winchester», 102,
fig. 12.

% L'espressione & di Kantorowicz (ibid.) Si pud ipotizzare che attraverso l'aspetto acqueo dell'anello il
miniatore abbia voluto indicare quelle «acque superiori» che nella cosmologia simbolica medievale avvolgono
la volta cristallina, e delle quali parla anche la Scrittura.

*! Ernst Kantorowicz, il quale nella riproduzione della miniatura del Libro d'Ore a sua disposizione non era
riuscito a distinguere la colomba dello Spirito sull'anello, aveva comunque ipotizzato che quest'ultimo
rappresentasse lo Spirito Santo. La segnalazione che gliene fu fatta viene riportata nei Selected Studies (cfr.
«The Quinity of Winchester», p. 120).

19



Maria Giovanna Muz;j

Fig. 16 La Trinita con la Vergine incoronata, miniatura. Libro d'Ore di Jean sans Peur, ms lat 3055, fol
159v, Biblioteca Nazionale, Parigi, primo quarto XV secolo

La composizione si intende meglio se si riconosce che 1'anello intorno ai personaggi,
in realta, ¢ lo stesso anello-oculus della miniatura precedente; tuttavia, in questo caso, invece
di vedere quel che ¢ contenuto nel cielo spirituale guardando da sotto in su, lo spettatore si

20




La Vergine Madre e la Trinita nell’iconografia cristiana

trova all'altezza dei personaggi raffigurati all'interno del cerchio celeste che scorre all'altezza
delle loro ginocchia, potendolo in tal modo vedere, come lo vedrebbero loro, sotfo di sé.

E stato detto che ci si trova qui davanti a una sorta di «quaternita», nella quale la
creatura umana Maria ¢ collocata tra le Persone divine come se fosse dello stesso rango; se
questo ¢ vero, lo € solo in un senso puramente numerico, perché l'immagine trasmette un
messaggio che non ha nulla di ambiguo: pur essendo seduta sul trono tra le Persone divine,
Maria si distacca da loro sia cromaticamente che per il fatto di tener le mani giunte, gesto
che, come dice Francois Beespflug nel suo pregevole studio sull'iconografia della Trinita in
Occidente, «tempera la gloria della sessione»’>; d'altra parte, i capelli sciolti e la piccola
corona sul suo capo, che possono sembrare dettagli secondari, indicavano invece in modo
univoco, per il riguardante del tempo, che qui Maria era raffigurata quale Vergine Sposa.
L'inclusione nel cerchio divino non significa dunque una sua equiparazione alle figure
divine, bensi manifesta che, in Maria, la creatura umana si trova inserita all'interno del
movimento di amore che fluisce tra le Persone della Trinita in quello stato di unione e di
interiorita reciproca che viene espresso in termini umani attraverso la relazione sponsale.
Come abbiamo appena accennato, iconograficamente tale stato sponsale emerge in modo
univoco dal fatto che Maria porta i capelli sciolti sulle spalle ed ¢ incoronata. Ma non si
tratta qui della corona legata alla dignita regale della Deipara, bensi di quella corona, piu
piccola e piu leggera, che nel Medioevo latino, insieme ai capelli sciolti, era diventata
attributo delle spose e delle vergini.

La corona nuziale

Poiché l'iconografia della Vergine Madre in rapporto alla Trinita nella sua valenza
sponsale ¢ essenzialmente legata al tema della sua incoronazione, val la pena dedicare un po'
di attenzione allo studio dell'origine di questo modulo, specifico della sfera latina. Seguiamo
dunque il percorso ideale e iconografico che conduce dalla corona nuziale delle spose
dell'Antichita alla corona di sposa della Vergine Maria.

Nel mondo antico, l'incoronazione della sposa (o degli sposi), a significare la
perfezione-compiutezza della loro unione, era un'usanza comune a tutti i popoli. Nel Popolo
dell'Alleanza il rito dell'incoronazione della sposa risale ai tempi biblici; se ne trovano
riferimenti nel Cantico e nei profeti. Nel tempo della Chiesa il tema della corona nuziale ¢
presente sin dall'inizio, in quanto legato al senso nuziale del Battesimo: il Cantico dei
Cantici costituiva la lettura della settimana di Pasqua precisamente in relazione alla nuova
Alleanza sponsale, eterna, stretta con i redenti dal Signore risorto™>>. La corona del battesimo
¢ corona nuziale, corona di vita (cfr. Ap 2,10), corona di immortalita; in ultima analisi, la
corona ¢ Cristo stesso, la sua presenza. Per questo il neofita veniva incoronato di fiori; a tale
realta alludono le Odi Salomone: «Il Signore ¢ sul mio capo come una corona € i0 non
esisterei senza di lui. Una vera corona ¢ stata intrecciata sul mio capo (Ode I,1-2). Rivesti
abbondantemente la grazia del Signore, ritorna nel Paradiso, intreccia per te una corona del
suo albero e mettila sul tuo capo (Ode IX, 7)»*.

L'uso della corona nuziale posata sul capo scoperto della sposa entrdO molto presto
anche nel rito delle nozze cristiane: se la prima testimonianza scritta ¢ della fine del VI
secolo, 1 monumenti figurativi dimostrano che il suo ingresso fu molto anteriore: ad
esempio, su un vetro dorato del IV secolo raffigurante Adamo e Eva dopo il peccato, Eva, la

2F. B@&SPFLUG, La Trinité dans l'art d'Occident (1400-1460), Presses Universitaires de Strasbourg, Strasbourg
2000, p. 178.

» Come & stato messo in luce da Daniélou, oltre al significato nuziale la corona aveva un significato
escatologico legato all'uso delle corone nella festa ebraica dei Tabernacoli (cfr. J. DANIELOU, [ simboli cristiani
primitivi, Roma 1990, pp. 21-33).

34 Cfr. DANIELOU, [ simboli cristiani primitivi., p. 26. Le Odi vengono fatte risalire al II secolo.

21



Maria Giovanna Muz;j

sposa, porta una corona®, oppure, un secolo dopo, nel riquadro musivo della navata di S.
Maria Maggiore in cui sono raffigurate le Nozze di Giacobbe e Rachele (fig. 17), la sposa
porta un diadema di pietre preziose che brillano nell'acconciatura dei capelli raccolti; dietro
il capo e le spalle ¢ invece indicata la presenza di un leggerissimo velo prezioso che
potrebbe far parte dell'acconciatura e al tempo stesso alludere al velo che d'ora in poi coprira
il suo capo di donna sposata36.

Fig. 17 Sposalizio di Giacobbe con Rachele, pannello musivo, navata, S. Maria Maggiore, Roma, 426 c.

Lo si puo verificare anche nell'iconografia della Ecclesia, modulo iconografico
comune a Oriente e Occidente: qui, in quanto Sposa di Cristo, la Chiesa personificata viene
raffigurata con la corona posata sui capelli sciolti 0 acconciati, ma comunque visibili; gli
esempi piu antichi, risalenti al VI secolo, provengono dai monasteri di Bawit (fig. 18); la
figura € poi sempre presente nei rotoli degli Exultet (fig. 19).

¥ Per questo paragrafo ci appoggiamo in larga parte allo studio iconografico-iconologico di N.
FEUCHTWANGER, «The Coronation of the Virgin and of the Bride», Jewish Art, XII-XIII (1986-87), 213-224;
qui, 216.

3 Nel mondo antico e nel Medioevo, la buona educazione voleva infatti che in pubblico le donne sposate
tenessero il capo coperto; a tal fine potevano rialzare un lembo del mantello oppure, per maggior comodita,
portare un velo o fazzoletto da testa (velum in latino, maphorion in greco); le giovani donne non sposate
uscivano invece a capo scoperto. Il fatto che nelle catacombe la Vergine Maria compaia spesso a capo scoperto
pud essere un modo per indicare simbolicamente la sua integrita verginale (cfr. M.G. MuzJ, «La Vergine
Madre nella Chiesa delle origini», in E. M. Toniolo (ed. ), ltinerari mariani dei due millenni, Roma 1996, vol.
I, nota 2, p. 210).

22



La Vergine Madre e la Trinita nell’iconografia cristiana

b

Fig. 18 Ecclesia con il calice, Bawit, Egitto, VI secolo

Nel suo originale articolo sull'uso di incoronare le vergini e le spose, Naomi
Feuchtwanger ha messo in evidenza la via attraverso la quale durante 1'Alto Medioevo,
soprattutto a nord delle Alpi, nell'area germanica, si stabili una connessione tra corona,
capelli sciolti, condizione di sposa e verginita: si trattdo dell'assimilazione cristiana di usi
legati alla festa primaverile di origine pagana del calendimaggio (I maggio): in quel giorno,
la fanciulla piu bella del villaggio - che portava i capelli sciolti € non poteva essere che una
vergine - veniva scelta quale regina del villaggio e come tale incoronata. Il rito
dell'incoronazione facendo gia parte delle nozze cristiane, corona e capelli sciolti
diventarono un attributo della sposa vergine e, pit generalmente, della verginita. Una prova
indiretta & rappresentata dal rito della consacrazione delle vergini - ispirato alla celebrazione
delle nozze cristiane — che prevedeva la consegna del velo alla vergine e la sua
incoronazione da parte del vescovo, accompagnata da queste parole: «Ricevi un segno di

23



Maria Giovanna Muz;j

Cristo sul capo, perché tu divenga sua sposa e se rimani in questo stato, sarai incoronata per
Ls 37
I'eternita»”".

Fig. 19 Mater Ecclesia, rotolo di Exultet, Barb. Lat. 592, Biblioteca Apostolica Vaticana, 1087 c.

Origine del modulo iconografico dell'Incoronazione della Vergine

Ci dobbiamo chiedere ora attraverso quale percorso l'iconografia altomedievale della
vergine-sposa sia stata attribuita alla Vergine Madre o, in altre parole, a che cosa sia legata
la comparsa in Occidente, nel XII secolo, del nuovo tipo iconografico in cui viene
raffigurato 1'atto dell'Incoronazione di Maria oppure Maria quale Vergine Sposa
incoronata®. I motivi sono essenzialmente legati alla riflessione teologica: il primo consiste
nella nuova interpretazione della figura della sposa del Cantico tradizionalmente identificata
con la Chiesa: una volta impostosi il principio che tutto cio che si afferma della Chiesa puo
essere inteso in relazione a Maria, la Vergine Madre viene identificata con la Ecclesia
Sponsa. 1l secondo, invece, ¢ il risultato della lunga riflessione degli spirituali medievali sul
mistero dell'Assunzione della Vergine, nel quale essi ravvisano il compimento pieno della
relazione sponsale di Maria con lo Sponsus-Filius. A queste due motivazioni contenutistiche
corrispondono altrettanti moduli iconografici che possono essere considerati precorritori
dell'Incoronazione della Vergine.

La Ecclesia intronizzata. Per quanto riguarda l'iconografia della Ecclesia Sponsa, verso la
fine del X secolo, a nord delle Alpi si era diffuso un nuovo tipo iconografico in cui,

37 Citato in J. CHEVALIER, Dizionario dei simboli, 306. Per questa stessa via in un periodo successivo il primo
giorno di maggio verra dedicato all'Incoronazione della Vergine Madre di Dio, Regina del Paradiso e il mese di
maggio diventera il mese di Maria (cfr. FEUCHTWANGER, p. 220).

¥ Per questo paragrafo seguiamo in larga parte SCHILLER, vol. 4/2, p. 118 e vol. 4/1, pp. 99-100.

24



La Vergine Madre e la Trinita nell’iconografia cristiana

incoronata e sontuosamente vestita, ella appariva seduta sullo stesso sedile-trono del Cristo
Sposo quale Imperatrix. In queste composizioni, il suo carattere di personificazione era
sottolineato non solo attraverso la rigida frontalita della sua figura ieratica ma attraverso la
fissita della sua espressione. Un esempio monumentale eloquente ¢ il mosaico absidale di S.
Maria in Trastevere, eseguito nel 1140 (fig. 20): qui il Cristo Signore siede nell'asse
dell'abside su un ampio trono che divide con la Sposa seduta alla sua destra; sulla verticale
del suo capo si scorge la Mano del Padre che regge la corona a lui destinata. La Ecclesia
Sponsa, a capo scoperto - si intravvedono sotto la corona alcune ciocche di capelli
all'altezza delle orecchie -, vestita della dalmatica imperiale ricamata con pietre preziose,
volto impassibile, sguardo fisso davanti a sé, condivide il trono di Cristo (¢ synthronos);
tuttavia, essendo di proporzioni piu piccole, occupa uno spazio minore sul trono, il che
consente alla figura di Cristo di campeggiare al centro dell'abside. Il Christus Sponsus
esprime la sua comunione con la Ecclesia cingendola con la destra; l'iscrizione sul suo libro
fonde un'espressione del Cantico (4,8a) con il primo versetto del Salmo 110,
tradizionalmente cristologico: «Veni electa mea et ponam in te thronum meum». L'invito del
Salmo a sedere alla destra si trasforma cosi in quello a condividere il trono; mentre il
riferimento al gesto dell'abbraccio, tratto anch'esso dal Cantico, ¢ contenuto nel cartiglio
della Ecclesia-Sponsa: «La sua sinistra ¢ sotto il mio capo e la sua destra mi cinge» (Ct 2,6).

Fig. 20 L'Ecclesia Vergine Sposa incoronata accanto al Cristo Sposo, mosaico absidale,
S. Maria in Trastevere, 1140

L'interesse particolare di questo mosaico ¢ legato all'identificazione della figura
femminile: si tratta unicamente della Ecclesia Sponsa Imperatrix oppure si tratta anche della
Vergine Maria sposa? La datazione dell'opera, la rigidita della figura della Ecclesia come
pure il fatto che siede gia incoronata accanto al Cristo, inducono diversi studiosi a ritenere
che si tratti unicamente della Ecclesia Sponsa, cosi in particolare Gertrud Schiller che scrive:
«Anche se in questa raffigurazione entra in gioco il collegamento di idee Chiesa-Sposa-
Maria, per il suo sostrato teologico il tipo della Ecclesia imperatrix ¢ distinto da quello
dell'Incoronazione di Maria, in cui quest'ultima compare ugualmente come synthronos.
Infatti, mentre l'incoronazione ¢ la conseguenza dell'assunzione di Maria in cielo, la Sponsa

25



Maria Giovanna Muz;j

Dei Ecclesia ¢ sin dall'inizio I'Incoronata. Per questo non ne viene raffigurata
l'incoronazione»”. Rifacendosi all'antichita della dedicazione della basilica di S. Maria in
Trastevere a Maria, altri studiosi ritengono invece molto probabile che gia quando il
mosaico fu eseguito ci fosse l'intenzione di riconoscere nella figura della Ecclesia-Sponsa
anche quella di Maria (fig. 21).

Fig. 21 L'Ecclesia Vergine Sposa incoronata accanto al Cristo Sposo (part.)

La Vergine Assunta. L'iconografia dell'Assunzione, nelle nuove forme che assume in
Occidente, costituisce un'altra delle forme precorritrici del modulo dell'Incoronazione della
Vergine. Alla fine del X secolo, nella scena dell'Assunzione entra infatti la corona: ¢ la
corona vitae, gia largamente presente nell'iconografia dei martiri e simbolo della ricompensa
celeste che attende la Vergine Maria. Questo nuovo elemento da luogo a diverse varianti: un
angelo puo incoronare l'anima della Vergine, raffigurata quale bambina®, oppure la stessa
funzione puo essere svolta dalla Mano divina che regge la corona vitae sopra la Vergine
morente*'; o ancora, la Vergine Maria, gia incoronata, & attesa da Cristo in cielo; in
quest'ultimo caso, pero, incomincia a trovare espressione la simbolica sponsale*.

* Dialtra parte, essendo le cinque scene relative alla vita di Maria (da sinistra: Nascita di Maria,
Annunciazione, Nativita di Cristo, Epifania, Presentazione al Tempio, Transito della Vergine) della fascia
absidale posteriori di mezzo secolo al mosaico absidale, non possono essere addotte a riprova di un senso
originariamente mariano dell'immagine absidale (cfr. SCHILLER, 4/1, p. 100; nota 140).

40 Come avviene nell'Antifonario di Priim, fine X secolo (cfr. SCHILLER, 4/2, fig. 607, testo p. 98).

I Come nel Benedizionale di Aethelwold, fine X secolo (cfr. SCHILLER, 4/2, fig. 604, testo p. 102).

*2 Cosi nel Messale St Martin di Tours, XII secolo (cfr. SCHILLER, 4/1, fig. 608, testo p. 103).

26



La Vergine Madre e la Trinita nell’iconografia cristiana

AGTOFLY S -‘PO-PI

Fig. 22 Assunzione-Incoronazione, miniatura, Messale di Stammheim, 1160 c.
(Schiller 4/2, fig. 610)

Nel Messale di Stammheim il significato sponsale ¢ ormai chiaro (fig. 22): in alto, il
Cristo Sposo, che si affaccia dall'emisfero celeste, tiene pronta nella destra la corona, mentre
con la sinistra regge un cartiglio che segue l'arco dell'emisfera e sul quale ¢ scritto: Tota
pulchra es amica mea; veni, coronaberis; nella parte centrale della composizione, invece, la
coppia Sponsus-Sponsa, stante, ¢ raffigurata all'interno di una mandorla; il Cristo-Sposo
circonda con il braccio destro le spalle della Vergine Maria®.

Compare qui, nel gesto dell'abbraccio, un'altra espressione del cerchio della pienezza.
Forse per il suo sapore immediatamente legato all'amore umano, il modulo dell'abbraccio fu
usato per un periodo relativamente breve, tuttavia, anche nell'iconografia monumentale, ha
dato luogo a opere mirabili. Nella coppia Sposo-Sposa dell'Assunzione di Cimabue nella
basilica superiore di Assisi ad esempio, 1 contorni delle due figure fuse insieme disegnano
una figura ovoidale di cui la mandorla luminosa che li circonda non fa che riprendere la
sagoma.

* Nella sinistra il Cristo regge un cartiglio sul quale compaiono le parole di Mt 5,17: Non veni solvere legem,
sed adimplere. Va osservato a proposito di questa miniatura che, accanto al tipo pit diffuso nell'area germanica
con i cappelli sciolti, la Vergine continua anche ad essere raffigurata con il capo coperto dal mantello, secondo
il suo abbigliamento tradizionale risalente al periodo paleocristiano.

27



Maria Giovanna Muz;j

La Vergine Sposa incoronata dal Cristo Sposo all'interno del cerchio celeste. Nel mosaico
absidale di S. Maria Maggiore eseguito da Jacopo Torriti, posteriore di circa un secolo
rispetto a quello di S. Maria in Trastevere, ¢ possibile verificare con chiarezza quanto cambi
la formulazione del tema quando ¢ inequivocabilmente riferito alla Vergine (fig. 23): qui il
Cristo Signore, pur essendo raffigurato in posizione frontale maestosa, condivide
pienamente con Maria il trono: infatti, non lui occupa il centro dell'abside come a S. Maria
in Trastevere, bensi la coppia Sponsus-Sponsa seduta simmetricamente rispetto all'asse
centrale evocato di proposito attraverso la fascia decorativa verticale del grande cuscino
purpureo, sul quale entrambi stanno seduti.

Fig. 23 Jacopo Torriti, Incoronazione della Vergine da parte di Cristo Sposo, mosaico abidae,
S. Maria Maggiore, Roma, 1295

Con la destra il Cristo Sposo pone sul capo di Maria un'alta corona, con la sinistra
regge un libro aperto sul quale si leggono le stesse parole che a S. Maria in Trastevere:
«Veni electa mea et ponam in te thronum meum»*. Quasi scomparso il motivo della maesta
a causa della rinuncia all'atteggiamento fisso, ieratico della personificazione della Ecclesia,
Maria, vestita qui secondo la foggia abituale della Deipara con 'ampio mantello riportato sul
capo e la cuffietta a tenere i capelli, appare quale persona viva, rivolta verso il Figlio in
atteggiamento di preghiera e di adorazione; non ¢ pit Imperatrix ma solo Sponsa.

Il trono volutamente deformato, la grande pedana emergente raffigurata in prospettiva
inversa, 1 due poggiapiedi esagonali, lo schienale in forma di lira che accompagna,
sottolineandola, la curva delle spalle dei due personaggi: tutta la struttura compositiva evoca
la figura del cerchio, nella quale lo Sposo e la Sposa si trovano effettivamente inseriti (fig.
24). Essi appaiono infatti sullo sfondo di un immenso clipeo teofanico costituito da un cielo
notturno trapunto di stelle e circondato dalla fascia smeraldina del firmamento anch'esso
trapunto di stelle. Ne conosciamo ormai il significato; ma qui il cerchio celeste € per cosi

* 11 collegamento tra Assunzione e Incoronazione & esplicitamente ricordato dall'iscrizione che corre sotto il
trono e che consiste in un'antifona della festa dell'Assunta: «Maria virgo assumpta est ad ethereum thalamum,
in quo rex regum stellato sedet solio, exaltata est sancta Dei genetrix super choros angelorum ad celestia
regna».

28



La Vergine Madre e la Trinita nell’iconografia cristiana

dire duplicato: in quello che racchiude il Cristo Signore e la Vergine Deipara quel che
appare ¢ la Nuova Creazione nella sua visibilita: 1'umanita glorificata del Verbo incarnato e
I'umanita divinizzata della Vergine; il Nuovo Adamo e la Nuova Eva; I'emisfero superiore
in cui si dispiegano a ventaglio i sette cieli dei padiglioni divini ¢ invece allusione al mondo
divino, trinitario, in quanto invisibile e al di la di tutto.

Fig. 24 Jacopo Torriti, Incoronazione della Vergine da parte di Cristo Sposo (part.)

Per circa tre secoli (XIII-XV), il modulo dell'Incoronazione della Vergine conobbe
una grandissima diffusione. Ne esistevano diverse varianti: la Vergine poteva essere
raffigurata seduta o in piedi o in ginocchio su un cuscino; l'incoronazione poteva essere
immaginata come gia avvenuta, come nel caso del Libro d'Ore di Jean sans Peur (fig. 16),
oppure venir compiuta dal Cristo Sposo o dal Padre oppure per mano delle Persone della
Trinita.

29



Maria Giovanna Muz;j

4. 11 cerchio dell'interiorita

Una fiammeggiante miniatura della meta del XVI secolo contenuta nel Libro d'Ore di
Giovanni il Pacifico, duca di Cleves® (fig. 25) e raffigurante /'Incoronazione della Vergine
da parte della Trinita ci consentira ora di accedere al senso piu profondo della figura
circolare. Osserviamola: la Vergine sta seduta in posizione frontale, con le mani giunte,
vestita di un abito celeste e di un mantello di velo leggero bianco intessuto di oro. Gli stessi
colori: celeste, bianco e oro caratterizzano le due figure isomorfe del Padre e del Figlio, tra i
quali aleggia la colomba dello Spirito, raffigurati nell'atto di posare una corona d'oro leggera
sui capelli biondi, sciolti, di Maria. L'unita cromatica che ne consegue ¢ pero
controbilanciata da uno stacco netto: i mantelli delle Persone divine sono infatti rosso
flamma. Lo stesso equilibrio tra unita e alterita viene significato attraverso la forma del
synthronon: la linea orizzontale della pedana che separerebbe in modo insuperabile le
Persone divine dalla Creatura-Sposa si interrompe infatti per seguire un percorso
semicircolare aggettante, destinato a creare lo spazio per il sedile della Vergine, la quale si
presenta cosi in posizione avanzata e ribassata rispetto al trono divino allargatosi ad
accoglierla. La piramide di luce della figura di Maria va cosi ad inserirsi tra i manti color
fuoco del Padre e del Figlio, rivelandosi finalmente come immagine speculare capovolta del
cuore di luce del braciere divino: infatti come il cuore della fiamma ¢ luce pura, incolore,
cosi qui la zona centrale tra il Padre e il Figlio ¢ luce pura, dalla quale la luce colorata irradia
in grandi aloni successivi dorati e rosseggianti46.

L

B

Fig. 25 Incoronazione della Vergine da parte della Trinita (part.), Libro d'Ore di Giovanni il Pacifico,
duca di Cleves, Vat. lat. 3768, fol 162v, Biblioteca Apostolica Vaticana, dopo il 1511

Qui il cerchio non ¢ solo la linea che avvolge cid che in esso ¢ contenuto, ma cio che
nasce dal Centro e avvolge, permea e contiene, in quanto irradia. Tale ¢ infatti il segreto del
cerchio: non essere altro che I'estensione del punto-centro dal quale si origina e scaturisce la

N

vita. Per questo motivo nell'iconografia cristiana medievale il Paradiso terrestre ¢ un

» Vat. lat. 3768, f. 162v; eseguita dopo il 1511 (cfr. G. MORELLO, Libri d'ore della Biblioteca Apostolica
Vaticana, Citta del Vaticano 1988, pp. 38, 46).
%6 La relazione ricchissima della Vergine con il simbolo della fiamma sara oggetto di un altro studio.

30



La Vergine Madre e la Trinita nell’iconografia cristiana

giardino circolare’” a significare che 1'Adamo creato & posto in una condizione di relazione
perfetta con Dio in un presente intemporale, mentre la rottura della relazione implica l'uscita
dal cerchio e l'ingresso nel tempo storico, lineare (fig. 26)**. La Redenzione verra dalla
verticale della Croce che ristabilisce 1'accesso al cerchio della relazione perfetta dell'intimita
con Dio.

Fig. 26 Fra Mauro, Il Paradiso, XV secolo

La Theotokos nel Giardino primordiale: la Creatura-Sposa in Dio

Si spiega cosi, attraverso la valenza universale dei grandi simboli cosmici, la
collocazione peculiare che [I'Oriente bizantino - il quale non conosce il modulo
dell'Incoronazione della Vergine né le forme circolari che spesso lo accompagnano - riserva
alla Theotokos nel suo specifico modulo iconografico del Giudizio Universale (fig. 27):
all'interno di uno spazio circolare collocato sopra la porta di accesso al Paradiso, come in
una sfera isolata dall'ambiente circostante, la Vergine Madre siede su un piccolo trono in
atteggiamento raccolto di preghiera, con le palme rivolte verso l'esterno; due angeli le fanno
da guardia d'onore; una vegetazione primaverile di erbe fiorite e alberi frondosi carichi di
frutta riempiono lo spazio concluso del cerchio. A volte, come in questa icona monumentale
novgorodiana, all'interno di questo spazio — ma come uno che vi sia appena entrato —
compare la figura del Buon Ladrone, il primo redento dalla Croce di Cristo.

E forse pil facile, alla fine di questo itinerario figurativo-simbolico, intuire la funzione
di questa immagine di silenzio e di pace inserita come una gemma solitaria nella
composizione complessa e drammatica del Giudizio Universale: essa ricorda, attraverso il
simbolo, che sin dall'inizio la Vergine purissima, la creatura pensata e benedetta dal Padre
«in Cristo» (Ef 1,3), siede nel Giardino originario, ovvero vive in quella relazione
interpersonale piena significata attraverso la terminologia sponsale. Da quella sfera di
pienezza non ¢ mai stata esclusa, lei stessa «giardino chiuso» (Ct 4,12) per un incontro tutto
interiore; «sposa» in questo senso di perfetta interiorita reciproca.

*" Queste considerazioni sono ispirate alla magistrale trattazione del tema del giardino fatta da Cesare Giraudo
(C, GIRAUDO, In unum corpus. Trattato mistagogico sull'eucaristia, San Paolo, Cinisello Balsamo 2001, pp.
53-70).
8 Cfr. CHAMPEAUX-STERCKX, Introduction au monde des symboles, Zodiaque 1972, pp. 76-79.

31



Maria Giovanna Muz;j

Fig. 27 La Vergine in Paradiso, part. di Giudizio Universale, icona monumentale, Novgorod,
Galleria Tret'jakov, Mosca XV secolo

5. L'Incoronazione della Vergine di Enguerrand Charonton

E che attraverso la figura circolare venga espresso il mistero dell'interiorita della
creatura al suo Creatore ne offre una formulazione straordinaria un'lncoronazione della
Vergine da parte delle Persone della Trinita, nella quale le potenzialita espressive del cerchio
raggiungono una ricchezza e un'intensita ineguagliate (fig. 28). Intendiamo parlare della pala
d'altare dipinta tra il 1453 e il 1454 da Enguerrand Charonton® per la chiesa della Certosa di
Villeneuve-les-Avignon™: essa fu oggetto di un dettagliatissimo contratto stilato dal
committente dell'opera, l'abate Jean de Montagnac, e sottoscritto dal pittore, nel quale
venivano indicati con estrema precisione sia i soggetti da raffigurare che le loro rispettive
posizioni; I'opera compiuta dimostra che il pittore vi si ¢ attenuto scrupolosamente”.

* 11 nome di questo pittore conosce diverse grafie: Charonton, Charenton o Quarton.

%% La pala — un olio di grandi dimensioni: 2,20 m di larghezza per 1,83 di altezza - fu commissionata per la
cappella funeraria di papa Innocenzo VI, fondatore di quella Certosa. Vi fu collocata nel settembre 1454 per la
festa di S. Michele.

' 1 termini del contratto datato del 24 aprile 1453 sono riportati in Ch. Sterling, Le Couronnement de la Vierge
par Enguerrand Quarton, Paris 1939. A proposito della scena dell'Incoronazione & detto: «Deve essere
rappresentato il Paradiso e in Paradiso la santa Trinita e tra il Padre e il Figlio non deve sussistere nessuna
differenza; lo Spirito Santo dev'essere mostrato in forma di colomba e davanti Nostra Signora come sembrera
meglio a Mastro Enguerrand; la Trinita deve porre la corona sul capo di Nostra Signora. Item: gli abiti devono
essere molto ricchi; quello di Nostra Signora di broccato bianco, come sembrera meglio a detto Mastro
Enguerrand; e intorno alla Santa Trinita ci devono essere Cherubini e Serafini. Item: a lato di Nostra Signora si
deve mostrare l'arcangelo Gabriele con un gran numero di altri angeli e dall'altro lato san Michele ugualmente

32



La Vergine Madre e la Trinita nell’iconografia cristiana

Fig. 28 Enguerrand Charonton, Incoronazione della Vergine da parte della Trinita, pala d'altare,
Villeneuve-les-Avignon, 1454

Il dipinto ¢ suddiviso orizzontalmente in due spazi di grandezza molto diseguale che
corrispondono a mondo celeste € mondo terreno; una striscia di cielo atmosferico quasi
incolore taglia il quadro per tutta la sua larghezza separando la zona celeste, che occupai tre
quarti dello spazio, dalla terra; grandi nuvole bianche cumuliformi temperano la durezza
quasi geometrica del passaggio tra cielo terrestre e cielo divino. Quest'ultimo, di un blu
profondo, grazie alla disposizione delle nuvole bianche che a destra e a sinistra fungono da
piedistallo agli ordini di santi in Cielo’”, assume I'aspetto di una gigantesca calotta sferica.
Ci troviamo cosi di nuovo, inaspettatamente, di fronte all'antico schema della cosmografia
simbolica sottilmente evocato (cfr. fig. 5 e 6).

Nella parte alta, il gruppo principale, di proporzioni monumentali, & costituito dalla
Prima e dalla Seconda Persona della Trinita in atto di incoronare la Vergine Maria,
raffigurata tra loro con le mani incrociate sul petto. La colomba dello Spirito, la cui parita di
importanza con le figure del Padre e del Figlio viene sottolineata attraverso le dimensioni
pit grandi del solito e l'aureola crucifera identica alla loro, «partecipa» — dettaglio
abbastanza raro - all'atto dell'incoronazione: sfiora infatti con il becco uno dei fioroni della

con un gran numero di angeli come sembrera meglio a Mastro Enguerrand. Dall'altra parte [a sin.] Giovanni
Battista con patriarchi e profeti come sembrera meglio a Mastro Enguerrand» (citato in SCHILLER 4/2, p. 151).
2 Tutte le classi sociali e tutti gli stati di vita sono rappresentati, incominciando dal papa, dall'imperatore e dal
re. La composizione si ispira ai grandi modelli tradizionali, quali il Paradiso dell'Orcagna (S. Maria Novella,
Firenze) e con la sua disposizione simmetrica evoca anche i timpani delle delle cattedrali (cfr. J. LASSAIGNE,
Le Quinzieme Siecle de Van Eyck a Botticelli, Skira, Geneve 1955, p. 70).

33



Maria Giovanna Muz;j

corona della Vergine . Per quanto riguarda la raffigurazione quasi perfettamente speculare
del Padre e del Figlio, va ricordato che il canone del cristomorfismo risale alle origini
dell'iconografia cristiana, mentre la perfetta somiglianza — 1'isomorfismo — tra i due, che
colpisce subito il riguardante, si incontra gia nei libri miniati d'Oriente e d'Occidente a
partire dal XII secolo. Anche la posizione peculiare della colomba, di cui le estremita delle
ali muovono dal centro della bocca del Padre e del Figlio a significare la spirazione a Patre
Filioque o ab utroque, ricorre in composizioni precedenti; per questo Frangois Beespflug,
nella sua acuta e innovativa analisi iconografico-teologica della pala, mette in dubbio
l'ipotesi diffusa di un influsso diretto delle conclusioni del Concilio di Firenze svoltosi
quindici anni prima sulla formula iconografica, pur rilevando che nella pala di Enguerrand
Charenton vengono sottolineati in modo particolare due aspetti del dogma trinitario: 1'unita
del Padre e del Figlio e la processione dello Spirito sicut ab uno principio™

Consideriamo ora la zona inferiore della pala, riservata al mondo terreno: essa ¢
suddivisa longitudinalmente dal lungo spaccato bruno, irregolare, della crosta terrestre in
due spazi che corrispondono a mondo terreno e mondo sotterraneo; quest'ultimo ospita, a
destra l'inferno, a sinistra il purgatorio e il limbo La terra ¢ caratterizzata da un vasto
paesaggio che, come scrive Itten, «costituisce una soprendente evocazione della Provenza
con il mare blu e le falesie dell'Estaque, il Mont Ventoux o la Montagne Sainte-Victoire»"> ;
in esso sono inserite simmetricamente le raffigurazioni fantastiche di due citta: Roma, a
sinistra, e Gerusalemme, a destra; entrambe caratterizzate dalla presenza — verso 1'esterno del
quadro - di un grande edificio sacro: a sinistra, lo spaccato dell'abside della basilica di S.
Croce a Gerusalemme, nella quale il papa Gregorio sta celebrando la Messa mentre gli
appare il Cristo della Pieta’®; a destra, un alto edificio dodecagonale cupolato preceduto da
una ripida scalinata: indicato come il Tempio, con 1 suoi dodici lati allude
inequivocabilmente alla Gerusalemme celeste.

Il Crocifisso che si erge al centro della terra, salendo fino all'oceano profondo del cielo
superiore ¢ l'unica forma che lega i due mondi. Questo Crocifisso, grandissimo se
paragonato alle case del mondo terreno e piccolissimo invece a confronto dei personaggi
celesti, vince visivamente l'incombere della separazione orizzontale tra terra e cielo,
apparendo come asse vivente del Mediatore universale tra cielo e terra. Una mediazione che
¢ anche elevazione: la croce costituisce infatti anche 1'asse di convergenza di un movimento
ascendente che, a sinistra, segue la linea delle anime che salgono dal Purgatorio attese
dall'angelo e, a destra, quella della falesia sulla quale ¢ piantata la croce; movimento
ulteriormente favorito dallo spalancarsi sul mare aperto, proprio dietro la croce, di
quell'estuario fantastico che bagna le mura delle due citta. La verticale della salvezza trova il
suo prolungamento naturale in quella sorta di corridoio luminoso che ¢ costituito dalla figura
della Vergine, giungendo in alto fino al braccio verticale della croce iscritta nell'aureola
dello Spirito.

La contrapposizione tra le due zone, inferiore e superiore ¢ netta: sotto regna la linea
retta nella dimensione orizzontale ad esprimere la condizione terrena e la vita della Chiesa
nella storia. Solo 1 due edifici sacri contengono la figura circolare: I'abside di S. Croce e
l'esterno dodecagonale del Tempio-Gerusalemme celeste, e sono poi anche le uniche
macchie di colore caldo ad indicare, come suggerisce Johannes Itten nella sua analisi,

>3 La corona della Vergine & sormontata da sette gigli d'oro: i sette doni dello Spirito Santo per Colei che &
ricolma di Spirito Santo.

>* Cfr. F. BESPFLUG, La Trinité dans l'art d'Occident, pp 130-134.

% J.ITTEN, Arte del colore, 11 Saggiatore, Milano 1983, p. 40.

% La basilica che era stata affidata ai Certosini, in occasione della loro prima fondazione romana, ¢
esplicitamente citata nel contratto. Un'icona a mosaico di provenienza bizantina — la pil antica di questo
modulo — vi ¢ tuttora custodita come reliquia.

34



La Vergine Madre e la Trinita nell’iconografia cristiana

impostata sul messaggio cromatico, che in essi gli uomini possono entrare in contatto con il
mondo divino”’.

Nella zona superiore regna invece la figura circolare, evocata nei modi piu raffinati: il
gruppo della Trinita con la Vergine appare inserito in un ampissimo cerchio delineato
inferiormente dalla grande piattaforma circolare — ellittica in prospettiva — di nuvole bianche
sulla quale si allarga il manto blu della Vergine e, lateralmente, dalle due piattaforme di
nuvole bianche, pil piccole, ugualmente circolari, che sostengono i mantelli rossi del Padre
e del Figlio. I cerchi sono dunque tre (fig. 29): il cerchio esterno che avvolge tutti i
personaggi e fuoriesce superiormente dalla composizione, ampliandone ulteriormente la
grandiosita e imprimendole un'elevazione indefinita; i due cerchi, nei quali sono incluse le
figure del Padre e del Figlio. E questi due cerchi non sono tangenti ma si intersecano,
originando una mandorla e proprio la mandorla ¢ il «luogo» della Vergine: il centro del
cerchio grande si trova esattamente sopra le mani incrociate della Vergine e i centri degli
altri due sono allineati alla stessa altezza.

Fig. 29 Enguerrand Charonton, Incoronazione della Vergine da parte della Trinita
Schema della struttura compositiva (Muz;j)

La scoperta stupefacente di questa struttura portante, manifesta e nascosta al tempo
stesso, equivale a una rivelazione di senso’t: come nel caso della Theotokos nel giardino del
Paradiso e della Incoronazione del Libro d'Ore di Giovanni il Pacifico ma con una intensita
estrema, quel che si presenta a noi attraverso il simbolo figurativo ¢ il mistero dell'inclusione
della creatura nella vita stessa di Dio «prima della creazione del mondo» (Ef 1,4): per lo
stesso motivo I'Apocalisse dice che la nuova Gerusalemme «scende dal cielo, da Dio, pronta
come una sposa adorna per il suo sposo» (Ap 21, 2). Forse trova spiegazione in questo modo
anche il dettaglio che veramente lascia senza parole rilevato da Frangois Boespflug™: tra il

77, ITTEN, Arte del colore, p. 40.

%% Non ne ho trovato l'indicazione in nessuno degli studi consultati.

» Egli lo riporta, affermando di non averne trovato menzione in alcun autore (cfr. F. B&SPFLUG, La Trinité
dans l'art d'Occident, p. 133).

35



Maria Giovanna Muz;j

pollice e il medio della mano libera (quella che non incorona) del Padre e del Figlio, sono
stati applicati sulla tela due minuscoli cuori di ferro battuto. Ci sembra che la presenza di
questi piccolissimi cuori confermi e riceva a sua volta conferma dalla struttura compositiva
della Pala: si tratta dell'affermazione, peculiare della rivelazione cristiana, che la creatura, di
cui la Vergine Maria ¢ I'esemplare purissimo, nasce dal cuore di Dio e vive nel cuore di Dio
ovvero ¢ costituita in una relazione sponsale che le consente di partecipare alla vita
intratrinitaria.

Mistero di interiorita sulla cui soglia si ¢ affacciato un san Giovanni della Croce. Nella
Romanza sull'lncarnazione, il Padre celebra il Figlio, insistendo sul fatto che egli € 1'unico
oggetto del suo amore: «Chi in nulla ti assomiglia / In me nulla troverebbe» (vv. 63-64); ma
allo stesso tempo rivela che sarebbe disposto ad amare colui che amasse il Figlio dello stesso
amore con il quale lo ama lui (vv. 71-73): «Una sposa che ti ami / Figlio mio volevo darti»
(vv. 77-78). Rispondendo, il Figlio dira a sua volta: «Sul mio braccio la farei reclinare / E
nel tuo amore ella si infiammerebbe» (vv. 95-96). Anche qui, nel linguaggio del poeta,
appare con forza che il mistero della creazione e della redenzione ¢ un mistero di interiorita
divina. Come spiega Charles André Bernard, riprendendo il pensiero di san Giovanni della
Croce: «Il Padre crea perché il Figlio sia conosciuto e amato, il Figlio si manifesta perché il
Padre sia glorificato. Creazione e incarnazione hanno dunque per origine e per fine 1'amore,
e si presentano come contenute nel misterioso spazio dell'eterno movimento di amore tra il
Padre e il Figlio, che ¢ lo Spirito Santo»®.

Come abbiamo visto lungo tutta questa esposizione, ¢ proprio quanto, nella grande arte
cristiana, viene suggerito attraverso forma e colore dall'iconografia della Vergine Madre in
rapporto alla Trinita: la creatura vive nel tempo lineare redento dalla verticale della

Incarnazione-divinizzazione ma la sua origine e la sua meta ¢ il cerchio della vita
intratrinitaria; essa esiste nel senso pieno del termine unicamente come Sposa:

«Infatti come il Padre e il Figlio

E colui che da essi procedeva

Vivono 1'uno nell'altro,

Cosi sarebbe la Sposa;

Assorbita dentro Dio,

Vivrebbe la vita di Dio» (vv. 161-166).

8 Cfr. CH.A. BERNARD, Il Dio dei mistici. Le vie dell'interiorita, San Paolo, Cinisello Balsamo 1996, pp. 486-
487.

36



