
LA VERGINE MADRE E LA TRINITÀ  
NELL'ICONOGRAFIA CRISTIANA 

Maria Giovanna Muzj* 
 

Trattare del tema della Vergine Madre in rapporto alla Trinità nell'iconografia cristiana 
significa prendere in considerazione gran parte dei soggetti in cui è presente in modo diretto 
o indiretto la Vergine Maria; in realtà, tutto il mistero cristiano è incluso in questo tema: dal 
Consiglio della creazione e della Redenzione alla Missione dello Spirito Santo e la 
divinizzazione della creatura umana1. L'impresa sembrerebbe dunque inattuabile, né avrebbe 
senso presentare un certo numero di soggetti in cui si ravvisa l'indicazione di un nesso tra la 
Vergine Madre e le Persone della Trinità scegliendoli semplicemente a caso, senza un 
criterio. Ma se deponiamo su un tavolo ideale i soggetti pertinenti e li osserviamo fissando 
l'attenzione unicamente sulle linee compositive portanti, scopriamo che essi si ripartiscono 
naturalmente in due grandi gruppi, aggregati intorno a due strutture dominanti, costruite una 
intorno alla linea verticale, l'altra intorno al cerchio. All'interno di questi due gruppi che 
corrispondono, come vedremo, ai due poli contenutistici fondamentali del rapporto tra la 
Vergine e le Persone della Trinità, noi sceglieremo alcuni esempi particolarmente 
significativi attingendo al patrimonio figurativo d'Oriente e d'Occidente2.  

 
1. La verticale: la Vergine-Madre sulla verticale dell'Incarnazione-divinizzazione 

Nell'iconografia cristiana, il primo grande «luogo» simbolico nel quale si incontrano la 
Vergine Maria e le Persone della Trinità è la verticale immaginaria che va dal Consiglio 
della Redenzione, fino all'Assunzione in cielo della Vergine Madre; ovvero quel percorso di 
discesa-ascesa che è espressione del movimento della Redenzione: discesa dell'Incarnazione, 
risalita della divinizzazione. 

I misteri della storia della Salvezza 

Il primo atto della Storia della salvezza in cui è presente la Vergine insieme alla 
Trinità è il momento metastorico del Consiglio della Redenzione intrinsecamente connesso 
alla Missione di Gabriele presso la Vergine: l'intervento delle tre Persone può essere 
rappresentato in modo esplicito come si vede nel codice bizantino di Giacomo 
Kokkinobaphos del XII secolo: qui la Missione di Gabriele presso Maria legata al Consiglio 

della Redenzione. Il miniatore rappresenta tre giovani imberbi identici, seduti su un unico 
trono gemmato dallo schienale dritto; accanto al trono cherubini e serafini; dietro, le schiere 
degli angeli; sotto, l'arcangelo Gabriele, prima in atto di ricevere l'ordine, poi nel momento 
in cui vola via, scendendo verso la terra; anche se nella miniatura non compare, perché è 
rappresentata a parte nella scena dell'Annunciazione, è chiaro che la Vergine è il termine 
della discesa dell'angelo3.  

Anche nell'iconografia dell'Annunciazione l'intervento delle Persone della Trinità può 
essere esplicitato. Avviene così in Oriente nel caso dell'icona monumentale 
dell'Annunciazione detta di Ust'jug del XII secolo (fig. 1), in cui la dimensione trinitaria 
                                                           
* Pubblicato in De Trinitatis Misterio et Maria, Acta Congressus mariologici-mariani internationalis in 

civitate Romae anno 2000 celebrati, Pont. Academia Mariana Internationalis, Città del Vaticano 2004, pp. 463-
518. Testo riveduto e corretto dall'autore (luglio 2020). 
** Dedico questo studio alla memoria di mia madre richiamata dal Signore nel giorno dell'Assunzione della 
Vergine. 
1 Commentata in M. G. MUZJ, "Immagini di Dio Padre nell'arte cristiana. Aspetti problematici",  Theotokos VII 
(1999), p. 651). 
2 Sul linguaggio simbolico e l'iconografia cristiana: http://www.amicidipadrebernard.org/la-parola-
nellimmagine/articoli-linguaggio-simbolico-espressione-figurativa/ 
3 Commentata in M.G. Muzj, «Immagini di Dio Padre nell'arte cristiana. Aspetti problematici», Theotokos VII 
(1999), 651.  



Maria Giovanna Muzj 

 2  

dell'evento è sottolineata dalla presenza in alto nella lunetta della figura dell'Antico dei 
giorni il cui trono è sorretto dai serafini4.  

 

 
 
Fig. 1 Annunciazione di Ust'jug, icona monumentale, Novgorod, Gall. Tretjakov, Mosca, fine XII secolo 
 

                                                           
4 Va notato che con la figura dell'Antico dei giorni l'iconografo non intendeva raffigurare il Padre per sé, ma 
indicarlo indirettamente attraverso una delle figure teofaniche del Verbo, rimanendo così fedele al principio del 
cristomorfismo (cfr. M.G. MUZJ, «Immagini di Dio Padre... », 637-638).  



La Vergine Madre e la Trinità nell’iconografia cristiana 
 

 3 

Dalla mano dell'Antiquus dierum un raggio, simbolo della discesa dello Spirito Santo, 
si dirige verso il seno della Vergine, davanti al quale compare l'Emmanuele. Si può dire che 
questa composizione illustri il testo estremamente denso di sant'Andrea di Creta entrato 
nell'ufficiatura liturgica: «Ineffabile è la natura di questo annientamento; ineffabile è il modo 
di questa concezione. Un angelo fa da servitore a questa meraviglia: il seno di una Vergine 
riceve il Figlio; lo Spirito Santo la ricopre della sua ombra; il Padre dall'alto dei cieli si 
compiace e questa unione si compie secondo una comune volontà»5. A partire dal XIII 
secolo, anche in Occidente la figura del Padre può comparire nella scena dell'Annunciazione 
come avviene a Roma a S. Maria Maggiore o a S. Maria in Trastevere. 

La scena della Crocifissione appartiene per la sua stessa struttura ai luoghi simbolici 
della verticale della salvezza, e non è necessaria la raffigurazione di tutte e tre le Persone 
divine perché si possa parlare di un rapporto stretto della Vergine Madre con il mistero 
trinitario; infatti qui, è lo stesso «stare» della Vergine Madre, parallelo allo stare verticale 
della Croce, che significa la sua adesione totale al divino movimento della salvezza (fig. 2). 
E si comprende allora perché il venir meno in Occidente, verso la fine del Medioevo6, di 
questa stazione eretta, ad esprimere l'invasione della sofferenza, diminuisca la forza 
simbolica contenuta nella postura eretta: «Stabat Mater».  

 

 
 

Fig. 2 Crocifissione, affresco, S. Maria Antiqua, Roma, VIII secolo (Wilpert) 

                                                           
5 Vespri solenni bizantini della festa dell'Annunciazione; citato in M.G. MUZJ, Trasfigurazione, Edizioni 
Paoline, Milano 1987, pp. 105-106. 
6 I primi esempi sono della metà del XII secolo, ma la nuova postura si impone un secolo dopo (cfr. G. 
SCHILLER, Ikonographie der christlichen Kunst, G�tersloh Verlag, 1980, vol. II, figg. 505-508; d'ora in poi 
SCHILLER).   



Maria Giovanna Muzj 

 4  

La verticale è perfettamente esplicita nelle più antiche raffigurazioni dell'Ascensione e 
della Pentecoste. Un esempio estremamente interessante è quello di un'ampolla palestinese 
del VI secolo7 che rappresenta in un'unica scena gli eventi dell'Ascensione e della 
Pentecoste8 (fig. 3): in alto, all'interno di una mandorla sostenuta da quattro angeli, è 
raffigurato il Signore glorificato seduto in trono con in mano un libro segnato dalla croce; 
dalla parte inferiore della mandorla esce, tra raggi di luce, la Mano di Dio aperta verso il 
basso; sotto di essa la colomba dello Spirito scende verticalmente su Maria, in piedi in 
postura di Orante, al centro degli Apostoli. Anche nella miniatura siriaca della Pentecoste 
appartenente al codice di Rabbula (547) la Vergine Madre sta al centro della zona inferiore, 
inquadrata dai due gruppi di Apostoli, esattamente sulla verticale della colomba dello 
Spirito; una collocazione che conserva in molte composizioni latine dello stesso soggetto. 

 

 
 

Fig. 3 Ascensione-Pentecoste, Ampolla di Monza n. 10, argento, Tesoro del Duomo di Monza, VI 
secolo 

 
Analogamente, nei diversi moduli dell'iconografia della Dormizione o Assunzione che 

fa la sua comparsa nel X secolo in Oriente come in Occidente, la figura della Vergine 
                                                           
7 È l'ampolla di Monza n. 10; descritta in A. GRABAR, Ampoules de Terre Sainte, Klincksieck, Paris 1958, pp. 
26-27.   
8 La fusione dei due eventi rispecchia con molta probabilità il primitivo uso liturgico palestinese di celebrare 
l'Ascensione alla chiusura della cinquantina pasquale, a conclusione di quell'unico giorno prolungato in cui si 
celebrava la Risurrezione-Glorificazione e il conseguente dono di partecipazione alla vita trinitaria. 



La Vergine Madre e la Trinità nell’iconografia cristiana 
 

 5 

occupa sempre quel centro che, sulla terra, si trova simbolicamente all'estremità della linea 
di discesa-ascesa della Redenzione e che è riflesso vivente del Centro celeste: giunta alla 
fine della sua vita, Maria non può che ripercorrere lo stesso tragitto di risalita già percorso 
dal Figlio incarnato, morto, risorto e asceso al cielo e dunque la verticale della Croce, 
rivelazione dell'asse cosmico spirituale che regge il mondo. Nel modulo orientale 
diffusissimo in Occidente, alla linea orizzontale fortemente centrata della Madre giacente si 
contrappone ad angolo retto la verticale dell'apparizione teofanica del Figlio venuto a 
prendere la Madre sua (fig. 4).  

 

 
 

Fig. 4 Dormizione, icona, Teofane il Greco, Galleria Tretjakov, Mosca, 1392 
 
Ma l'Occidente vi introduce diverse varianti: la piccola figura bianca dell'anima della 

Vergine invece di essere portata in cielo dal Figlio può esserlo dagli angeli,  oppure,  a 
partire dalla metà del XII secolo, può essere significata esplicitamente l'assunzione della 
Vergine Madre con il corpo9.  

 

                                                           
9 Il primo esempio è quello di Cabestany nei Pirenei orientali (cfr. SCHILLER, vol. 4/2, fig. 642). 



Maria Giovanna Muzj 

 6  

 
 

Fig. 5 Assunzione, capitello, Museo Rolin, Autun, Francia, 1130 c. 
 
Ma la valenza simbolica di questo percorso è manifestato in modo insuperabile 

nell'Assunzione scolpita su un capitello della basilica romanica di Autun (XI secolo), nel 
quale viene messo in risalto il movimento di passaggio che la Vergine Madre compie dal 
mondo terreno al mondo celeste (fig. 5): il passaggio della creatura dalla propria dimensione 
alla sfera divina – dal cubo al cerchio - si realizza infatti sempre e necessariamente lungo la 
verticale della Croce, come risulta particolarmente chiaro nell'altare d'oro romanico di 
Lijsberg (fig. 6): se sovrapponiamo idealmente le due opere, ci troviamo di fronte alla più 
chiara espressione della cosmografia simbolica cristiana. 



La Vergine Madre e la Trinità nell’iconografia cristiana 
 

 7 

 
 

Fig. 6 Altare di Lisbjerg, rame dorato, Museo Nazionale, Copenhagen, 1140 c. 
 



Maria Giovanna Muzj 

 8  

La Vergine Madre con il Bambino in posizione assiale 

Si comprenderà meglio allora perché il modulo iconografico più antico della Vergine 
Madre con il Bambino che si incontra,  a partire dal V secolo10, nella zona del santuario 
ovvero nello spazio teofanico dell'edificio ecclesiale, sia quello in cui la Vergine, seduta o in 
piedi, tiene il Bambino davanti a sé, entrambi essendo ritratti frontalmente e in posizione 
assiale. Questo modulo che si ripete innumerevoli volte nelle absidi o sulle facciate delle 
chiese cristiane, in Oriente come in Occidente, oltre che dall'assialità e dalla frontalità e 
grazie ad esse è caratterizzato dal «silenzio degli affetti»: Non viene espresso nessuno 
scambio affettivo tra la Madre e il Bambino: la Madre non compie nessun'azione, se non 
quella di presentare al mondo il figlio, Gesù; ma diventa con la verticalità della sua stessa 
figura evocazione e amplificazione di quell'asse vivente di mediazione tra la terra e il Cielo 
che è il Bambino11. L'esempio più antico pervenutoci è quello dell'abside di Parenzo (Pore�) 
(fig. 7), ma si tratta del modulo iconografico mariano più diffuso durante tutto il Medioevo, 
in Oriente come in Occidente: ne abbiamo un bellissimo esempio nell'altare d'oro di Lisbjerg 
(fig. 8) dove la connessione della verticale della Deipara con l'asse cosmico vivente della 
Croce è resa manifesta in modo forse insuperabile. 

 
 

 
 

Fig. 7 Vergine in trono con il Bambino, mosaico absidale (part.), duomo di Parenzo (Pore�), VI sec. 

                                                           
10 Il più antico mosaico absidale in cui compare la Vergine Madre con il Bambino è quello di Parenzo, VI 
secolo ma sappiamo che tale soggetto compariva già in absidi del V secolo (cfr. M.TH. THÉREL, Le triomphe de 

la Vierge-Eglise, CNRS, Paris 1984, p. 40).   
11 M.G. MUZJ, «Il linguaggio catechetico dell'iconografia mariana», in Il posto di Maria nella nuova 

evangelizzazione, Roma 1992, pp. 215-22. 



La Vergine Madre e la Trinità nell’iconografia cristiana 
 

 9 

 
 

Fig. 8 Altare di Lisbjerg (part.) 
 
E anche quando la Vergine, stante o seduta, regge il Bambino su un braccio in 

posizione laterale, entrambi conservando la posizione eretta senza dunque esprimere alcuno 
scambio affettivo, la valenza di significato rimane la stessa: il primo esempio monumentale, 
del VII secolo, è quello dell'abside della Panagia Angeloktistos a Kiti, Cipro (fig. 9) e 
durante tutto il Medioevo le composizioni di questo tipo sono molteplici sia in Oriente che 
in Occidente. 



Maria Giovanna Muzj 

 10  

 
 
Fig. 9 Vergine stante (Hodigitria) con il Bambino tra due angeli, mosaico absidale, S. Maria 

Angeloktistos, Kiti (Cipro), VII secolo 
 

La riapertura dei cieli. Si illumina così l'interpretazione della visione di Giacobbe 
tradizionalmente riferita alla figura di Maria; e si illuminano anche le invocazioni delle 
litanie lauretane che riprendono in un linguaggio poetico la figura della scala nel suo 
equivalente simbolico che è la torre: Turris davidica, Turris eburnea. Questo schema 
spaziale che esprime in categorie antropologiche il movimento della salvezza avvenuto 
attraverso la discesa e poi l'ascesa del Verbo incarnato è presente in innumerevoli testi della 
Scrittura e della Tradizione cristiana12; ad esso è intimamente legato l'evento simbolico della 
riapertura dei cieli, esito e sigillo del ristabilimento della comunicazione tra Cielo e Terra: i 
Cieli si aprono al momento della Natività, del Battesimo, della Trasfigurazione, 
dell'Ascensione-glorificazione del Signore Gesù; nella Pentecoste vento e fiamma dal cielo 
segnano l'inizio del fluire perenne della vita dall'alto, per questo i Cieli si aprono davanti agli 
occhi del martire Stefano. Nell'iconografia assiale della Deipara con il Bambino, la 
riapertura dei Cieli  riceve esplicitazioni diverse: la Mano divina (del Padre) esce 
dall'emisfera celeste reggendo una corona destinata al Figlio13 oppure il Cielo stesso si apre 
e ne scendono raggi di luce14, accentuando così la valenza trinitaria della scena. E si 
comprende meglio il motivo per cui nel caso di questi moduli assiali, come è stato già 
osservato a proposito della scena della Crocifissione, non sia necessario che venga tradotta 
in immagine la presenza di tutte e tre le Persone della Trinità perché si possa parlare di una 
dimensione trinitaria. 

Il mosaico di Nicea: la visibilità di Dio nel Verbo incarnato grazie alla Theotokos. È esistita 
tuttavia un'opera sfortunatamente andata distrutta all'inizio del '900, ma della quale sono 
rimaste le riproduzioni fotografiche, in cui la connessione tra l'assialità e il tema trinitario 
era mirabilmente esplicitata: si tratta del mosaico che ornava l'abside della chiesa della 

                                                           
12 Cfr. J. DANIELOU, Théologie du judéo-christianisme, Paris 1958, pp. 287-298. 
13 Così avviene per esempio a Parenzo (Pore� ) (fig. 7 ). 
14 Come avviene nel caso di un'icona ad encausto del VI s. conservata nel monastero di S. Caterina al Sinai: La 

Vergine tra S. Teodoro e S. Giorgio. 



La Vergine Madre e la Trinità nell’iconografia cristiana 
 

 11 

Dormizione di Nicea, di cui la decorazione interna fu rifatta all'inizio del IX secolo, dopo il 
Concilio del 787 (fig. 10).  

 

 
 
Fig. 10 Vergine stante con il Bambino, mosaico absidale, chiesa della Dormizione, Nicea, IX secolo 

(fotografia prima della distruzione) 
 
Guardando questa composizione salta all'occhio che la verticale della Deipara, in piedi 

su un piccolo palco con il Bambino divino perfettamente nell'asse, si prolunga idealmente 
nel ramo centrale di una triade di raggi che fuoriescono dal padiglione del Cielo; in questo 
stesso raggio centrale, nel punto in cui i tre raggi si congiungono compare la Mano del 
Padre. L'iscrizione che corre a semicerchio intorno all'emisfero celeste è tratta dal Sal 110,3: 
ek gastròs pro eôsphorou gegenèka se («dal seno prima dell'aurora io ti ho generato»). Sulle 
ricadute dell'arco del santuario compaiono quattro arcangeli, identificati dai loro nomi quali 
rappresentanti degli ordini angelici che evocano la forza: Dominazioni, Potestà, Virtù, 
Potenze; essi contemplano e glorificano il Trono dalla chiara valenza trinitaria15 raffigurato 
sopra di loro, al centro della volta (fig. 11). Il mosaico di Nicea suggeriva dunque il mistero 
della Trinità e la processione del Figlio dal Padre e evocava le due nascite, nell'eternità e nel 
tempo, della Seconda Persona.  

Per intendere bene il significato della figura della Theotokos in questo contesto 
bisogna rifarsi all'analisi fondamentale di André Grabar16, per il quale il grande tema sotteso 
al programma iconografico del santuario è quello della visione di Dio: visione puramente 

                                                           
15 Sul trono sta il libro del vangelo e la croce, come pure la colomba; non si tratta del trono dell'Etimasia. 
16 L'analisi è contenuta in A. GRABAR, L'iconoclasme byzantin, Flammarion, Paris 1984, pp. 262-269. Ad essa 
attingiamo per questo paragrafo. 



Maria Giovanna Muzj 

 12  

spirituale propria degli angeli, visione mediata dalla corporeità che è frutto dell'assunzione 
del corpo da parte della seconda Persona della Trinità  nella teofania storica 
dell'Incarnazione. La parità tra gli uomini e gli angeli venuta così ad instaurarsi costituisce 
uno dei principali temi di riflessione dell'ultimo periodo della lotta contro l'iconoclasmo e 
spiega anche l'ulteriore sottolineatura dell'importanza attribuita alla figura della Vergine, 
poiché la nuova dignità degli uomini isoaggelloi «pari agli angeli» incomincia nel momento 
del concepimento del Verbo nel grembo della Vergine Madre17.  

 

 
 

Fig. 11 Trono trinitario 
 

 

2. Verticale e cerchio combinati: la Deipara Regina nel cerchio della Trinità 

Dopo aver illustrato il senso generale della dominante verticale nei moduli 
iconografici mariani in rapporto al mistero della Trinità, l'analisi di una miniatura della 
scuola di Winchester eseguita all'inizio dell'XI secolo per illustrare l'ufficiatura della festa 
della Trinità (Officium Trinitatis), ci consentirà ora di fare il passaggio alla figura circolare: 

                                                           
17 Cfr. A. GRABAR, L'iconoclasme byzantin, p. 263. 



La Vergine Madre e la Trinità nell’iconografia cristiana 
 

 13 

in essa si riscontra infatti la presenza simultanea della verticale e del cerchio (fig. 12). La 
miniatura, poco conosciuta e di estremo interesse anche per la sua complessità, è stata  
oggetto di un magistrale studio di Ernst Kantorowicz, sul quale ci appoggeremo18.  

La composizione è caratterizzata dalla presenza di un grande anello,  simbolo del 
cielo, che si sovrappone a una cornice rettangolare, simbolo della terra o del tempo storico. 
Lo spazio all'interno del cerchio è occupato in buona parte da due figure maschili pressoché 
identiche che sono quelle del Padre e del Figlio, raffigurati seguendo il canone del 
cristomorfismo; entrambi hanno nimbo crucifero, tengono in mano un libro e sono rivolti 
uno verso l'altro in animata conversazione. Il Figlio, seduto alla destra del Padre secondo il 
Salmo 109: Sede a dextris meis, occupa il centro del cerchio; alla sua destra compare la 
Vergine Maria stante, con il Bambino sul braccio sinistro e rivolta verso le due Persone della 
Trinità; ha il capo velato e porta una corona che fa quasi da nido alla colomba dello Spirito 
Santo anch'essa provvista di aureola crucifera. Il Bambino, raffigurato come un ragazzo di 8-
10 anni, è rivolto anche lui verso il centro; ha una piccola aureola crucifera, regge il libro 
aperto e tiene la destra nel gesto oratorio ad indicare la sua partecipazione alla conversazione 
delle due Persone divine. Il trono comune del Padre e del Figlio è costituito dal firmamento; 
per questo motivo qui, come nell'anello esterno, compaiono dei circoletti, figura delle stelle. 
I piedi del Figlio posano su una figura incatenata che sta rannicchiata a cavallo dell'anello, 
quella di Lucifero, sotto al quale  si spalancano le fauci del mostro infernale informe. Si 
passa così alla zona che appartiene al rettangolo terrestre, nei cui angoli inferiori compaiono 
altre due figure facenti parte dello stesso mondo sotterraneo: Ario a sinistra e Giuda a destra, 
entrambi nudi e con i piedi nei ceppi19. 

Il nucleo dell'immagine nel suo insieme è costituito senza dubbio dai due personaggi 
seduti in trono: il Padre e il Figlio, ed è evidente che il gruppo di Maria con la colomba e il 
Bambino è stato aggiunto alle altre due figure senza una connessione interna originaria, 
anche se poi l'artista è riuscito magnificamente a collegare i due gruppi, facendo interloquire 
il Bambino con le due figure sedute in trono mentre la Madre ascolta attentamente; solo la 
colomba dello Spirito Santo, girata verso l'esterno in corrispondenza con il capo del 
Bambino, appare estranea al movimento comunicativo, anche se è chiaro che costituisce 
visivamente un'unità con quella della Vergine Madre20. Come si spiega la presenza 
simultanea di tanti diversi elementi enigmatici nella composizione di Winchester? Ernst 
Kantorowicz è riuscito a mostrarne l'origine a partire dall'ambiente in cui è stata ideata e 
dalle sue fonti dirette.  

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
18 Miniatura contenuta nel manoscritto degli Officia del New Minster, Scuola di Winchester (1023-1035). Cfr. 
E.H. KANTOROWICZ, «The Quinity of Winchester», in Selected Studies, J.J. Augustin Publishers – Locust 
Valley, New York 1965, pp. 100-120 (d'ora in poi KANTOROWICZ). 
19 Giuda regge un bastone con l'estremità ripiegata a uncino, forse riferimento alla sua mancata funzione di 
apostolo-pastore (cfr. KANTOROWICZ, p.101). 
20 Si potrebbe ravvisare qui l'eco di una concezione originaria dell'area siriaca e attestata da san Girolamo, 
secondo la quale lo Spirito Santo, la santa Ruah, era detto la «Madre di Cristo»; ma è poco probabile che una 
simile nozione, seppure conosciuta attraverso le Esposizioni sui profeti di san Girolamo, potesse influenzare 
l'espressione iconografica al tempo in cui la miniatura fu eseguita (cfr. KANTOROWICZ, p. 103).  



Maria Giovanna Muzj 

 14  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Fig. 12 La Trinità, miniatura dell'Officium Trinitatis, Cotton ms Titus D XXVII, fol 75v, British Museum, 

Londra 
 



La Vergine Madre e la Trinità nell’iconografia cristiana 
 

 15 

La duplicazione della figura della Seconda Persona. In primo luogo per quanto riguarda la 
coppia Padre-Figlio, l'ideatore della figura si è ispirato a un modello ben noto che si trova 
nel Salterio di Utrecht quale illustrazione del Salmo 109: Dixit Dominus Domino meo. In 
quel caso, tuttavia, quel che viene significato non è il mistero della Trinità ma le due nature 
di Cristo, per cui le due figure, giovani e imberbi, si riferiscono entrambe alla Seconda 
Persona: il Cristo secundum quod Deus e il Cristo secundum quod homo

21. Tuttavia, nel caso 
della nostra miniatura connessa con l'ufficio della Trinità non si tratta di rappresentare il 
Salmo 109 bensì il mistero della Trinità; ora, all'inizio dell'XI secolo, in Occidente, la 
raffigurazione della Trinità è ancora un tema relativamente nuovo e inusuale22. Il miniatore 
di Winchester, con ogni verosimiglianza un monaco teologo, deve dunque attingere a quello 
che gli è familiare: prende così l'illustrazione del Sal 109 e trasforma la figura duplicata del 
Figlio in quelle del Padre e del Figlio.  

La colomba sul capo della Vergine. A questo punto basterebbe aggiungere una colomba per 
avere una Trinità, ma il miniatore deve considerarlo insufficiente, perché con la sola 
addizione della colomba ai due personaggi, egli ignorerebbe il Cristo secundum 

humanitatem richiesto da una glossa di san Girolamo al Salmo 109; ricorre così 
all'espediente di rappresentare la natura umana  raffigurando l'Incarnazione stessa attraverso 
il gruppo unitario della Vergine con il Bambino e la colomba dello Spirito; anche qui, però, 
iconograficamente non ha inventare, perché tale gruppo è ugualmente presente nel Salterio 
di Utrecht, dove si incontra in corrispondenza con le formule liturgiche del Gloria e del 
Credo in cui si allude al Salmo 109 e alla condivisione del trono paterno da parte del Figlio23 
e dove la Vergine Madre compare in piedi accanto al trono di Dio con la colomba posata 
sulla testa e il Bambino-fanciullo in braccio, proprio come accade nella miniatura di 
Winchester. La quasi-fusione delle figure della Vergine Madre e della colomba dello Spirito 
si riferisce dunque al mistero dell'Incarnazione e la strana posizione della colomba che volge 
le spalle alla Sacra Conversazione, non potendo voler significare una sua indifferenza a quel 
che accade tra le altre due Persone divine, si spiega  come legata a quella del Bambino verso 
il quale è rivolta24. Nelle due grandi figure divine della miniatura bisogna dunque ravvisare 
il Padre e il Figlio secundum divinitatem, il Christus Deus; questi però va insieme con il 
Bambino Jesus homo nelle braccia di Maria: insieme formano una Persona, il Cristo divino e 
incarnato, cioè il Salvatore «completo» secundum divinitatem e secundum humanitatem. 

 

I «nemici» e il Consiglio della Redenzione. Sempre attraverso il riferimento al Salmo 109 si 
spiega anche la presenza del terzo gruppo di figure: Lucifero, Ario e Giuda, i «nemici» che 

                                                           
21 La duplicazione della Seconda Persona della Trinità, rara nell'iconografia occidentale e molto frequente in 
quella orientale posteriore (nelle composizioni relative alla Sacra Liturgia, il Figlio appare come Colui che 
offre e come Colui che viene offerto ) era stata adottata dal maestro del salterio di Utrecht come pure da quello 
degli Officia di Winchester  (cfr. KANTOROWICZ, p. 117).  
22 Nei manoscritti bizantini si incontrano già Trinità antropomorfiche, ispirate al tipo del synthronismos diffuso 
nel mondo orientale attraverso l'iconografia imperiale, ma si trattava di un modulo ancora quasi sconosciuto in 
Occidente e del quale non esistevano antecedenti (cfr. M.G. MUZJ, «Immagini di Dio Padre…», 643). 
23 Precisamente le miniature che illustrano il versetto qui sedes ad dexteram Patris del Gloria e Ascendit ad 

coelos, sedet ad dexteram Dei Patris del Credo. Anche in queste, i personaggi sono cinque: infatti, nel caso del 
Gloria oltre al Padre seduto in trono, a Maria con il Bambino e la colomba, c'è l'Agnello apocalittico che 
rappresenta il Cristo secundum quod Deus; mentre nell'illustrazione del Credo compare il Trono vuoto con il 
cuscino imperiale, simbolo a sua volta del Cristo divino. In altre parole, attraverso i simboli apocalittici 
dell'Agnello e del Trono, sembra essere indicata la divinitas Christi, mentre la humanitas Christi è raffigurata 
in entrambi i casi dal Bambino Gesù in braccio alla Madre (cfr. Kantorowicz, p. 109). 
24 Kantorowicz ne offre l'evidenza, partendo dall'analisi di composizioni in cui la colomba occupa posizioni 
analoghe: nel Salterio di Utrecht se il Bambino è sul braccio destro della Madre, la colomba viene da destra 
(Gloria), se sul braccio sinistro, la colomba viene da sinistra (Credo);  nell'Annunciazione del Salterio 
bizantino Chludov (IX secolo), la colomba sta nella stessa posizione della miniatura di Winchester: appollaiata 
sulla testa della Vergine e proveniente dalla destra (cfr. KANTOROWICZ, fig. 17, tav. 29). 



Maria Giovanna Muzj 

 16  

fungono da sgabello ai piedi del Figlio25, tutti e tre accomunabili da una comprensione errata 
del mistero dell'Incarnazione-Redenzione: Ario e Giuda sono però personaggi terreni, storici 
e si trovano dunque nella zona del quadrilatero terrestre;  Lucifero, in quanto creatura 
spirituale creata partecipe della prossimità con Dio, è raffigurato ancora in parte all'interno 
del cerchio divino. La presenza di questi tre personaggi induce a sua volta a ritenere che il 
contenuto della conversazione tra il Padre e il Figlio sia quello del Consiglio della 
Redenzione: il senso della composizione consisterebbe allora nella presentazione 
simultanea, da una parte della decisione metastorica di operare la Redenzione dell'uomo 
attraverso l'Incarnazione della Seconda Persona, dall'altra, degli attori della sua realizzazione 
storica: Jesus homo e la Vergine Maria, nello Spirito Santo; significativamente la Vergine, 
accompagnando il movimento del figlio, è leggermente rivolta verso il centro dove sono le 
due Persone divine; la sua straordinaria espressione di ascolto attento esprime al contempo la 
sua comunicazione con le Persone stesse e il suo coinvolgimento in ciò che stanno dicendo: 
di che cosa possono parlare il Padre e il Figlio secundum divinitatem, nonché il Bambino, lo 
Jesus homo – il quale come si è detto partecipa alla conversazione - se non dell'Incarnazione 
e della creatura, sposa e madre, cui verrà chiesto un libero assenso? In questo senso, nel caso 
della miniatura di Winchester più che parlare di una Trinità, si dovrebbe parlare di un 
Consiglio della Redenzione  particolarmente complesso, nel quale coesistono dimensione 
intemporale e dimensione storica del Progetto divino della salvezza e sono presenti anche i 
diversi tipi di opposizione che esso incontra nel mondo della storia. 

È dunque ormai ben chiaro che in questa miniatura «teologica» la presenza della 
Vergine accanto alle figure del Padre e del Figlio è strettamente connessa con la 
significazione del mistero dell'Incarnazione. Ritroviamo così quella legge relativa 
all'iconografia mariana che è stata evidenziata da Grabar: il Medioevo cristiano fa ricorso 
alla figura di Maria ogni volta che vuol fare riferimento al mistero dell'Incarnazione. Lo 
Studioso, per il quale essa costituisce il punto d'arrivo di innumerevoli analisi iconografiche, 
scrive: «L'iconografia della Madre di Dio ha per oggetto principale, e mai esaurito, 
l'apparizione sulla terra del Dio incarnato. [...] Non sarebbe dunque affatto paradossale 
affermare che l'iconografia medievale della parusia è prima di tutto l'iconografia 
mariologica, o inversamente, che l'iconografia mariologica è essenzialmente un'iconografia 
della parusia. Qui sta la grande invenzione degli iconografia cristiani della fine 
dell'antichità»26. 

Il cerchio e la corona. Ma nella miniatura di Winchester la figura della Vergine Madre si 
trova inclusa nel cerchio divino ed è incoronata. Fermiamoci allora sul significato della 
presenza di queste due figure circolari: il grande anello punteggiato di stelle che include le 
figure divine e quella della Deipara, il piccolo anello della corona sul capo della Vergine. 
Per guardare con sguardo giusto il grande anello, bisogna  riuscire a vederlo come oculus, 
cioè come finestra rotonda aperta sul cielo intelligibile ovvero sulle realtà celesti: così è da 
intendere l'oculus del Pantheon (fig. 13) come pure quello della visione apocalittica della 
porta di S. Sabina a Roma (fig. 14) o quelli che ricorrono nelle visioni delle Apocalissi 
mozarabiche del Beatus di Liebana; così vanno guardate tutte le raffigurazioni contenute 
nelle cupole delle chiese d'Oriente (fig. 15)27: la linea circolare della base corrisponde alla 
                                                           
25 La presenza di Lucifero è legata alla sostituzione di inimici con Nemico e alla interpretazione occasionale di 
Sal 109,3 dove lucifero (ante luciferum genui te) non è inteso come nome della stella del mattino ma come 
nome proprio di Lucifero. La presenza di Ario è invece da collegare con il fatto che il Salmo 109 è stato al 
centro delle discussioni con gli ariani ed è richiamata anche da una glossa di Girolamo al medesimo Salmo 109 
(PL 70, 794 A). Giuda poi a volte negli scritti dei teologi medievali è abbinato a Ario  (cfr. KANTOROWICZ, pp. 
111-112). 
26 A. GRABAR, L'iconographie de la Parousie, 1967, pp. 120-122; citato in M.G. MUZJ, Visione e presenza, La 
Casa di Matriona, Milano 1995, p. 101. 
27 Significativamente per la sua funzione di memoria monumentale della Chiesa unita, proprio a Roma, sulla 
volta della cappella di S. Zenone nella chiesa di S. Prassede ricostruita da Pasquale I (822), si incontra uno dei 



La Vergine Madre e la Trinità nell’iconografia cristiana 
 

 17 

linea dell'orizzonte e tutto quanto è contenuto all'interno è apparizione o evocazione del 
mondo divino. Seguendo la cosmografia simbolica del mondo antico e medievale, il cerchio 
– traduzione grafica dell'emisfera celeste – è il «luogo» dove Dio appare, in quanto abita in 
una dimensione altra da quella della realtà terrena; per questa via, il cerchio diventa simbolo 
delle realtà eterne, perfette, divine. Quel che noi vediamo raffigurato all'interno del cerchio 
celeste è dunque una «visione» di quel che avviene nel Cielo intelligibile o spirituale. 

 

 
 

Fig. 13 Giovanni Paolo Pannini, Il Pantheon 
Washington, National Gallery of Arts, 1740 c. 

 

                                                                                                                                                                                              
più antichi esempi del nuovo programma iconografico che diventerà caratteristico degli edifici ecclesiali 
dell'Oriente bizantino e di cui la figura del Pantocrator costituisce sommità e centro.  



Maria Giovanna Muzj 

 18  

 
 

Fig. 14 Teofania neotestamentaria, porta lignea, S. Sabina, Roma, 430 c. 
 
La figura circolare si ripresenta in quella corona che accompagna le diversi situazioni 

umane in cui viene sperimentata una pienitudine di vita a significarne la dimensione 

trascendente: che ciò avvenga nell'amore umano o nella vita senza fine dell'aldilà, nella 
detenzione del potere o nella vittoria sul nemico28. La grande corona, certo di metallo 
prezioso, che nella miniatura di Winchester rimane come innaturalmente sospesa all'altezza 
della fronte della Vergine è così la corona regale che da diversi secoli era andata a 
magnificare il capo della Vergine Madre sia in Oriente che in Occidente: Maria è Regina, in 
quanto Madre del Verbo incarnato.  

Ma la Vergine può portare anche un altro tipo di corona e la sua inclusione nel cerchio 
divino può possedere anche un'altra valenza. 

                                                           
28 Il simbolismo della corona è legato a tre fattori principali: collocazione, forma, materiale. L'esser posta sul 
capo le conferisce un valore di sovra-eminenza; non solo condivide i valori della testa, sommità del corpo 
umano, ma anche i valori di ciò che sovrasta la testa stessa: quale dono venuto dall'alto, segna il carattere 
trascendente di un compimento. Lo stesso aspetto viene posto in risalto dalla forma che indica la perfezione e 
la partecipazione alla natura celeste. Il materiale, vegetale o minerale, di cui è fatta serve a precisare la natura 
del compimento raggiunto (cfr. J. CHEVALIER, «Couronne» (art.), in Dictionnaire des symboles, Laffont, Paris 
1982, p. 303).   



La Vergine Madre e la Trinità nell’iconografia cristiana 
 

 19 

 
 

Fig. 15 Cristo Signore (Pantocrator) tra quattro angeli, mosaico, cupola, Cappella S. Zenone,  
S. Prassede, Roma, 822 

 

3. La Vergine Sposa e il cerchio della pienezza umano-divina 
 
È quanto scopriremo a partire da una miniatura della prima metà del XV secolo tratta 

dal Libro d'Ore di Jean sans Peur e giustamente  definita «straordinaria» dal Kantorowicz29 

(fig. 16): la Vergine siede sul synthronos celeste, perfettamente al centro e frontale, tra il 
Padre (incoronato e con barba bianca bipartita) alla sua destra e il Figlio, imberbe e con 
aureola crucifera, alla sua sinistra. Un ampio anello sottile, di materiale prezioso, che pare 
«galleggiare o meglio ancora fluire»30, li avvolge; su di esso posa la colomba dello Spirito 
Santo31. Maria, giovanissima, con i capelli biondi sciolti sulle spalle e una piccola corona sul 
capo tiene le mani giunte in preghiera; Padre e Figlio la indicano con il gesto della mano, 
mentre nella parte inferiore della composizione una folla di santi leva lo sguardo verso l'alto.  

 
 
 
 

                                                           
29 Seguiamo l'analisi di E.H. KANTOROWICZ contenuta nell'articolo citato «The Quinity of Winchester», 102, 
fig. 12. 
30 L'espressione è di Kantorowicz (ibid.) Si può ipotizzare che attraverso l'aspetto acqueo dell'anello il 
miniatore abbia voluto indicare quelle «acque superiori» che nella cosmologia simbolica medievale avvolgono 
la volta cristallina, e delle quali parla anche la Scrittura.  
31 Ernst Kantorowicz, il quale nella riproduzione della miniatura del Libro d'Ore a sua disposizione non era 
riuscito a distinguere la colomba dello Spirito sull'anello, aveva comunque ipotizzato che quest'ultimo 
rappresentasse lo Spirito Santo. La segnalazione che gliene fu fatta viene riportata nei Selected Studies (cfr. 
«The Quinity of Winchester», p. 120). 



Maria Giovanna Muzj 

 20  

 
 
Fig. 16 La Trinità con la Vergine incoronata, miniatura. Libro d'Ore di Jean sans Peur, ms lat 3055, fol 

159v,  Biblioteca Nazionale, Parigi, primo quarto XV secolo 
 

La composizione si intende meglio se si riconosce che l'anello intorno ai personaggi, 
in realtà, è lo stesso anello-oculus della miniatura precedente; tuttavia, in questo caso, invece 
di vedere quel che è contenuto nel cielo spirituale guardando da sotto in su, lo spettatore si 



La Vergine Madre e la Trinità nell’iconografia cristiana 
 

 21 

trova all'altezza dei personaggi raffigurati all'interno del cerchio celeste che scorre all'altezza 
delle loro ginocchia, potendolo in tal modo vedere, come lo vedrebbero loro, sotto di sé.  

È stato detto che ci si trova qui davanti a una sorta di «quaternità», nella quale la 
creatura umana Maria è collocata tra le Persone divine come se fosse dello stesso rango; se 
questo è vero, lo è solo in un senso puramente numerico, perché l'immagine trasmette un 
messaggio che non ha nulla di ambiguo: pur essendo seduta sul trono tra le Persone divine, 
Maria si distacca da loro sia cromaticamente che per il fatto di tener le mani giunte, gesto 
che, come dice François Bœspflug nel suo pregevole studio sull'iconografia della Trinità in 
Occidente, «tempera la gloria della sessione»32; d'altra parte, i capelli sciolti e la piccola 
corona sul suo capo, che possono sembrare dettagli secondari, indicavano invece in modo 
univoco, per il riguardante del tempo, che qui Maria era raffigurata quale Vergine Sposa. 
L'inclusione nel cerchio divino non significa dunque una sua equiparazione alle figure 
divine, bensì manifesta che, in Maria, la creatura umana si trova inserita all'interno del 
movimento di amore che fluisce tra le Persone della Trinità in quello stato di unione e di 
interiorità reciproca che viene espresso in termini umani attraverso la relazione sponsale. 
Come abbiamo appena accennato, iconograficamente tale stato sponsale emerge in modo 
univoco dal fatto che Maria porta i capelli sciolti sulle spalle ed è incoronata. Ma non si 
tratta qui della corona legata alla dignità regale della Deipara, bensì di quella corona, più 
piccola e più leggera, che nel Medioevo latino, insieme ai capelli sciolti, era diventata 
attributo delle spose e delle vergini.   

 

La corona nuziale 

Poiché l'iconografia della Vergine Madre in rapporto alla Trinità nella sua valenza 
sponsale è essenzialmente legata al tema della sua incoronazione, val la pena dedicare un po' 
di attenzione allo studio dell'origine di questo modulo, specifico della sfera latina. Seguiamo 
dunque il percorso ideale e iconografico che conduce dalla corona nuziale delle spose 
dell'Antichità alla corona di sposa della Vergine Maria. 

Nel mondo antico, l'incoronazione della sposa (o degli sposi), a significare la 
perfezione-compiutezza della loro unione, era un'usanza comune a tutti i popoli. Nel Popolo 
dell'Alleanza il rito dell'incoronazione della sposa risale ai tempi biblici; se ne trovano 
riferimenti nel Cantico e nei profeti. Nel tempo della Chiesa il tema della corona nuziale è 
presente sin dall'inizio, in quanto legato al senso nuziale del Battesimo: il Cantico dei 

Cantici costituiva la lettura della settimana di Pasqua  precisamente in relazione alla nuova 
Alleanza sponsale, eterna, stretta con i redenti dal Signore risorto33. La corona del battesimo 
è corona nuziale, corona di vita (cfr. Ap 2,10), corona di immortalità; in ultima analisi, la 
corona è Cristo stesso, la sua presenza. Per questo il neofita veniva incoronato di fiori; a tale 
realtà alludono le Odi Salomone: «Il Signore è sul mio capo come una corona e io non 
esisterei senza di lui. Una vera corona è stata intrecciata sul mio capo (Ode I,1-2). Rivesti 
abbondantemente la grazia del Signore, ritorna nel Paradiso, intreccia per te una corona del 
suo albero e mettila sul tuo capo (Ode IX, 7)»34.  

L'uso della corona nuziale posata sul capo scoperto della sposa entrò molto presto 
anche nel rito delle nozze cristiane: se la prima testimonianza scritta è della fine del VI 
secolo, i monumenti figurativi dimostrano che il suo ingresso fu molto anteriore: ad 
esempio, su un vetro dorato del IV secolo raffigurante Adamo e Eva dopo il peccato, Eva, la 

                                                           
32 F. BŒSPFLUG, La Trinité dans l'art d'Occident (1400-1460), Presses Universitaires de Strasbourg, Strasbourg 
2000, p. 178. 
33 Come è stato messo in luce da Daniélou, oltre al significato nuziale la corona aveva un significato 
escatologico legato all'uso delle corone nella festa ebraica dei Tabernacoli (cfr. J. DANIÉLOU, I simboli cristiani 

primitivi, Roma 1990, pp. 21-33).  
34 Cfr. DANIÉLOU, I simboli cristiani primitivi., p. 26. Le Odi vengono fatte risalire al II secolo. 



Maria Giovanna Muzj 

 22  

sposa, porta una corona35, oppure, un secolo dopo, nel riquadro musivo della navata di  S. 
Maria Maggiore in cui sono raffigurate le  Nozze di Giacobbe e Rachele (fig. 17), la sposa 
porta un diadema di pietre preziose che brillano nell'acconciatura dei capelli raccolti; dietro 
il capo e le spalle è invece indicata la presenza di un leggerissimo velo prezioso che 
potrebbe far parte dell'acconciatura e al tempo stesso alludere al velo che d'ora in poi coprirà 
il suo capo di donna sposata36. 

 

 
 

Fig. 17 Sposalizio di Giacobbe con Rachele, pannello musivo, navata, S. Maria Maggiore, Roma, 426 c. 
 
Lo si può verificare anche nell'iconografia della Ecclesia, modulo iconografico 

comune a Oriente e Occidente: qui, in quanto Sposa di Cristo, la Chiesa personificata  viene 
raffigurata con la corona posata sui capelli sciolti o acconciati, ma comunque visibili; gli 
esempi più antichi, risalenti al VI secolo, provengono dai monasteri di Bawit (fig. 18); la 
figura è poi sempre presente nei rotoli degli Exultet (fig. 19). 

                                                           
35 Per questo paragrafo ci appoggiamo in larga parte allo studio iconografico-iconologico di N. 
FEUCHTWANGER, «The Coronation of the Virgin and of the Bride», Jewish Art, XII-XIII (1986-87), 213-224; 
qui, 216. 
36 Nel mondo antico e nel Medioevo, la buona educazione voleva infatti che in pubblico le donne sposate 
tenessero il capo coperto; a tal fine potevano rialzare un lembo del mantello oppure, per maggior comodità, 
portare un velo o fazzoletto da testa (velum in latino, maphorion in greco); le giovani donne non sposate 
uscivano invece a capo scoperto. Il fatto che nelle catacombe la Vergine Maria compaia spesso a capo scoperto 
può essere un modo per indicare simbolicamente la sua integrità verginale (cfr. M.G. MUZJ, «La Vergine 
Madre nella Chiesa delle origini», in E. M. Toniolo (ed. ), Itinerari mariani dei due millenni, Roma 1996, vol. 
I, nota 2, p. 210). 



La Vergine Madre e la Trinità nell’iconografia cristiana 
 

 23 

 

 
 

Fig. 18 Ecclesia con il calice, Bawit, Egitto, VI secolo 
 
Nel suo originale articolo sull'uso di incoronare le vergini e le spose, Naomi 

Feuchtwanger ha messo in evidenza la via attraverso la quale durante l'Alto Medioevo, 
soprattutto a nord delle Alpi, nell'area germanica, si stabilì una connessione tra corona, 
capelli sciolti, condizione di sposa e verginità: si trattò dell'assimilazione cristiana di usi 
legati alla festa primaverile di origine pagana del calendimaggio (I maggio): in quel giorno, 
la fanciulla più bella del villaggio - che portava i capelli sciolti e non poteva essere che una 
vergine - veniva scelta quale regina del villaggio e come tale incoronata. Il rito 
dell'incoronazione facendo già parte delle nozze cristiane, corona e capelli sciolti 
diventarono un attributo della sposa vergine e, più generalmente, della verginità.  Una prova 
indiretta è rappresentata dal rito della consacrazione delle vergini - ispirato alla celebrazione 
delle nozze cristiane – che prevedeva la consegna del velo alla vergine e la sua 
incoronazione da parte del vescovo, accompagnata da queste parole: «Ricevi un segno di 



Maria Giovanna Muzj 

 24  

Cristo sul capo, perché tu divenga sua sposa e se rimani in questo stato, sarai incoronata per 
l'eternità»37.  

 

 
 

Fig. 19 Mater Ecclesia, rotolo di Exultet, Barb. Lat. 592, Biblioteca Apostolica Vaticana, 1087 c. 
 

Origine del modulo iconografico dell'Incoronazione della Vergine 

Ci dobbiamo chiedere ora attraverso quale percorso l'iconografia altomedievale della 
vergine-sposa sia stata attribuita alla Vergine Madre o, in altre parole, a che cosa sia legata 
la comparsa in Occidente, nel XII secolo, del nuovo tipo iconografico in cui viene 
raffigurato l'atto dell'Incoronazione di Maria oppure Maria quale Vergine Sposa 
incoronata38. I motivi sono essenzialmente legati alla riflessione teologica: il primo consiste 
nella nuova interpretazione della figura della sposa del Cantico tradizionalmente identificata 
con la Chiesa: una volta impostosi il principio che tutto ciò che si afferma della Chiesa può 
essere inteso in relazione a Maria, la Vergine Madre viene identificata con la Ecclesia 

Sponsa. Il secondo, invece, è il risultato della lunga riflessione degli spirituali medievali sul 
mistero dell'Assunzione della Vergine, nel quale essi ravvisano il compimento pieno della 
relazione sponsale di Maria con lo Sponsus-Filius. A queste due motivazioni contenutistiche 
corrispondono altrettanti moduli iconografici che possono essere considerati precorritori 
dell'Incoronazione della Vergine. 

La Ecclesia intronizzata. Per quanto riguarda l'iconografia della Ecclesia Sponsa, verso la 
fine del X secolo, a nord delle Alpi si era diffuso un nuovo tipo iconografico in cui, 

                                                           
37 Citato in J. CHEVALIER, Dizionario dei simboli, 306. Per questa stessa via in un periodo successivo il primo 
giorno di maggio verrà dedicato all'Incoronazione della Vergine Madre di Dio, Regina del Paradiso e il mese di 
maggio diventerà il mese di Maria (cfr. FEUCHTWANGER, p. 220). 
38 Per questo paragrafo seguiamo in larga parte SCHILLER, vol. 4/2, p. 118 e vol. 4/1, pp. 99-100.  



La Vergine Madre e la Trinità nell’iconografia cristiana 
 

 25 

incoronata e sontuosamente vestita, ella appariva seduta sullo stesso sedile-trono del Cristo 
Sposo quale Imperatrix. In queste composizioni, il suo carattere di personificazione era 
sottolineato non solo attraverso la rigida frontalità della sua figura ieratica ma attraverso la 
fissità della sua espressione. Un esempio monumentale eloquente è il mosaico absidale di S. 
Maria in Trastevere, eseguito nel 1140 (fig. 20): qui il Cristo Signore siede nell'asse 
dell'abside su un ampio trono che divide con la Sposa seduta alla sua destra;  sulla verticale 
del suo capo si scorge la Mano del Padre che regge la corona a lui destinata. La Ecclesia 

Sponsa, a capo scoperto - si intravvedono sotto la corona  alcune ciocche di capelli 
all'altezza delle orecchie -, vestita della dalmatica imperiale ricamata con pietre preziose, 
volto impassibile, sguardo fisso davanti a sé, condivide il trono di Cristo (è synthronos); 
tuttavia, essendo di proporzioni più piccole, occupa uno spazio minore sul trono, il che 
consente alla figura di Cristo di campeggiare al centro dell'abside. Il Christus Sponsus 
esprime la sua comunione con la Ecclesia cingendola con la destra; l'iscrizione sul suo libro 
fonde un'espressione del Cantico (4,8a) con il primo versetto del Salmo 110, 
tradizionalmente cristologico: «Veni electa mea et ponam in te thronum meum». L'invito del 
Salmo a sedere alla destra si trasforma così in quello a condividere il trono; mentre il 
riferimento al gesto dell'abbraccio, tratto anch'esso dal Cantico, è contenuto nel cartiglio 
della Ecclesia-Sponsa: «La sua sinistra è sotto il mio capo e la sua destra mi cinge» (Ct 2,6). 

 

 
 

Fig. 20 L'Ecclesia Vergine Sposa incoronata accanto al Cristo Sposo, mosaico absidale,  
S. Maria in Trastevere, 1140 

 
L'interesse particolare di questo mosaico è legato all'identificazione della figura 

femminile: si tratta unicamente della Ecclesia Sponsa Imperatrix oppure si tratta anche della 
Vergine Maria sposa? La datazione dell'opera, la rigidità della figura della Ecclesia come 
pure il fatto che  siede già incoronata accanto al Cristo, inducono diversi studiosi a ritenere 
che si tratti unicamente della Ecclesia Sponsa, così in particolare Gertrud Schiller che scrive: 
«Anche se in questa raffigurazione entra in gioco il collegamento di idee Chiesa-Sposa-
Maria, per il suo sostrato teologico  il tipo della Ecclesia imperatrix è distinto da quello 
dell'Incoronazione di Maria, in cui quest'ultima compare ugualmente come synthronos. 
Infatti, mentre l'incoronazione è la conseguenza dell'assunzione di Maria in cielo, la Sponsa 



Maria Giovanna Muzj 

 26  

Dei Ecclesia è sin dall'inizio l'Incoronata. Per questo non ne viene raffigurata 
l'incoronazione»39. Rifacendosi all'antichità della dedicazione della basilica di S. Maria in 
Trastevere a Maria, altri studiosi ritengono invece molto probabile che già quando il 
mosaico fu eseguito ci fosse l'intenzione di riconoscere nella figura della Ecclesia-Sponsa 
anche quella di Maria (fig. 21). 

 

 
 

Fig. 21 L'Ecclesia Vergine Sposa incoronata accanto al Cristo Sposo (part.) 
 

La Vergine Assunta. L'iconografia dell'Assunzione, nelle nuove forme che assume in 
Occidente, costituisce un'altra delle forme precorritrici del modulo dell'Incoronazione della 

Vergine. Alla fine del X secolo, nella scena dell'Assunzione entra infatti la corona: è la 
corona vitae, già largamente presente nell'iconografia dei martiri e simbolo della ricompensa 
celeste che attende la Vergine Maria. Questo nuovo elemento dà luogo a diverse varianti: un 
angelo può incoronare l'anima della Vergine, raffigurata quale bambina40, oppure la stessa 
funzione può essere svolta dalla Mano divina che regge la corona vitae sopra la Vergine 
morente41; o ancora, la Vergine Maria, già incoronata, è attesa da Cristo in cielo;  in 
quest'ultimo caso, però, incomincia a trovare espressione la simbolica sponsale42.  

                                                           
39 D'altra parte, essendo le cinque scene relative alla vita di Maria (da sinistra: Nascita di Maria, 
Annunciazione, Natività di Cristo, Epifania, Presentazione al Tempio, Transito della Vergine) della fascia 
absidale posteriori di mezzo secolo al mosaico absidale, non possono essere addotte a riprova di un senso 
originariamente mariano dell'immagine absidale (cfr. SCHILLER, 4/1, p. 100; nota 140).  
40 Come avviene nell'Antifonario di Prüm, fine X secolo (cfr. SCHILLER, 4/2, fig. 607, testo p. 98). 
41

 Come nel Benedizionale di Aethelwold, fine X secolo (cfr. SCHILLER, 4/2, fig. 604, testo p. 102). 
42 Così nel Messale St Martin di Tours, XII secolo (cfr. SCHILLER, 4/1, fig. 608, testo p. 103). 



La Vergine Madre e la Trinità nell’iconografia cristiana 
 

 27 

 
 

Fig. 22 Assunzione-Incoronazione, miniatura, Messale di Stammheim, 1160 c.  
(Schiller 4/2, fig. 610) 

 
Nel Messale di Stammheim il significato sponsale è ormai chiaro (fig. 22): in alto, il 

Cristo Sposo, che si affaccia dall'emisfero celeste, tiene pronta nella destra la corona, mentre 
con la sinistra regge un cartiglio che segue l'arco dell'emisfera e sul quale è scritto: Tota 

pulchra es amica mea; veni, coronaberis; nella parte centrale della composizione, invece, la 
coppia Sponsus-Sponsa, stante, è raffigurata all'interno di una mandorla; il Cristo-Sposo 
circonda con il braccio destro le spalle della Vergine Maria43

.  
Compare qui, nel gesto dell'abbraccio, un'altra espressione del cerchio della pienezza. 

Forse per il suo sapore immediatamente legato all'amore umano, il modulo dell'abbraccio fu 
usato per un periodo relativamente breve, tuttavia, anche nell'iconografia monumentale, ha 
dato luogo a opere mirabili. Nella coppia Sposo-Sposa dell'Assunzione di Cimabue nella 
basilica superiore di Assisi ad esempio, i contorni delle due figure fuse insieme disegnano 
una figura ovoidale di cui la mandorla luminosa che li circonda non fa che riprendere la 
sagoma. 

 
                                                           
43 Nella sinistra il Cristo regge un cartiglio sul quale compaiono le parole di Mt 5,17: Non veni solvere legem, 

sed adimplere. Va osservato a proposito di questa miniatura che, accanto al tipo più diffuso nell'area germanica 
con i cappelli sciolti, la Vergine continua anche ad essere raffigurata con il capo coperto dal mantello, secondo 
il suo abbigliamento tradizionale risalente al periodo paleocristiano. 



Maria Giovanna Muzj 

 28  

La Vergine Sposa incoronata dal Cristo Sposo all'interno del cerchio celeste. Nel mosaico 
absidale di S. Maria Maggiore eseguito da Jacopo Torriti, posteriore di circa un secolo 
rispetto a quello di S. Maria in Trastevere, è possibile verificare con chiarezza quanto cambi 
la formulazione del tema quando è inequivocabilmente riferito alla Vergine (fig. 23): qui il 
Cristo Signore, pur essendo raffigurato in posizione frontale maestosa, condivide 
pienamente con Maria il trono: infatti, non lui occupa il centro dell'abside come a S. Maria 
in Trastevere, bensì la coppia Sponsus-Sponsa seduta simmetricamente rispetto all'asse 
centrale evocato di proposito attraverso la fascia decorativa verticale del grande cuscino 
purpureo, sul quale entrambi stanno seduti.  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fig. 23 Jacopo Torriti, Incoronazione della Vergine da parte di Cristo Sposo, mosaico absidale,  
S. Maria Maggiore, Roma, 1295 

 
Con la destra il Cristo Sposo pone sul capo di Maria un'alta corona, con la sinistra 

regge un libro aperto sul quale si leggono le stesse parole che a S. Maria in Trastevere: 
«Veni electa mea et ponam in te thronum meum»44. Quasi scomparso il motivo della maestà 
a causa della rinuncia all'atteggiamento fisso, ieratico della personificazione della Ecclesia, 
Maria, vestita qui secondo la foggia abituale della Deipara con l'ampio mantello riportato sul 
capo e la cuffietta a tenere i capelli, appare quale persona viva, rivolta verso il Figlio in 
atteggiamento di preghiera  e di adorazione; non è più Imperatrix ma solo Sponsa.  

Il trono volutamente deformato, la grande pedana emergente raffigurata in prospettiva 
inversa, i due poggiapiedi esagonali, lo schienale in forma di lira che accompagna, 
sottolineandola, la curva delle spalle dei due personaggi: tutta la struttura compositiva evoca 
la figura del cerchio, nella quale lo Sposo e la Sposa si trovano effettivamente inseriti (fig. 
24). Essi appaiono infatti sullo sfondo di un immenso clipeo teofanico costituito da un cielo 
notturno trapunto di stelle e circondato dalla fascia smeraldina del firmamento anch'esso 
trapunto di stelle. Ne conosciamo ormai il significato; ma qui il cerchio celeste è per così 

                                                           
44 Il collegamento tra Assunzione e Incoronazione è esplicitamente ricordato dall'iscrizione che corre sotto il 
trono e che consiste in un'antifona della festa dell'Assunta: «Maria virgo assumpta est ad ethereum thalamum, 

in quo rex regum stellato sedet solio; exaltata est sancta Dei genetrix super choros angelorum ad celestia 

regna». 



La Vergine Madre e la Trinità nell’iconografia cristiana 
 

 29 

dire duplicato: in quello che racchiude il Cristo Signore e la Vergine Deipara quel che 
appare è la Nuova Creazione nella sua visibilità: l'umanità glorificata del Verbo incarnato e 
l'umanità divinizzata della Vergine; il Nuovo Adamo e la Nuova Eva; l'emisfero  superiore 
in cui si dispiegano a ventaglio i sette cieli dei padiglioni divini è invece allusione al mondo 
divino, trinitario, in quanto invisibile e al di là di tutto. 

 

 
 

Fig. 24 Jacopo Torriti, Incoronazione della Vergine da parte di Cristo Sposo (part.) 
 

Per circa tre secoli (XIII-XV), il modulo dell'Incoronazione della Vergine conobbe 
una grandissima diffusione. Ne esistevano diverse varianti: la Vergine poteva essere 
raffigurata seduta o in piedi o in ginocchio su un cuscino; l'incoronazione poteva essere 
immaginata come già avvenuta, come nel caso del Libro d'Ore di Jean sans Peur (fig. 16), 
oppure venir compiuta dal Cristo Sposo o dal Padre oppure per mano delle Persone della 
Trinità. 
 

 



Maria Giovanna Muzj 

 30  

4. Il cerchio dell'interiorità 

Una fiammeggiante miniatura della metà del XVI secolo contenuta nel Libro d'Ore di 
Giovanni il Pacifico, duca di Clèves45 (fig. 25) e raffigurante l'Incoronazione della Vergine 

da parte della Trinità ci consentirà ora di accedere al senso più profondo della figura 
circolare. Osserviamola:  la Vergine sta seduta in posizione frontale, con le mani giunte, 
vestita di un abito celeste e di un mantello di velo leggero bianco intessuto di oro. Gli stessi 
colori: celeste, bianco e oro caratterizzano le due figure isomorfe del Padre e del Figlio, tra i 
quali aleggia la colomba dello Spirito, raffigurati nell'atto di posare una corona d'oro leggera 
sui capelli biondi, sciolti, di Maria. L'unità cromatica che ne consegue è però 
controbilanciata da uno stacco netto: i mantelli delle Persone divine sono infatti rosso 
fiamma. Lo stesso equilibrio tra unità e alterità viene significato attraverso la forma del 
synthronon: la linea orizzontale della pedana che separerebbe in modo insuperabile le 
Persone divine dalla Creatura-Sposa si interrompe infatti per seguire un percorso 
semicircolare aggettante, destinato a creare lo spazio per il sedile della Vergine, la quale si 
presenta così in posizione avanzata e ribassata rispetto al trono divino allargatosi ad 
accoglierla. La piramide di luce della figura di Maria va così ad inserirsi tra i manti color 
fuoco del Padre e del Figlio, rivelandosi finalmente come immagine speculare capovolta del 
cuore di luce del braciere divino: infatti come il cuore della fiamma è luce pura, incolore, 
così qui la zona centrale tra il Padre e il Figlio è luce pura, dalla quale la luce colorata irradia 
in grandi aloni successivi dorati e rosseggianti46. 

 

 
 
Fig. 25 Incoronazione della Vergine da parte della Trinità (part.), Libro d'Ore di Giovanni il Pacifico, 

duca di Clèves, Vat. lat. 3768, fol 162v, Biblioteca Apostolica Vaticana, dopo il 1511 
 

Qui il cerchio non è solo la linea che avvolge ciò che in esso è contenuto, ma ciò che 
nasce dal Centro e avvolge, permea e contiene, in quanto irradia. Tale è infatti il segreto del 
cerchio: non essere altro che l'estensione del punto-centro dal quale si origina e scaturisce la 
vita. Per questo motivo nell'iconografia cristiana medievale il Paradiso terrestre è un 
                                                           
45 Vat. lat. 3768, f. 162v; eseguita dopo il 1511 (cfr. G. MORELLO, Libri d'ore della Biblioteca Apostolica 

Vaticana, Città del Vaticano 1988, pp. 38, 46).  
46 La relazione ricchissima della Vergine con il simbolo della fiamma sarà oggetto di un altro studio. 



La Vergine Madre e la Trinità nell’iconografia cristiana 
 

 31 

giardino circolare47 a significare che l'Adamo creato è posto in una condizione di relazione 
perfetta con Dio in un presente intemporale, mentre la rottura della relazione implica l'uscita 
dal cerchio e l'ingresso nel tempo storico, lineare (fig. 26)48. La Redenzione verrà dalla 
verticale della Croce che ristabilisce l'accesso al cerchio della relazione perfetta dell'intimità 
con Dio. 

 

 
 

Fig. 26 Fra Mauro, Il Paradiso, XV secolo 
 

La Theotokos nel Giardino primordiale: la Creatura-Sposa in Dio 

Si spiega così, attraverso la valenza universale dei grandi simboli cosmici, la 
collocazione peculiare che l'Oriente bizantino - il quale non conosce il modulo 
dell'Incoronazione della Vergine né le forme circolari che spesso lo accompagnano - riserva 
alla Theotokos nel suo specifico modulo iconografico del Giudizio Universale (fig. 27): 
all'interno di uno spazio circolare collocato sopra la porta di accesso al Paradiso, come in 
una sfera isolata dall'ambiente circostante, la Vergine Madre siede su un piccolo trono in 
atteggiamento raccolto di preghiera, con le palme rivolte verso l'esterno; due angeli le fanno 
da guardia d'onore; una  vegetazione primaverile di erbe fiorite e alberi frondosi carichi di 
frutta riempiono lo spazio concluso del cerchio. A volte, come in questa icona monumentale 
novgorodiana, all'interno di questo spazio – ma come uno che vi sia appena entrato – 
compare la figura del Buon Ladrone, il primo redento dalla Croce di Cristo.  

È forse più facile, alla fine di questo itinerario figurativo-simbolico, intuire la funzione 
di questa immagine di silenzio e di pace inserita come una gemma solitaria nella 
composizione complessa e drammatica del Giudizio Universale: essa ricorda, attraverso il 
simbolo, che sin dall'inizio la Vergine purissima, la creatura pensata e benedetta dal Padre 
«in Cristo» (Ef 1,3), siede nel Giardino originario,  ovvero vive in quella relazione 
interpersonale piena significata attraverso la terminologia sponsale. Da quella sfera di 
pienezza non è mai stata esclusa, lei stessa «giardino chiuso» (Ct 4,12) per un incontro tutto 
interiore; «sposa» in questo senso di perfetta interiorità reciproca.  

 

                                                           
47 Queste considerazioni sono ispirate alla magistrale trattazione del tema del giardino fatta da Cesare Giraudo 
(C, GIRAUDO, In unum corpus. Trattato mistagogico sull'eucaristia, San Paolo, Cinisello Balsamo 2001, pp. 
53-70).  
48 Cfr. CHAMPEAUX-STERCKX, Introduction au monde des symboles, Zodiaque 1972, pp. 76-79.  



Maria Giovanna Muzj 

 32  

 
 

Fig. 27 La Vergine in Paradiso, part. di Giudizio Universale, icona monumentale, Novgorod,  
Galleria Tret'jakov, Mosca XV secolo 

 

 

5. L'Incoronazione della Vergine di Enguerrand Charonton  

E che attraverso la figura circolare venga espresso il mistero dell'interiorità della 
creatura al suo Creatore ne offre una formulazione straordinaria un'Incoronazione della 

Vergine da parte delle Persone della Trinità, nella quale le potenzialità espressive del cerchio 
raggiungono una ricchezza e un'intensità ineguagliate (fig. 28). Intendiamo parlare della pala 
d'altare dipinta tra il 1453 e il 1454 da Enguerrand Charonton49 per la chiesa della Certosa di 
Villeneuve-lès-Avignon50: essa fu oggetto di un dettagliatissimo contratto stilato dal 
committente dell'opera, l'abate Jean de Montagnac, e sottoscritto dal pittore, nel quale 
venivano indicati con estrema precisione sia i soggetti da raffigurare che le loro rispettive 
posizioni; l'opera compiuta dimostra che il pittore vi si è attenuto scrupolosamente51. 

                                                           
49 Il nome di questo pittore conosce diverse grafie: Charonton, Charenton o Quarton. 
50 La pala – un olio di grandi dimensioni: 2,20 m di larghezza per 1,83 di altezza - fu commissionata per la 
cappella funeraria di papa Innocenzo VI, fondatore di quella Certosa. Vi fu collocata nel settembre 1454 per la 
festa di S. Michele. 
51 I termini del contratto datato del 24 aprile 1453 sono riportati in Ch. Sterling, Le Couronnement de la Vierge 

par Enguerrand Quarton, Paris 1939. A proposito della scena dell'Incoronazione è detto: «Deve essere 
rappresentato il Paradiso e in Paradiso la santa Trinità e tra il Padre e il Figlio non deve sussistere nessuna 
differenza; lo Spirito Santo dev'essere mostrato in forma di colomba e davanti  Nostra Signora come sembrerà 
meglio a Mastro Enguerrand; la Trinità deve porre la corona sul capo di Nostra Signora. Item: gli abiti devono 
essere molto ricchi; quello di Nostra Signora di broccato bianco, come sembrerà meglio a detto Mastro 
Enguerrand; e intorno alla Santa Trinità ci devono essere Cherubini e Serafini. Item: a lato di Nostra Signora si 
deve mostrare l'arcangelo Gabriele con un gran numero di altri angeli e dall'altro lato san Michele ugualmente 



La Vergine Madre e la Trinità nell’iconografia cristiana 
 

 33 

 

 
 

Fig. 28 Enguerrand Charonton, Incoronazione della Vergine da parte della Trinità, pala d'altare, 
Villeneuve-lès-Avignon, 1454 

 
Il dipinto è suddiviso orizzontalmente in due spazi di grandezza molto diseguale che 

corrispondono a mondo celeste e mondo terreno; una striscia di cielo atmosferico quasi 
incolore taglia il quadro per tutta la sua larghezza separando la zona celeste,  che occupa i tre 
quarti dello spazio, dalla terra; grandi nuvole bianche cumuliformi temperano la durezza 
quasi geometrica del passaggio tra cielo terrestre e cielo divino. Quest'ultimo, di un blu 
profondo, grazie alla disposizione delle nuvole bianche che a destra e a sinistra fungono da 
piedistallo agli ordini di santi in Cielo52, assume l'aspetto di una gigantesca calotta sferica. 
Ci troviamo così di nuovo, inaspettatamente, di fronte all'antico schema della cosmografia 
simbolica sottilmente evocato (cfr. fig. 5 e 6). 

Nella parte alta, il gruppo principale, di proporzioni monumentali, è costituito dalla 
Prima e dalla Seconda Persona della Trinità in atto di incoronare la Vergine Maria, 
raffigurata tra loro con le mani incrociate sul petto. La colomba dello Spirito, la cui parità di 
importanza con le figure del Padre e del Figlio viene sottolineata attraverso le dimensioni 
più grandi del solito e l'aureola crucifera identica alla loro, «partecipa» – dettaglio 
abbastanza raro - all'atto dell'incoronazione: sfiora infatti con il becco uno dei fioroni della 

                                                                                                                                                                                              
con un gran numero di angeli  come sembrerà meglio a Mastro Enguerrand. Dall'altra parte [a sin.] Giovanni 
Battista con patriarchi e profeti come sembrerà meglio a Mastro Enguerrand» (citato in SCHILLER 4/2, p. 151). 
52 Tutte le classi sociali e tutti gli stati di vita sono rappresentati, incominciando dal papa, dall'imperatore e dal 
re. La composizione si ispira ai grandi modelli tradizionali, quali il Paradiso dell'Orcagna (S. Maria Novella, 
Firenze) e con la sua disposizione simmetrica evoca anche i timpani delle delle cattedrali (cfr. J. LASSAIGNE, 
Le Quinzième Siècle de Van Eyck à Botticelli, Skira, Genève 1955, p. 70). 



Maria Giovanna Muzj 

 34  

corona della Vergine53. Per quanto riguarda la raffigurazione quasi perfettamente speculare 
del Padre e del Figlio, va ricordato che il canone del cristomorfismo risale alle origini 
dell'iconografia cristiana, mentre la perfetta somiglianza – l'isomorfismo – tra i due, che 
colpisce subito il riguardante, si incontra già nei libri miniati d'Oriente e d'Occidente a 
partire dal XII secolo. Anche la posizione peculiare della colomba, di cui le estremità delle 
ali muovono dal centro della bocca del Padre e del Figlio a significare la spirazione a Patre 

Filioque o ab utroque, ricorre in composizioni precedenti; per questo François Bœspflug, 
nella sua acuta e innovativa analisi iconografico-teologica della pala, mette in dubbio 
l'ipotesi diffusa di un influsso diretto delle conclusioni del Concilio di Firenze svoltosi 
quindici anni prima sulla formula iconografica, pur rilevando che nella pala di Enguerrand 
Charenton vengono sottolineati in modo particolare due aspetti del dogma trinitario: l'unità 
del Padre e del Figlio e la processione dello Spirito sicut ab uno principio

54.   
Consideriamo ora la zona inferiore della pala, riservata al mondo terreno: essa è 

suddivisa longitudinalmente dal lungo spaccato bruno, irregolare, della crosta terrestre in 
due spazi che corrispondono a mondo terreno e mondo sotterraneo; quest'ultimo ospita, a 
destra l'inferno, a sinistra il purgatorio e il limbo La terra è caratterizzata da un vasto 
paesaggio che, come scrive Itten, «costituisce una soprendente evocazione della Provenza 
con il mare blu e le falesie dell'Estaque, il Mont Ventoux o la Montagne Sainte-Victoire»55; 
in esso sono inserite simmetricamente le raffigurazioni fantastiche di due città: Roma, a 
sinistra, e Gerusalemme, a destra; entrambe caratterizzate dalla presenza – verso l'esterno del 
quadro - di un grande edificio sacro: a sinistra, lo spaccato dell'abside della basilica di S. 
Croce a Gerusalemme, nella quale il papa Gregorio sta celebrando la Messa mentre gli 
appare il Cristo  della Pietà

56; a destra, un alto edificio dodecagonale cupolato preceduto da 
una ripida scalinata: indicato come il Tempio, con i suoi dodici lati allude 
inequivocabilmente alla Gerusalemme celeste.  

Il Crocifisso che si erge al centro della terra, salendo fino all'oceano profondo del cielo 
superiore è l'unica forma che lega i due mondi. Questo Crocifisso, grandissimo se 
paragonato alle case del mondo terreno e piccolissimo invece a confronto dei personaggi 
celesti, vince visivamente l'incombere della separazione orizzontale tra terra e cielo, 
apparendo come asse vivente del Mediatore universale tra cielo e terra. Una mediazione che 
è anche elevazione: la croce costituisce infatti anche l'asse di convergenza di un movimento 
ascendente che, a sinistra, segue la linea delle anime che salgono dal Purgatorio attese 
dall'angelo e, a destra, quella della falesia sulla quale è piantata la croce; movimento 
ulteriormente favorito dallo spalancarsi sul mare aperto, proprio dietro la croce, di 
quell'estuario fantastico che bagna le mura delle due città. La verticale della salvezza trova il 
suo prolungamento naturale in quella sorta di corridoio luminoso che è costituito dalla figura 
della Vergine, giungendo in alto fino al braccio verticale della croce iscritta nell'aureola 
dello Spirito.  

La contrapposizione tra le due zone, inferiore e superiore è netta: sotto regna la linea 
retta nella dimensione orizzontale ad esprimere la condizione terrena e la vita della Chiesa 
nella storia. Solo i due edifici sacri contengono la figura circolare: l'abside di S. Croce e 
l'esterno dodecagonale del Tempio-Gerusalemme celeste, e sono poi anche le uniche 
macchie di colore caldo ad indicare, come suggerisce Johannes Itten nella sua analisi, 

                                                           
53 La corona della Vergine è sormontata da sette gigli d'oro: i sette doni dello Spirito Santo per Colei che è 
ricolma di Spirito Santo. 
54 Cfr. F. BŒSPFLUG, La Trinité dans l'art d'Occident, pp 130-134. 
55 J. ITTEN, Arte del colore, Il Saggiatore, Milano 1983, p. 40. 
56 La basilica che era stata affidata ai Certosini, in occasione della loro prima fondazione romana, è 
esplicitamente citata nel contratto. Un'icona a mosaico di provenienza bizantina – la più antica di questo 
modulo – vi è tuttora custodita come reliquia.  



La Vergine Madre e la Trinità nell’iconografia cristiana 
 

 35 

impostata sul messaggio cromatico,  che in essi gli uomini possono entrare in contatto con il 
mondo divino57.   

Nella zona superiore regna invece la figura circolare, evocata nei modi più raffinati:  il 
gruppo della Trinità con la Vergine appare inserito in un ampissimo cerchio delineato 
inferiormente dalla grande piattaforma circolare – ellittica in prospettiva – di nuvole bianche 
sulla quale si allarga il manto blu della Vergine e, lateralmente, dalle due piattaforme di 
nuvole bianche, più piccole, ugualmente circolari, che sostengono i mantelli rossi del Padre 
e del Figlio. I cerchi sono dunque tre (fig. 29): il cerchio esterno che avvolge tutti i 
personaggi e fuoriesce superiormente dalla composizione, ampliandone ulteriormente la 
grandiosità e imprimendole un'elevazione indefinita; i due cerchi, nei quali sono incluse le 
figure del Padre e del Figlio. E questi due cerchi non sono tangenti ma si intersecano, 
originando una mandorla e proprio la mandorla è il «luogo» della Vergine: il centro del 
cerchio grande si trova esattamente sopra le mani incrociate della Vergine e i centri degli 
altri due sono allineati alla stessa altezza. 

 
 

 
 

Fig. 29 Enguerrand Charonton, Incoronazione della Vergine da parte della Trinità 
Schema della struttura compositiva (Muzj) 

 
La scoperta stupefacente di questa struttura portante, manifesta e nascosta al tempo 

stesso, equivale a una rivelazione di senso58: come nel caso della Theotokos nel giardino del 

Paradiso  e della Incoronazione del Libro d'Ore di Giovanni il Pacifico ma con una intensità 
estrema, quel che si presenta a noi attraverso il simbolo figurativo è il mistero dell'inclusione 
della creatura nella vita stessa di Dio «prima della creazione del mondo» (Ef 1,4): per lo 
stesso motivo l'Apocalisse dice che la nuova Gerusalemme «scende dal cielo, da Dio, pronta 
come una sposa adorna per il suo sposo» (Ap 21, 2). Forse trova spiegazione in questo modo 
anche il dettaglio che veramente lascia senza parole rilevato da François Bœspflug59: tra il 
                                                           
57 J. ITTEN, Arte del colore, p. 40. 
58 Non ne ho trovato l'indicazione in nessuno degli studi consultati. 
59 Egli lo riporta, affermando di non averne trovato menzione in alcun autore (cfr. F. BŒSPFLUG, La Trinité 

dans l'art d'Occident, p. 133). 



Maria Giovanna Muzj 

 36  

pollice e il medio della mano libera (quella che non incorona) del Padre e del Figlio, sono 
stati applicati sulla tela due minuscoli cuori di ferro battuto. Ci sembra che la presenza di 
questi piccolissimi cuori confermi e riceva a sua volta conferma dalla struttura compositiva 
della Pala: si tratta dell'affermazione, peculiare della rivelazione cristiana, che la creatura, di 
cui la Vergine Maria è l'esemplare purissimo, nasce dal cuore di Dio e vive nel cuore di Dio 
ovvero è costituita in una relazione sponsale che le consente di partecipare alla vita 
intratrinitaria.  

Mistero di interiorità sulla cui soglia si è affacciato un san Giovanni della Croce. Nella 
Romanza sull'Incarnazione, il Padre celebra il Figlio, insistendo sul fatto che egli è l'unico 
oggetto del suo amore: «Chi in nulla ti assomiglia / In me nulla troverebbe» (vv. 63-64); ma 
allo stesso tempo rivela che sarebbe disposto ad amare colui che amasse il Figlio dello stesso 
amore con il quale lo ama lui (vv. 71-73): «Una sposa che ti ami / Figlio mio volevo darti» 
(vv. 77-78). Rispondendo, il Figlio dirà a sua volta: «Sul mio braccio la farei reclinare / E 
nel tuo amore ella si infiammerebbe» (vv. 95-96). Anche qui, nel linguaggio del  poeta, 
appare con forza che il mistero della creazione e della redenzione è un mistero di interiorità 
divina. Come spiega Charles André Bernard, riprendendo il pensiero di san Giovanni della 
Croce: «Il Padre crea perché il Figlio sia conosciuto e amato, il Figlio si manifesta perché il 
Padre sia glorificato. Creazione e incarnazione hanno dunque per origine e per fine l'amore, 
e si presentano come contenute nel misterioso spazio dell'eterno movimento di amore tra il 
Padre e il Figlio, che è lo Spirito Santo»60.  

 
Come abbiamo visto lungo tutta questa esposizione, è proprio quanto, nella grande arte 

cristiana, viene suggerito attraverso forma e colore dall'iconografia della Vergine Madre in 
rapporto alla Trinità: la creatura vive nel tempo lineare redento dalla verticale della 
Incarnazione-divinizzazione ma la sua origine e la sua meta è il cerchio della vita 
intratrinitaria; essa esiste nel senso pieno del termine unicamente come Sposa: 

 
«Infatti come il Padre e il Figlio  
E colui che da essi procedeva 
Vivono l'uno nell'altro, 
Così sarebbe la Sposa; 
Assorbita dentro Dio, 
Vivrebbe la vita di Dio» (vv. 161-166). 

                                                           
60 Cfr. CH.A. BERNARD, Il Dio dei mistici. Le vie dell'interiorità, San Paolo, Cinisello Balsamo 1996, pp. 486-
487. 


