
Fino a quasi tutto il secolo XIV saranno
sporadiche le raffigurazioni di Dio Padre
con un volto diverso da quello di Cristo e
cioè come un anziano con i capelli bian-
chi e sarà soltanto dal quarto decennio
del XV secolo che si affermerà definitiva-
mente l’iconografia del vegliardo. Questo
contributo cercherà di individuare il sor-
gere dell’iconografia di Dio Padre come
vegliardo fino alla sua definitiva afferma-
zione seguendo la lenta elaborazione di
questo cambiamento iconografico di ca-
pitale importanza nell’arte occidentale. 
I temi della raffigurazione di Dio e della
Trinità sono stati oggetto di una vasta let-
teratura scientifica 1. I diversi studi non
hanno tuttavia individuato lo snodo fon-
damentale della raffigurazione di Dio Pa-
dre come vegliardo salvo il saggio di Sch-
midt che ne individua la genesi in alcune
miniature bolognesi del quarto decennio
del Trecento 2. 

Attraverso l’analisi di un campione di
immagini intendo determinare quando e
dove inizia la nuova iconografia e quan-
do si stabilizza, per poi avanzare ipotesi
interpretative sulle vicende storiche e cul-
turali che possono aver permesso l’avvio
di questo processo. Successivamente cer-
co di stabilire cosa ha fatto sì che dopo
decenni di coesistenza dei due modelli
iconografici, cioè il cristomorfismo e il
Dio Vegliardo, questo secondo si sia ad
un certo punto affermato con decisione
al punto che sostanzialmente non si tro-
verà più il cristomorfismo dal quinto de-
cennio del Quattrocento in avanti.

Impossibilità di Rappresentare Dio

Nella tradizione ebraica l’impossibilità di
raffigurare Dio si era basata sul divieto
veterotestamentario contenuto nel deca-
logo: «Non ti farai idolo né immagine al-

cuna di quanto è lassù nel cielo» (Esodo
20,4). Tale divieto, accompagnato alla
derisione verso coloro che adorano idoli,
viene ribadito nel libro dei Salmi (Salmo
115, 4-8), dai profeti (Geremia 10, 1-16;
Isaia 41, 21 e ss; 44, 9-20; 45, 15), nel li-
bro della Sapienza (Sapienza13-15), fino
ad arrivare al discorso di san Paolo nel-
l’Areopago ateniese contro il culto agli
idoli fatti da mano umana (Atti, 17, 16-
29). D’altro canto nel Nuovo Testamen-
to numerose affermazioni di Cristo indi-
cano la sua totale identificazione con il
Padre: «Chi vede me vede il Padre» (Gv.
14,9) «Io e il Padre siamo una cosa sola»
(Gv. 10,30); e san Paolo commenta «Egli
è l’immagine di Dio invisibile» (Colosse-
si 1, 15; il concetto è ripetuto in 2 Corin-
zi, 4, 4). È su queste autorità che i teologi
e i padri della Chiesa accetteranno la rap-
presentazioni di Dio cristomorfo, come
documenta esplicitamente il mosaico di

117

L’INZIO DELL’ICONOGRAFIA DI DIO PADRE

ALESSANDRA GIANNI

THE BEGINNING OF GOD THE FATHER ICONOGRAPHY

Abstract : This study focuses on the beginning of the iconography of God the Father as an old man in Western art during
14th century; then analyzes its slow affirmation up to the fourth decade of the 15th century when this new iconography
took over definitively the representation of God the Father as the Son. The experimental beginning in two Bolognesi man-
uscripts realized during the third decade of the 14th century is connected in this study with the dispute about the visio
beatifica that involved the whole of Christendom. Regarding the reasons that permitted the establishment of God the Fa-
ther as an old man during the fourth and the fifth decade of the 15th century we can establish a relationship with the
issue of filioque debated at length during the Ferrara and Florence Council that was held between 1438 and 1439. The
clarification of the relation between the three persons of the Holy Trinity could have led the artists and those who directed
them to diversify the first two persons of the Trinity influenced by the Western art’s educational purpose.

Key words: God the Father, Ancient of Days, vision beatifica, filioque

«Iconographica» XVII (2018)  ISSN 1720-1764  ISBN 978-88-8450-897-3



san Michele in Africisco a Ravenna, oggi
conservato al Bode Museum di Berlino,
compiuto nel 545, nel quale Cristo fan-
ciullo, secondo l’iconografia paleocristia-
na, sta in piedi su un prato con la croce e
il libro aperto sul quale si può leggere
«Qui vidit me vidit et Patrem. Ego et Pa-
trem unum sumus»3. Per molti secoli l’i-
conografia di Dio rimarrà immutata e
ancora in piena epoca gotica san Tomma-
so d’Aquino indica, in poche ed efficaci
righe, quello che era l’unico modo di raf-
figurare Dio: «Del Dio vero poi, essendo
esso incorporeo, non si poteva fare alcu-
na immagine materiale, poiché come di-
ce il Damasceno “è cosa sommamente
stolta ed empia raffigurare ciò che è divi-
no”. Ma poiché nel nuovo Testamento
Dio si è incarnato, può essere adorato
nella sua immagine corporea». (Tomma-
so d’Aquino, Summa, parte III, argo-
mento 24, art. 3).
Dunque per secoli, sia nel mondo bizan-
tino che in quello occidentale, è stato im-
possibile raffigurare Dio Padre se non at-
traverso il simbolo della dextera Patris
che interviene nella storia umana, che
dunque diventa sacra, spuntando dal cie-
lo o con l’immagine della sua incarnazio-
ne: Cristo. Così lo vediamo nell’illustra-
zione degli episodi della creazione del
mondo e dell’uomo, e di altri episodi ve-
terotestamentari; e anche nelle scene di
Annunciazione, nel Battesimo di Cristo,
nella Maiestas Domini, nell’Incoronazione
di Maria e nelle diverse interpretazioni
del difficile tema della Trinità. L’uso della
dextera Patris attraversa l’arte paleocri-
stiana e altomedievale fino ad arrivare al-
la fine del secolo XIII come possiamo ve-
dere negli affreschi assisiati di Jacopo
Torriti nella Basilica superiore. In questo
ciclo della Genesi tale simbolo si alterna
alla raffigurazione cristomorfa di Dio.
Anche Giotto la adotterà nella Cappella
degli Scrovegni nella scena del Sacrificio
di Gioacchino. Ancora nell’Annunciazio-
ne nella cimasa del polittico di Pietro Lo-
renzetti ad Arezzo, commissionato nel
1320, viene mostrata la dextera Dei che
fuoriesce dalle nubi inviando il Cristo
Bambino. Le mani di Dio compariranno

sporadicamente anche in alcuni dipinti
di pieno rinascimento come nel Battesi-
mo di Cristo del Verrocchio agli Uffizi.

L’Antico dei giorni 

Nell’arte bizantina esiste una particolare
iconografia di Dio con barba e capelli
bianchi, l’Antico dei Giorni, che trae la
sua origine dalla visione di Daniele (7, 9)
nella quale si parla di un vegliardo, l’An-
tico dei giorni, Dio, con capelli bianchi e
una veste bianca assiso su un trono 4. Si
tratta tuttavia non propriamente dell’im-
magine di Dio Padre, che non poteva es-
sere rappresentato se non attraverso il
Logos incarnato, ma di una delle teofanie
di Cristo. Ha una valenza teologica più
che narrativa. Di solito viene utilizzato
nelle miniature per illustrare il contenuto
delle visioni dei profeti e non nelle scene
bibliche narrate nell’ottateuco nelle quali
si usano altri simboli per indicare l’azione
di Dio o la consueta iconografia del Ver-
bo incarnato. L’Antico di Giorni viene
utilizzato anche per illustrare i testi patri-
stici che cercano di definire il concetto di
Eternità di Dio, che è prima di tutte le
cose, e il rapporto fra le prime due perso-
ne della Trinità5. Le prime attestazioni
iconografiche dell’Antico di Giorni si
trovano in alcuni codici miniati bizantini
realizzati nel corso dell’XI secolo nei qua-
li il vegliardo con i capelli bianchi viene
identificato quasi sempre attraverso l’i-
scrizione O palaios ton emeron 6. Queste
miniature sono state oggetto di numerosi
studi di cui rende conto Francois Boesp-
flug 7. In un contributo relativamente re-
cente della Greatchen Kreahling McKay
sull’illustrazione del vangelo di Giovanni
nei codici greci la studiosa mette in evi-
denza il fatto sorprendente di come l’An-
tico dei Giorni descritto da Daniele non
venga mai utilizzato per illustrare quel
passo profetico ma per commentare e in-
terpretare, secondo quello che era di fre-
quente il ruolo della miniatura, il prolo-
go del vangelo di Giovanni nel quale l’e-
vangelista sonda il mistero della preesi-
stenza del Logos in Dio fin dall’eternità,
prima dell’incarnazione. Attraverso l’ana-

lisi dei teologi greci e in particolare delle
omelie sul prologo del vangelo di Gio-
vanni e quelle sulla incomprensibile na-
tura di Dio di Giovanni Crisostomo, di
cui furono realizzate numerosissime co-
pie nel corso del secolo XI, la studiosa fa
emergere il fatto che l’Antico dei Giorni
non viene mai interpretato come una ri-
velazione di Dio Padre ma piuttosto co-
me la preesistenza di Cristo, la sua eter-
nità 8. Del resto le iscrizioni che talvolta
affiancano il vegliardo lo identificano
con Cristo attraverso le lettere IS XS.
Questo avviene già nella miniatura come
quella del codice vaticano Greco 394,
realizzato nella prima metà del secolo XI
nella quale il vegliardo viene identificato
con Cristo 9. La necessità di identificare
quella figura si rese forse più pressante
quando l’Antico dei Giorni fu affrescato
nelle absidi all’interno delle chiese, così
per evitare che venisse identificato con
l’irrappresentabile Dio Padre si rese ne-
cessario affiancare alla iscrizione O pa-
laios ton emeron le lettere IS XS 10. 
Nei medesimi codici bizantini in alcuni
casi l’Antico di Giorni è rappresentato in
una particolare composizione, definita
successivamente Paternitas, con il Cristo
maturo oppure infante nel grembo 11. Ta-
le formula fu elaborata per illustrare un
versetto del prologo del vangelo di Gio-
vanni in cui si dice che il Figlio di Dio è
nel seno del Padre (Gv. 1, 18)12. Tuttavia
anche nella Paternitas si intendeva rap-
presentare la consustanzialità e la coesi-
stenza fin dall’eternità del Figlio e del Pa-
dre e i capelli bianchi non descrivevano
l’aspetto fisico del Padre ma l’eternità del
Figlio. Nella miniatura del codice vatica-
no greco 394, di cui abbiamo parlato po-
co sopra, l’Antico di Giorni è raffigurato
nel modulo della Paternitas e le iscrizioni
che affiancano le due figure sembrano
invertite poiché il vegliardo viene identi-
ficato come Cristo (IS XS) e l’infante nel
suo grembo come Antico di Giorni 13. La
Paternitas dette origine a una delle for-
mule più antiche per raffigurare la Tri-
nità come mostra la miniatura di un co-
dice greco conservato alla Österreichi-
sche Nationalbibliothek di Vienna: di

ALESSANDRA GIANNI

118



fianco a una Paternitas vi è il riferimento
esplicito alla Trinità: E AGHIA TRIAS; il
vecchio viene definito O PALAIOS
TON EMERON mentre i tre nomi ab-
breviati: Padre, Figlio e Spirito Santo
compaiono al di sotto dell’immagine,
ben distanziati dalle tre persone, per evi-
tare che venisse identificato esplicita-
mente l’Antico dei Giorni con il Padre 14.
Questa iconografia della Trinità passò
talvolta anche all’arte monumentale co-
me testimonia l’affresco della metà del
secolo XIII nella chiesa abbaziale di
Grottaferrata (fig. 1)15. Per i fruitori dei
codici e forse anche per i monaci di
Grottaferrata era tuttavia chiaro che quel
vegliardo non raffigurava Dio Padre ma
una delle manifestazioni di Cristo come
documentano le iscrizioni che solita-
mente accompagnano il vegliardo. 
Dunque questi timidi tentativi di rappre-
sentare Dio attraverso l’Antico dei Gior-
ni nell’arte bizantina restano perlopiù
circoscritti ai codici miniati poiché nel-
l’arte monumentale il vegliardo viene
chiaramente identificato con Cristo at-
traverso le iscrizioni.

Le miniature bolognesi: prove per
l’iconografia di Dio Padre nell’arte
occidentale

Nell’arte occidentale monumentale non
troviamo la raffigurazione dell’Antico dei
Giorni ma piuttosto quella del Figlio del-
l’Uomo, con i capelli candidi, la spada a
doppia lama stretta fra le labbra e le sette
stelle, descritto nella visione di san Gio-
vanni nell’Apocalisse, in alcuni cicli ro-
manici come quello nella basilica di Ca-
stel sant’Elia e nella chiesa di san Severo
di Bardolino e più tardi quello nella cat-
tedrale di Anagni 16. Dunque questa figu-
ra si trova solo in contesti dedicati all’il-
lustrazione dell’Apocalisse. Giotto fu il
primo pittore che rappresentò il Figlio
dell’Uomo non solo in un ciclo apocalit-
tico, quello affrescato sui costoloni delle
vele con Allegorie francescane nella Basili-
ca inferiore di Assisi, ma successivamente
anche al di fuori di contesti dedicati al-
l’illustrazione dell’Apocalisse e cioè nelle
cuspidi centrali di tre polittici: il polittico
Baroncelli, quello di Bologna e il politti-
co Stefaneschi. Nella cuspide del primo,
oggi conservata al San Diego Museum of

Art in California, il vegliardo è il Figlio
dell’Uomo apocalittico con i capelli
bianchi e il libro aperto con l’alfa e l’o-
mega, lo scettro e un ramo (Apocalisse
22, 13-14). Nella cuspide del polittico
Stefaneschi e in quella del polittico di
Bologna è raffigurato il Figlio dell’Uomo
con capelli e barba bianchi, la spada a
doppia lama stretta nella bocca, il globo
con le sette stelle e la chiave di Davide
(Apocalisse, 1, 14-16: 3, 7). Il motivo
viene utilizzato anche da Puccio Capan-
na nella cornice della lunetta con la scena
della Crocifissione nell’attuale cappella
delle Reliquie della basilica di San Fran-
cesco ad Assisi, in origine sala capitolare.
Il Figlio dell’Uomo si trova in un quadri-
lobo collocato proprio al vertice sopra il
Crocifisso, è riccamente abbigliato, ha il
coltello con doppia lama nella bocca, le
chiavi, il libro chiuso e uno strano copri-
capo conico con la parte inferiore schiac-
ciata come quello indossato dalla stessa
figura nella cuspide Baroncelli. Più tardi
Giovanni da Milano raffigura il Figlio
dell’Uomo apocalittico nella cuspide del-
la Nationa Gallery di Londra parte di un

L’INIZIO DELL’ICONOGRAFIA DI DIO PADRE

119

1. Grottaferrata, Abbazia di San Nilo, seguace del Terzo Maestro di Anagni, metà secolo XIII, con ridipinture della fine del Sec. XIII, Trinità con
Santi, affresco.



ALESSANDRA GIANNI

120

2. Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, codice vaticano latino 1430, c. 5r, Illustratore, 1335-40, Visione del Trono di Grazia.



L’INIZIO DELL’ICONOGRAFIA DI DIO PADRE

121

3. Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, codice vaticano latino 1389, c. 4r, Illustratore, 1335-40, Paternitas.



complesso smembrato in diversi musei, e
con pannelli dispersi, di cui si ignora la
provenienza 17. Il programma iconografi-
co dogmaticamente impegnativo preve-
deva al centro il Cristo in trono, di per sé
un tema abbastanza raro, con libro aper-
to con versetti dell’Apocalisse, santi ai la-
ti e nelle tre cuspidi il Figlio dell’uomo
nella centrale, la Vergine e il Battista nel-
le laterali. La collocazione del vegliardo
nella cimasa centrale, al di sopra di Cri-
sto in trono, induce a identificarlo con
Dio Padre sebbene abbia il globo con le
sette stelle e le chiavi che identificano il
Figlio dell’Uomo apocalittico e dunque
Cristo. Occorre osservare tuttavia che in
tutte queste raffigurazioni non c’è il pas-
saggio semantico che porterà a utilizzare
l’iconografia del Figlio dell’Uomo apoca-
littico per raffigurare Dio Padre poiché
ciò era ancora ritenuto inconcepibile.
Del resto lo stesso Giotto negli affreschi
della cappella degli Scrovegni aveva uti-
lizzato le tradizionali formule iconografi-
che per raffigurare Dio Padre e cioè la
dextera Dei nella scena del Sacrifico di
Gioacchino e il cristomorfismo nella sce-
na dell’invio dell’arcangelo Gabriele al di
sopra dell’Annunciazione, sebbene Dio
venga qui raffigurato con le vesti bianche
come nella visione di Daniele in luogo di
quelle rosse e blu che rivestono Cristo in
tutte le altre scene compresa quella del
Giudizio Universale della parete opposta. 
Pochi anni dopo la realizzazione del po-
littico bolognese di Giotto proprio a Bo-
logna in alcuni codici di diritto canonico
miniati si verifica la decisiva rivoluzione
iconografica consistente nell’utilizzo del-
la descrizione del Figlio dell’Uomo apo-
calittico per rappresentare l’irrappresen-
tabile Dio differenziandolo dal Logos in-
carnato. Questo avviene ad opera dell’Il-
lustratore, vivace personalità artistica di
primo piano a Bologna, così battezzato
da Longhi 18. I codici bolognesi conten-
gono testi di diritto canonico: le Decreta-
li di Gregorio IX e il Codice Giustinianeo.
In due miniature realizzate nella seconda
metà degli anni Trenta del ’300 è raffigu-
rata la Trinità con il vegliardo. Nel Codi-
ce Giustinianeo (Vaticano Latino 1430)

la Trinità viene espressa con l’iconografia
del Trono di Grazia nella quale Dio Pa-
dre, vegliardo con le due spade che gli
escono dalla bocca e la chiave, sostiene la
croce (fig. 2). A ben vedere non si tratta
in questo caso di una vera e propria raf-
figurazione della Trinità poiché è assente
la colomba dello Spirito Santo la cui pre-
senza viene tuttavia suggerita attraverso
la lingua di fuoco sulla testa del vegliar-
do. È molto interessante il confronto con
il foglio staccato di un altro codice bolo-
gnese delle Decretali miniato qualche an-
no prima dal Maestro del 1328 (Pier-
pont Morgan Library , ms. 716 c. 2r) sul
quale una rappresentazione della Trinità
mostra il Trono di Grazia senza la diffe-
renziazione fra le prime due persone 19. 
Nella miniatura delle Decretali (Vatica-
no Latino 1389) di pochi anni più tarda
la Trinità è espressa con la formula bizan-
tina della Paternitas e cioè con il Verbo
incarnato nel seno del Padre il quale ha
la chiave di Davide e il clipeo con sette
stelle e il volto di Cristo al centro con
chiaro riferimento al prologo del vangelo
di Giovanni (fig. 3) . Questo attributo
iconografico caratterizza talvolta infatti
lo stesso Giovanni evangelista 20. Dalla
cornice sovrastante il gruppo, come fuori
campo dunque, la colomba dello Spirito
Santo viene unita alla figura del Padre at-
traverso una rossa lingua di fuoco. Come
afferma giustamente Schmidt, che per
primo ha evidenziato questa nuova ico-
nografia di Dio Padre nei codici bolo-
gnesi, queste miniature costituiscono
uno degli anelli di congiunzione fra l’i-
conografia del Dio vegliardo descritto
dal profeta Daniele e del Figlio dell’Uo-
mo con la candida capigliatura descritto
da Giovanni nell’Apocalisse e quella di
Dio Padre 21. 
Cosa può essere accaduto, nei pochi lustri
che separano la miniatura del Maestro del
1328 da quelle dell’Illustratore, che ha
consentito o permesso un cambiamento
epocale sul tema della rappresentabilità di
Dio Padre? Prima di avanzare una ipotesi
interpretativa occorre tracciare brevemen-
te la storia del lento affermarsi di questo
cambiamento iconografico.

Le prime raffigurazioni di Dio Padre
nell’arte occidentale

Tale innovazione resterà infatti ancora
per qualche tempo chiusa nei codici, oc-
corre infatti tener presente che la produ-
zione di miniature fu più libera e speri-
mentale rispetto all’arte monumentale
poiché era rivolta a un pubblico dotto.
Ma a partire dal sesto decennio del Tre-
cento si cominciano a incontrare ripetute
raffigurazioni di Dio Padre come vegliar-
do, prevalentemente in area veneta, o co-
munque adriatica, mentre in Toscana si
continuerà a raffigurarlo con il cristo-
morfismo fino al terzo decennio del
Quattrocento. I due polittici di Lorenzo
Veneziano con al centro la scena dell’An-
nunciazione oggi all’Accademia di Vene-
zia datati 1357 (fig. 4) e 1371, mostrano
il busto di Dio Padre in alto in scala ri-
dotta come se precipitasse dal cielo nel-
l’atteggiamento anticipato nel Battesimo
di Cristo degli Scrovegni, ma dove sono
descritti chiaramente i segni della seni-
lità, e cioè i capelli grigi e le rughe sulla
fronte. L’innovazione iconografica viene
riproposta dal pittore nella cimasa della
croce dipinta nella Basilica di San Zeno
a Verona e nel trittichetto della collezio-
ne Thyssen Bornemisza con la Crocifis-
sione al centro e, fra le scene, un Thro-
num gratiae con il Dio Padre vegliardo
che tiene la croce, con cronologia fra il
1370 e il 1375 22.
La Trinità di Nicoletto Semitecolo (fig.
5), oggi conservata nel Museo diocesano
di Padova, considerata parte di un com-
plesso con storie di san Sebastiano insie-
me ad altre tavolette nello stesso museo,
una delle quali con data 136723, offre
una particolare interpretazione del Trono
di grazia nella quale il Padre, chiaramen-
te differenziato dal Figlio grazie ai capelli
e alla barba grigi, mostra il Crocifisso
senza la croce ma facendo combaciare i
palmi delle mani del Figlio con i suoi. Le
vesti del Padre hanno i colori rosso e blu
consueti dell’iconografia di Cristo. 
Datata 1374 è la tavoletta con scene
evangeliche e la Trinità firmata da Barna-
ba da Modena oggi alla National Gallery

ALESSANDRA GIANNI

122



di Londra. Nel Trono di Grazia trasfor-
mato in una scena della crocifissione con
i dolenti in umiltà, cioè seduti a terra, se-
condo un’iconografia di ispirazione sene-
se, e i quattro simboli degli evangelisti, il
Padre è raffigurato come vegliardo. Poco
dopo, fra il 1376 e il 1379 a Padova, Al-
tichiero si cimenta nella raffigurazione
bizantina della Paternitas, in un sottarco
della cappella di san Giacomo nella Basi-
lica di sant’Antonio. Dio Padre anziano
tiene in grembo Gesù Bambino, non vi è
rappresentata la colomba dello Spirito
Santo. Verso il 1390 nel pannello centra-
le del trittico fermano dell’anonimo
Maestro d’Elsino, probabilmente un dal-
mata, la cui attività è documentata anche
a Venezia 24, è dipinta l’Incoronazione del-
la Vergine secondo una nuova iconogra-
fia, ispirata a modelli nordici, nella quale
Dio Padre vegliardo con la veste bianca
ha la mano appoggiata sulla spalla del Fi-
glio che incorona la Vergine. Al centro la
colomba dello Spirito Santo 25. Durante
il penultimo decennio del Trecento Ni-
colò di Pietro veneziano nell’Incoronazio-
ne della Vergine oggi nella Galleria Nazio-
nale d’Arte Antica di Palazzo Barberini a
Roma utilizza l’iconografia del vegliardo
che replicherà dopo pochi anni nell’Inco-
ronazione della Vergine della Pinacoteca
dell’Accadamia dei Concordi di Rovigo
mentre nell’Incoronazione di Brera, rea-
lizzata probabilmente poco dopo, ritorna
alla vecchia iconografia con Dio Padre
cristomorfo 26.
Dunque l’iconografia di Dio Padre come
vegliardo ricorre a partire dalla seconda
metà del Trecento in pittori prevalente-
mente attivi a Venezia e in area veneta con
l’esclusione di Barnaba da Modena, attivo
in Liguria. Qui nella collegiata del borgo
di Triora, nel 1397 Taddeo di Bartolo di-
pinge una tavoletta con il Battesimo di
Cristo 27 utilizzando in maniera ecceziona-
le l’iconografia del vegliardo diversamente
da quanto farà nella più tarda Annuncia-
zione della Pinacoteca di Siena datata
1409 nella quale adotta ancora il cristo-
morfismo. In Toscana infatti si continuerà
a usare questa antica formula iconografica
per almeno tre decenni dopo la tavola di

Triora la cui iconografia potrebbe essere
stata influenzata da Barnaba da Modena
attivo a Genova e a Pisa nello stesso perio-
do di Taddeo. Il pittore senese potrebbe
tuttavia aver visto la nuova iconografia an-
che durante il suo soggiorno padovano
svoltosi probabilmente intorno al 1393 28. 
Anche nella pittura francese tra la fine
del XIV e gli inizi del XV secolo alcune
opere borgognone mostrano la novità
iconografica. Si tratta prevalentemente di
miniature 29 ma anche di alcune grandi
pale d’altare accomunate dal preciso am-
bito di provenienza: la certosa di
Champmol. Gli sportelli del Flügelaltà̀r

furono dipinti fra il 1392 e il 1399 da
Melchior Broedelarm per la certosa; nella
scena dell’Annunciazione compare Dio
Vegliardo. Proviene dalla medesima cer-
tosa la serie di quattro tavolette collegate
da cerniere che consentivano di dispie-
garle e di chiuderle con l’Annunciazione,
la Natività, la Crocifissione, la Resurrezio-
ne databili intorno al 1400. Si trattava di
un altarolo da viaggio oggi diviso fra Bal-
timora e Anversa 30. Nella Natività e nella
Crocifissione Dio Padre è raffigurato co-
me vegliardo. Nella stessa certosa, per
l’altare della Trinità, sarà realizzata nel
1416 da Henry Bellechose la pala con

L’INIZIO DELL’ICONOGRAFIA DI DIO PADRE

123

4. Venezia, Gallerie dell’Accademia, Lorenzo Veneziano, 1371, Annunciazione con donatore e
Santi, tavola.



Storie di San Dionigi con Dio Vegliardo
che tiene la croce secondo l’iconografia
del Trono di Grazia. Allo stesso ambito
appartiene il tondo con la Pitié du Père
dipinto prima del 1404 da Jan Malouel,
pittore ufficiale alla corte di Borgogna
prima di Henry Bellechose. Dio Padre
vegliardo sostiene il corpo del figlio insie-
me agli angeli e alla Vergine mentre san
Giovanni piange in disparte. 
L’indagine condotta su un campione, che
non può tener conto di tutta la produzio-
ne artistica del periodo, ci permette
ugualmente di osservare che fra l’ultimo
decennio del Trecento e il primo del
Quattrocento l’iconografia di Dio Padre
come vegliardo si va lentamente affer-
mando nella pittura e nella miniatura ita-
liana e borgognona sebbene persista il
consueto cristomorfismo; in questo pe-
riodo di transizione talvolta lo stesso pit-
tore utilizza entrambe le tipologie a di-
mostrazione della difficoltà dell’affer-
marsi della nuova iconografia. 

La svolta 

Ma intanto nel secondo decennio del
Quattrocento assistiamo al moltiplicarsi
di scene in cui Dio Padre viene raffigura-
to come vegliardo non solo nella minia-
tura, come nelle scene della Genesi mi-
niate dai fratelli Limbourg nel libro d’O-
re di Jean de Berry, ma anche in cicli di
affreschi come quello della cappella Bolo-
gnini in san Petronio a Bologna; qui nel-
la scena dell’Incoronazione di Maria Gio-
vanni da Modena fra il 1412 e il 1415 31,
raffigura l’incoronazione di Maria con
Dio Padre vegliardo con fluente barba
bianca e gli attributi pontifici (fig. 6). Lo
stesso pittore utilizza la nuova iconogra-
fia nella grande croce dipinta fra il 1415
e il 1420 32 per la chiesa di san Francesco
a Bologna nella quale Dio Padre nella ci-
masa sorge a mezzo busto da nubi stiliz-
zate a meandro. Prima del 1412 il pittore
Martino da Verona realizza l’affresco
dell’Incoronazione di Maria per la chiesa
di Santo Stefano a Verona, nella scena è

presente Dio Padre come vegliardo 33. A
Urbino Lorenzo Salimbeni nel ciclo di
affreschi dell’Oratorio di san Giovanni
Battista, datato 1416, nella affollata sce-
na del Battesimo di Cristo dipinge Dio
vegliardo che si affaccia dal cielo circon-
dato da angeli e serafini per inviare la co-
lomba dello Spirito Santo. Nel Polittico
di Valleromita, commissionato a Gentile
da Fabriano probabilmente da Chiavello
Chiavelli che aveva eletto quel convento
francescano come luogo per la propria
sepoltura con testamento redatto nel
1412, poco prima di morire, all’incoro-
nazione della Vergine nel pannello cen-
trale assiste Dio Padre vegliardo 34. Lo
stesso tema verrà successivamente com-
missionato a Gentile verso il 1420 dalla
confraternita fabrianese che aveva sede
presso la chiesa conventuale di San Fran-
cesco, in questo caso viene seguita la con-
sueta iconografia dell’Incoronazione della
Vergine da parte di Cristo senza la presen-
za di Dio Padre e della colomba dello
Spirito Santo. 
Frattanto in questo secondo decennio in
Toscana continuavano a restare legati alla
consueta iconografia di Dio Padre con il
volto di Cristo non soltanto i pittori ri-
tardatari – come il senese Benedetto di
Bindo che, illustrando gli Articoli del
Credo nelle tavolette lignee del Museo
dell’Opera del Duomo di Siena, realizza-
te intorno al 1412 e in quelle del cassone
Thyssen eseguite poco prima, raffigura
Dio Padre creatore con il volto di Cristo
(fig. 7)35 – ma anche grandi personalità
artistiche come Lorenzo Monaco nel-
l’Annunciata dell’Accademia, datata fra il
1410 e il 1415 e successivamente nel-
l’Annunciazione per la cappella Bartolini
Salimbeni in Santa Trinita a Firenze, rea-
lizzata circa dieci anni più tardi 36.
Giungiamo così al terzo decennio del
Quattrocento sulla metà del quale anche
in Toscana si verificherà un significativo
spostamento verso la nuova iconografia
del vegliardo documentato dalle opere
delle potenti personalità artistiche del
tempo quali Gentile da Fabriano, che l’a-
veva già sperimentata nel polittico di val-
le Romita, Masaccio e Paolo Uccello. Nel

ALESSANDRA GIANNI

124

5. Padova, Museo Diocesano, Nicoletto Semitecolo, 1367, Trono di Grazia, tavola.



Polittico dell’Intercessione per la chiesa fio-
rentina di San Niccolò Oltrarno, realiz-
zato da Gentile verso il 1424-25, Cristo
e la Vergine inginocchiati intercedono
presso Dio Padre vegliardo che si manife-
sta sul fondo oro da una corona di serafi-
ni con la colomba dello Spirito Santo 37.
La nuova iconografia viene adottata nella
Trinità affrescata in santa Maria Novella
da Masaccio fra il 1425 e il 1427 e in due
tavole dipinte da Paolo Uccello varia-
mente datate a ridosso o durante il suo
soggiorno veneziano intorno al 1425, si
tratta del San Giorgio e il drago di Mel-
bourne e dell’Annunciazione dell’Ash-
molean Museum, in entrambe le tavole
Dio Padre viene raffigurato con folte e
fluenti chioma e barba grigie 38. Singolare
è la presenza di questa figura nella scena
di San Giorgio ove di solito non è previ-
sta e dove invece giganteggia incombente
occupando una buona terza parte della
superficie pittorica disponibile. In en-
trambi i casi Dio Padre indossa il trire-
gno papale calcato sulla fronte corruccia-
ta. Un gruppo di opere di Giovanni dal
Ponte realizzate sulla metà degli anni
Venti documenta l’affermarsi della nuo-
va iconografia 39.
Negli anni Venti continuerà tuttavia ad
essere adottato il cristomorfismo non sol-
tanto da parte di pittori ritardatari 40 ma
anche da parte del Beato Angelico e pro-
prio in un’opera, la pala di san Pietro
Martire per l’omonimo convento di mo-
nache domenicane e oggi nel Museo di
san Marco a Firenze, che documenta
l’impatto con l’arte di Masaccio sulla
metà degli anni Venti: nelle cuspidi la
scena dell’Annunciazione ha Dio Padre
ancora cristomorfo 41. 
In quegli anni nelle Fiandre, Jan van
Eyck nel Polittico dell’Agnello per la cat-
tedrale di San Bavone a Gand, raffigura
Dio Padre con il volto di Cristo. L’iden-
tità di questo personaggio è chiaramente
indicata dalle iscrizioni che corrono in-
torno alla sua testa: Hic est Deus potentis-
simus propter divinam maiestatem suam.
La scelta di adottare questa iconografia
per raffigurare Dio Padre può essere in
questo caso spiegata anche dall’altra iscri-

zione che corre lungo la base del trono:
Vita sine morte in capite. Juventus sine se-
nectute in frontis. Gaudium sine merore a
destri. Securitas sine timore a sinistris. Si
tratta dunque di un esempio abbastanza
tardivo del proseguimento della più ar-
caica iconografia tenendo conto che il
polittico fu completato nel 1432 42. La
stessa tipologia di Dio Padre era stata uti-
lizzata dal pittore nella Fontana della vita,
dipinto di cui si conserva una copia anti-
ca oggi al Prado donata nel 1454 dal re
Enrico IV di Castiglia al monastero di
Parral, e che fu eseguito dal pittore pro-

babilmente fra il 1428 e il 1429 durante
il suo viaggio in Spagna 43.
È nel corso del quarto decennio che av-
verrà il passaggio alla nuova iconografia
come documentano due polittici di Gio-
vanni dal Ponte datati, si tratta del tritti-
co di Rosano realizzato nel 1434 con
l’Annunciazione e i santi Lorenzo, Bene-
detto¸ Giovanni Battista e Nicola di Bari;
nella parte terminale della cuspide cen-
trale Dio Padre come vegliardo invia la
colomba dello spirito santo e il Bambino
con la croce; e del Trittico con Annun-
ziata e i santi Ludovico di Tolosa e Antonio

L’INIZIO DELL’ICONOGRAFIA DI DIO PADRE

125

6. Bologna, Cappella Bolognini, Giovanni da Modena, 1412-15, Incoronazione della Vergine
con Dio Padre e Santi, affresco, particolare.



da Padova oggi nella Pinacoteca Vatica-
na, proveniente da Todi, datato 1435; ol-
tre ad altri complessi realizzati dal pittore
in quello stesso periodo 44. A Verona Mi-
chele Giambono nell’Annunciazione af-
frescata sul cenotafio di Cortesia da Sere-
go in Sant’Anastasia a Verona intorno al
1432 fa irrompere dal cielo Dio Padre ve-
gliardo dentro a una mandorla rossa cir-
condato da un brulichio di angeli vario-
pinti 45. La nuova iconografia sarà adotta-
ta naturalmente anche dalle grandi per-
sonalità artistiche attive in quel decennio
come il pittore fiammingo Robert Cam-
pin, il Beato Angelico, nella Madonna
col Bambino e Trinità del museo di San
Marco dello stesso periodo del polittico
di san Pietro martire 46, Masolino da Pa-
nicale negli affreschi di Castiglione Olo-
na e nella Madonna dell’Umiltà di Mona-
co. Si può tentare di individuare anche
nella scultura il passaggio in questi anni
alla nuova iconografia attraverso il con-
fronto fra le due porte del Ghiberti per il
battistero fiorentino. Mentre nella porta
nord, eseguita fra il 1403 e il 1424, nel
Battesimo di Cristo, Dio Padre è ancora

cristomorfo, nei pannelli della Porta del
Paradiso, la cui realizzazione, interpre-
tando alcuni documenti, si colloca fra la
metà degli anni Trenta e la metà degli an-
ni Quaranta 47, utilizza la nuova icono-
grafia nella formella con scene della Ge-
nesi e in quella della Consegna delle tavole
della legge a Mosé; la figura con barba e
capigliatura lunghe e folte ha la fronte
solcata da profonde rughe e le guance
scavate; in entrambe le formelle Dio com-
pare anche nel cielo con la tiara papale. 
A partire dunque dal quarto decennio del
Quattrocento si può dire che si stabiliz-
zerà definitivamente la consuetudine ico-
nografica di raffigurare Dio Padre come
vegliardo fino ai nostri giorni; è super-
fluo dunque da questo momento innanzi
indicarne le occorrenze ma, al contrario,
è utile segnalare le eccezioni alla regola e
cioè le permanenze di cristomorfismo.
Un esempio clamoroso è costituito dal-
l’Incoronazione della Vergine commissio-
nata nel 1454 da Jean de Montagny per
l’altare della Trinità della Certosa di Vil-
leneuve-les-Avignon, oggi conservata nel
locale Musée Pierre, a Enguerrand Quar-

ton; nel dipinto la perfetta identità del
Padre e del Figlio, era tuttavia stata im-
posta da una precisa clausola della com-
mittenza: «tra il Padre e il Figlio non vi
sarà alcuna differenza» 48. A Siena Gio-
vanni di Paolo adotta il cristomorfismo
nell’iniziale miniata, oggi al Getty Mu-
seum, di un foglio ritagliato da un gra-
duale, opera della sua attività giovanile 49;
utilizza successivamente la nuova icono-
grafia nella tavoletta con Annunciazione e
Cacciata dal Paradiso terrestre della Na-
tional Gallery di Washington, datata in-
torno al 143550, e nella Creazione e Cac-
ciata, oggi nella collezione Lehman al
Metropolitan Museum di New York,
parte della pala per l’altare Guelfi in San
Domenico a Siena commissionata nel
1445 (fig. 8) 51. Il pittore sembra dunque
adattarsi al cambiamento di iconografia
che si verifica in quegli anni; tuttavia lo
vediamo tornare al cristomorfismo nelle
tre tavolette con scene di Battesimo: quel-
la dell’Ashmolean Museum di Oxford,
dalla compagnia degli artisti nella chiesa
dei Silvestrini a Montepulciano, dubitati-
vamente datata negli anni Cinquanta 52;
quella alla National Gallery di Londra
ipotetica parte della predella del polittico
oggi al Metropolitan Museum di New
York datato 1454 proveniente da Sant’A-
gostino a Cortona, infine la tavoletta cu-
spidata al Norton Simon Museum di Pa-
sadena (fig. 9), parte di un complesso sul-
la cui funzione e datazione sono state for-
mulate diverse ipotesi 53. C’è da chiedersi
se non siano da rivedere le proposte di
datazione di queste tre opere nel lungo e
altalenante percorso artistico del pittore
anche alla luce del cambiamento di ico-
nografia di Dio Padre divenuto stabile
negli anni ’40. Anche Sano di Pietro par-
rebbe attardarsi sull’iconografia più arcai-
ca lungo tutta la sua attività, dal trittico
dell’Osservanza fino a quello oggi a Badia
a Isola datato 1471, passando per i polit-
tici dei gesuati, di cui uno datato 1444, se
consideriamo in tutti i casi la figura pre-
sente nella cuspide della tavola centrale
Dio Padre che insieme all’arcangelo Ga-
briele e alla Vergine compone la scena
dell’Annunciazione.

ALESSANDRA GIANNI

126

7. Siena, Museo dell’Opera del Duomo, Benedetto di Bindo, 1412 circa, Articolo del Credo:
Dio da Dio, luce da luce, Dio vero da Dio vero, tavola lignea.



La visione beatifica e il Filioque

Lo studio della raffigurazione di Dio Pa-
dre come vegliardo nell’arte occidentale
ha dunque messo in luce come sia stata
necessaria la lunga gestazione durata un
secolo, a partire dalle miniature bologne-
si del quarto decennio del Trecento, per
superare definitivamente il veto veterote-
stamentario di rappresentare l’irrappre-
sentabile, cioè Dio incorporeo. Le do-
mande che possiamo porci sono sostan-
zialmente due: cosa ha permesso l’avvio
di questo processo; e cosa ha fatto sì che
dopo decenni di coesistenza dei due mo-
delli iconografici, cioè il cristomorfismo
e il Dio vegliardo, questo secondo si sia
ad un certo punto affermato con decisio-
ne al punto che sostanzialmente non si
troverà più il cristomorfismo dal quinto
decennio del Quattrocento in avanti.
Occorre innanzitutto ricordare come nel
mondo occidentale i diversi trattati de
imaginibus che si sono succeduti nei se-
coli per rispondere alle numerose ondate
iconoclaste o comunque di critica al cul-
to delle immagini, si sono attestati sul
principio chiarito da Gregorio Magno
del valore pedagogico delle immagini che
ne giustifica l’uso negli edifici di culto 54.
Sebbene non vi siano pronunciamenti
ufficiali della Chiesa nel corso del XIV
secolo che spieghino lo sdoganamento
per la rappresentabilità di Dio, il fine pe-
dagogico delle immagini deve essere stato
alla base della resa esplicita della rappre-
sentazione diversificata delle tre persone
resa necessaria in periodi di riflessione
teologica e di pronunciamenti pontifici
sul mistero della Trinità. L’inizio speri-
mentale della rappresentazione di Dio
Padre nelle miniature bolognesi degli an-
ni Trenta può essere collegato all’istitu-
zione della festività della SS. Trinità volu-
ta nel 1334 da papa Giovanni XXII ma
ancor più alla disputa sulla Visione beati-
fica, cioè sul destino delle anime elette
dopo la morte, che dal 1331 al 1336
coinvolse tutta la cristianità. La contro-
versia fu scatenata da alcuni sermoni pro-
nunciati da papa Giovanni XXII nella
cattedrale di Notre-Dame-des-Doms per

la festività di Ognissanti nei quali egli so-
steneva che le anime dei beati in cielo
non vedevano e non avrebbero visto Dio
faccia a faccia prima del Giudizio univer-
sale e che avrebbero goduto soltanto del-
la contemplazione dell’umanità di Cristo
secondo l’autorità delle scritture (Apoca-
lisse 6, 9). Questa ipotesi veniva a con-
trapporsi alla riflessione teologica prece-
dente basata sui testi biblici che aveva
stabilito invece che esse vedono subito il
volto di Dio così come egli è. Papa Gio-
vanni fu costretto a ritrattare questo pro-
nunciamento ritenuto eretico e il succes-
sivo papa Benedetto XII il 29 gennaio
1336 emise ad Avignone la costituzione
Benedictus Deus con la quale stabiliva che
i santi “videro e vedono l’essenza divina
con visione intuitiva e facciale» 55. Ora, è
abbastanza singolare che esattamente ne-
gli stessi anni in cui si svolgeva questo di-
battito, che vide contrapporsi papi, re,
imperatore, teologi nella curia pontificia
e nelle università e predicatori dai pulpi-

ti, si abbiano in codici di diritto canoni-
co le prime testimonianze del cambia-
mento nel modo di raffigurare Dio Pa-
dre. Scene di identico soggetto con la
rappresentazione della Trinità mostrano
nel volgere di pochi anni Dio col volto di
Cristo nel codice realizzato verso il 1330
e Dio vegliardo in quelli miniati dall’Illu-
stratore intorno al 1340 (figg. 2, 3) e cioè
dopo il decreto di Benedetto XII del
1336. Avendo le miniature uno scopo
esplicativo appare evidente che per ren-
dere esplicito il contenuto della visione
beatifica immediata del volto di Dio e
non solo della sua natura incarnata si
rendeva necessario distinguere somatica-
mente le prime due persone della Trinità. 
Dopo l’episodio bolognese si dovrà at-
tendere circa un secolo prima che si affer-
mi l’iconografia di Dio Padre vegliardo
che sostituirà definitivamente il cristo-
morfismo durante gli anni Trenta del
Quattrocento. Proprio in quel periodo si
svolgeva il Concilio di Ferrara e Firenze

L’INIZIO DELL’ICONOGRAFIA DI DIO PADRE

127

8. New York, Metropolitan Museum of Art, Robert Leaman collection, 1445 circa, Creazione
del mondo e cacciata di Adamo ed Eva dal Paradiso terrestre, tavola.



(1438-39) che aveva come scopo la riso-
luzione dello scisma con la chiesa greca.
Il primo dei quattro punti controversi fra
le due chiese, individuati da apposite
commissioni, riguardava la dottrina della
processione dello Spirito Santo, da pro-
clamare nel Credo, che per i latini avveni-
va dal Padre e dal Figlio (Filioque) men-
tre per i greci dal Padre attraverso il Fi-
glio. La questione fu dibattuta in diverse
sessioni finché si giunse ad una forma di
compromesso per raggiungere l’unione
che avrà tuttavia breve durata. Le bolle di
unione con le diverse chiese emanate da
Eugenio IV al termine del concilio rive-
lano lo sforzo teologico eccezionale per
ridefinire nel mistero della Trinità l’iden-

tità, i “ruoli” e i rapporti fra le tre perso-
ne. In particolare la bolla di unione con
gli armeni, Exultate Deo, dopo un lungo
passo dedicato a sviscerare il mistero del-
la Trinità, specifica: «Questa è la fede cat-
tolica: venerare un unico Dio nella Tri-
nità e la Trinità nell’unità senza confon-
dere le persone né separare la sostanza.
Una è infatti la persona del Padre, un’al-
tra quella del Figlio e un’altra quella dello
Spirito santo, ma unica è la divinità,
uguale è la gloria, coeterna la maestà del
Padre, del Figlio e dello Spirito santo» e
più avanti: «Vi è dunque un unico Padre
e non tre Padri, un unico Figlio e non tre
Figli, un unico Spirito santo e non tre
Spiriti santi» 56. E nella bolla di unione
con i copti Cantate Domino un lungo pa-
ragrafo che sviscera i rapporti e le carat-
teristiche delle tre persone, inizia affer-
mando: «In primo luogo, dunque, la sa-
crosanta chiesa romana, fondata dalla pa-
rola del nostro Signore e Salvatore, crede
fermamente, professa e predica un solo,
vero Dio, onnipotente, immutabile e
eterno, Padre, Figlio e Spirito santo; uno
nell’essenza, trino nelle persone, Padre
non generato, Figlio generato dal Padre,
Spirito santo procedente dal Padre e dal
Figlio; crede che il Padre non è il Figlio o
lo Spirito santo, che il Figlio non è il Pa-
dre o lo Spirito santo, che lo Spirito san-
to non è il Padre o il Figlio; ma che il Pa-
dre è soltanto Padre, il Figlio è soltanto
Figlio, lo Spirito santo è soltanto Spirito
santo» 57. È lecito pensare che la ridefini-
zione puntuale dei rapporti fra le Persone
della Trinità, esito delle discussioni del
concilio, abbia spinto le committenze in
quegli anni e nei successivi a differenziare
l’iconografia del Padre e del Figlio per
rendere più comprensibile la diversità
nell’unità delle Persone. Tale diversifica-
zione era già attuata durante la messa in
scena dei misteri sacri come apprendia-
mo da Simeone metropolita di Tessaloni-
ca (m. 1429) il quale nel suo Dialogus
contra haereses al capitolo XXIII, critican-
do il teatro sacro dei latini, scrive «Alcuni
eventi li rappresentano come in un’azio-
ne scenica, contro le leggi sacre (…).
Questo rappresenta la Vergine, quello lo

chiamano marito di Maria, un altro è
chiamato angelo, un altro è il Padre Eter-
no, al quale mettono capelli bianchi a
guisa di barba» 58. Numerosi sono gli stu-
di che hanno analizzato l’influsso del
concilio di Ferrara e Firenze, sulla lettera-
tura, la filosofia, il teatro 59. Per quanto
riguarda la storia dell’arte si è parlato di
frequente dell’impressione suscitata a Fi-
renze dall’arrivo della delegazione bizan-
tina composta dall’imperatore Giovanni
VIII, il patriarca di Costantinopoli, 22
vescovi e un seguito di 700 persone e del
presunto riflesso sui personaggi del cor-
teo dei Magi affrescato da Benozzo Goz-
zoli nella cappella di Palazzo Medici Ric-
cardi 60. Il ritratto dell’imperatore Gio-
vanni VIII realizzato da Pisanello sulla
medaglia commemorativa coniata duran-
te il concilio fu ripreso da numerosi arti-
sti del Rinascimento. Lo stesso artista la-
scia nel codice Vallardi disegni che ripro-
ducono i dignitari bizantini e le fogge
esotiche delle loro vesti. Nella Flagella-
zione di Piero della Francesca come nella
Cavalcata dei Magi di Benozzo Gozzoli la
Ronchey legge espliciti riferimenti al
Concilio di Ferrara e Firenze evocato in
occasione del Concilio di Mantova con-
vocato per liberare Costantinopoli presa
dagli Ottomani nel 1453 61. 
Se così grande fu l’impatto del Concilio
nella cultura del tempo è plausibile pen-
sare che si siano tenute in considerazione
le riflessioni teologiche del concilio
quando si trattava di raffigurare un tema
così difficile e dibattuto come la Trinità
rappresentando il Padre vegliardo per di-
versificarlo dal Figlio in maniera chiara e
comprensibile. L’attitudine concreta-
mente pedagogica della chiesa latina è
ben espressa nella stessa Bolla di unione
con la chiesa greca, la Laetentur coeli, lad-
dove, proprio a proposito del filioque, si
dice: «Definiamo, inoltre, che la spiega-
zione data con l’espressione Filioque è
stata lecitamente e ragionevolmente ag-
giunta al simbolo per rendere più chiara
la verità e per una necessità urgente di
quel momento» 62. Dunque l’iconografia
di Dio Padre come vegliardo che si affer-
ma lentamente a partire dalla seconda

ALESSANDRA GIANNI

128

9. Pasadena, Norton Simon Museum, Giovan-
ni di Paolo, 1450 circa, Battesimo di Cristo,
tavola.



metà del Trecento e con decisione dagli
anni ’20 del Quattrocento, continua a
coesistere con il cristomorfismo, adottato
non solo negli artisti ritardatari, e si sta-
bilizzerà definitivamente solo a partire
dagli anni ’40, quelli immediatamente
successivi allo svolgimento del concilio,
fino ai giorni nostri. I temi del concilio
recepiti dalla committenza possono aver
accelerato questo processo avviato in mo-
do episodico nelle miniature bolognesi
del Trecento.

Alessandra Gianni

Università degli studi di Siena
alessandra.gianni@unisi.it

Note

1) Sul tema della rappresentazione di Dio si
vedano i numerosi contributi di Francois Bœ-
spflug poi confluiti nel poderoso volume Le
immagini di Dio. Una storia dell’Eterno nell’ar-
te, Torino 2012 che percorre la storia iconica
di Dio dall’arte paleocristiana, attraverso l’arte
bizantina, fino all’arte occidentale dall’alto
medioevo fino ai giorni nostri. Il corposo ap-
parato bibliografico tiene conto degli studi re-
lativi alle diverse epoche e ai diversi soggetti
iconografici che hanno al centro l’immagine di
Dio e della Trinità. Tuttavia anche il recente
contributo dello studioso relativo al momento
specifico che si vuole ora analizzare della piena
affermazione dell’iconografia del Vegliardo (F.
Bœspflug, La figure de Dieu dans l’art à l’épreu-
ve de la Renaissance: vers la fin du christo-
morphisme, in A. Jori - C. Zaira Laskaris - A.
Spiriti (a cura di), Storia e storiografia dell’arte
del Rinascimento a Milano e in Lombardia, Mi-
lano 2016, pp. 83-90), dopo aver accennato
alla miniatura francese con un Trono di Grazia
del secolo XII del messale di Cambrai, realizza-
to verso il 1220, in cui Dio Padre è raffigurato
come Antico di Giorni con i capelli bianchi,
passa direttamente a Raffaello e Michelangelo,
dunque saltando il momento reale della affer-
mazione della nuova iconografia all’inizio del
Quattrocento, per poi fare una riflessione
sull’arte contemporanea nella quale si è tornati
in qualche modo al cristomorfismo. 

2) V. M. Schmidt, Il polittico bolognese di Giot-
to e l’iconografia di Dio Padre, in Giotto e Bolo-
gna, Cinisello Balsamo (MI) 2010, pp. 29-34.

3) Secondo Yves Christe, il mosaico, realizzato
poco dopo la riconquista di Ravenna da parte

di Giustiniano dalle mani degli ostrogoti, ave-
va un intento antiariano e dunque doveva ren-
dere esplicita la consustanzialità fra Padre e Fi-
glio. Cfr. Y. Christe, Nouvelle intérpretation des
mosaïques de Saint Michel-in Affricisco à Ra-
venne: à propos d’Apoc. 8, 2-6, in «Rivista di
Archeologia Cristiana» 51 (1975), pp. 107-24.

4) «Io continuavo a guardare, quand’ecco furo-
no collocati troni e un vegliardo si assise. La sua
veste era candida come la neve e i capelli del suo
capo erano candidi come la lana» (Daniele 7, 9).

5) Cfr. A. Grabar, La répresentationde l’Intelli-
gible dans l’ar byzantin du Moyen Age, in Actes
du VI e Congrès International d’Études byzanti-
nes (Paris 1948), Paris 1951, pp. 127-43; idem,
L’iconoclasme byzantin, Paris 1984. Si tratta
spesso dell’illustrazione di passi biblici che rife-
riscono di visioni alle quali si doveva dare una
forma visibile. Nel volume di François Bœsp-
flug dedicato alle immagini di Dio attraverso i
secoli, viene riprodotta la miniatura di un co-
dice bizantino del IX secolo che rappresenta
forse la più antica immagine di Dio Padre e che
illustra la visione di santo Stefano al momento
del martirio quando vede il Figlio alla destra
del Padre (At. 7, 55-56) e soprattutto il com-
mento di san Basilio sul rapporto fra le prime
due persone della Trinità. Cfr. Bœspflug, Le
immagini di Dio; e su questo specifico aspetto
delle immagini dell’Antico dei Giorni nelle mi-
niature bizantine si veda M. G. Muzj, Immagi-
ni di Dio Padre nell’arte cristiana, in «Theo-
tokos», VII (1999), pp. 627-74.

6) Si tratta dei seguenti codici: il greco 923,
miniatura a f. 40; il greco 64, miniatura a f.
158; greco 74, f. 167 in Paris, Bibliothèque na-
tional de France; il cod. 587 miniatura al f. 3v,
in Monte Athos, monastero Dionysiou; il vat.
greco 394, miniatura a f. 7, in Città del Vati-
cano, Biblioteca Apostolica Vaticana.

7) Della storia critica dei codici rende conto
dettagliatamente Bœspflug, Le immagini di
Dio, pp. 112-4 e relative note bibliografiche.
Sul tema della rappresentabilità di Dio che
emerge dalle miniature bizantine di questi co-
dici si veda in particolare A. Grabar, La répre-
sentation de l’Intelligible dans l’ar byzantin du
Moyen Age, in Actes du VI e Congrès Internatio-
nal d’Études byzantines (Paris 1948), Paris
1951, pp. 127-43; idem, L’iconoclasme byzan-
tin, Paris 1984; K. Weitzmann, The miniatures
of the Sacra parallela, Parisinus Graecus 923,
Princeton 1979; S. der Nersessian, Recherches
sur les miniatures du Parisinus graecus 74, in Fe-
stschrift Otto Demus, «Jahrbuch der österreichi-
schen Byzantinistik», vol. XXI, 1972, pp. 109-
17; S. Tsuji, The headpeace miniatures and ge-
nealogy pictures in Paris. gr. 74, in «Dumbarton
Oaks Papers» 29 (1975), pp. 162-203; F. Bœ-
spflug - Y. Zaluska, Note sur l’iconographie du

Prologue de Jean, in «Recherches de sciences re-
ligieuses» LXXXIII, n. 2, pp. 293-303.

8) G. Kreahling McKay, Illustrating the Go-
spel of John: the exegesisi of John Crysostom and
images of the Ancient of Days in eleventh-cen-
tury byzantine manuscripts, in «Studies in ico-
nography» 31 (2010), pp. 51-68.

9) A. Heiman, L’iconographie de la Tinité, I. Une
formule Byzantine et son développment en Occi-
dent, in L’Art chrétien, vol. I, 1934, pp. 37-57.

10) Come documenta l’affresco, oggi distrut-
to, della chiesa della Trasfigurazione a Novgo-
rod sul Nerezi fondata nel 1198, nel quale in
un tondo è raffigurato il Pantocratore con i ca-
pelli bianchi e in cirillico le iscrizioni: IC e XC
(Gesù Cristo) e Ветхий Денми (Antico dei
giorni). Anche nella chiesa di hagia Sophia a
Monemvasia in Grecia: un Pantocratore
benedicente con i capelli bianchi, il libro aperto
è accompagnato dalle scritte IC XC (Gesù
Cristo) e O Palaios ton Emeron; nel catino ab-
sidale della chiesa di Kato Panagia a Glykoriza
in Grecia è affrescato un Pantocratore benedi-
cente con capelli bianchi e le iscrizioni IS XC e
O Palaios ton Emeron.

11) Heiman, L’iconographie de la Tinité.

12) Sulla Paternitas nei codici bizantini si veda
K. Weitzmann, Studies in Classical and Byzan-
tine Manuscript Illumination, Chicago-Lon-
don 1971, p. 296; A. Heiman, L’iconographie
de la Tinité; S. A. Papadopoulos, Essai d’inter-
pretation du theme iconographique de la pater-
nité dans l’art byzantin, in «Cahiers
archéologiques. Fin de l’Antiquité et Moyen
Âge», XVIII (1968), pp. 121-36.

13) Cfr. F. Bœspflug, Le immagini di Dio,
pp. 114-5.

14) Vienna, Österreichische Nationalbiblio-
thek, suppl. gr. 52, f. 1v.

15) C. Bertelli, La mostra degli affreschi di
Grottaferrata, in «Paragone», 249 (1970), pp.
91-101.

16) G. Schiller, Ikonographie der christlichen
Kunst, Gütersloh 1990, pp. 177-8, 180-1, figg.
38-40. Per gli affreschi di Anagni si vedano: A.
Bianchi, Il restauro della cripta di Anagni, Roma
2003 e A. Draghi, Gli affreschi dell’aula gotica
nel monastero dei Santi Quattro Coronati: una
storia ritrovata, Milano 2006, pp. 70-107. 

17) M. Boskovits, Giovanni da Milano, Firen-
ze 1966, pp. 23-6; C. Travi, Giovanni da Mi-
lano. Cristo in trono adorato da angeli, in Pina-
coteca di Brera. Scuole lombarda e piemontese.
1300-1535, Milano 1989, pp. 65-7; D. Paren-
ti (a cura di), Giovanni da Milano. Capolavori
del gotico fra Lombardia e Toscana, catalogo
della mostra, Firenze 2008, pp. 242-9, n. 27.

L’INIZIO DELL’ICONOGRAFIA DI DIO PADRE

129



18) R. Longhi, La pittura del Trecento nell’I-
talia settentrionale (1934-1935), in idem,
Opere complete, VI, Lavori in Valpadana, Firen-
ze 1973, pp. 3-90: 24-6.

19) A. Conti, La miniatura bolognese. Scuole e
botteghe. 1270-1340, Bologna 1981, fig. 236.

20) Cfr. Polittico di Santa Petronilla, di Am-
brogio Lorenzetti, Pinacoteca di Siena, inv.

21) Schmidt, Il polittico bolognese di Giotto,
pp. 29-34: 30. Per l’ipotesi del ruolo delle raf-
figurazioni delle cuspidi giottesche per l’elabo-
razione dell’iconografia di Dio Padre si veda A.
De Marchi, Per speculum in aenigmate, in L’im-
magine di Cristo dall’Acheropita alla mano
d’artista. Dal tardo medioevo all’età barocca,
Città del Vaticano 2006, pp. 117-42.

22) M. Boskovits, Early talian painting 1290-
1470. The Thyssen Bornemisza Collection,
Stuttgart 1990, pp. 42-47. 

23) Cfr. V. Sgarbi in Giotto e il suo tempo, Mi-
lano 2000, pp. 338-43, cat. 14.

24) Il De Marchi lo identifica con “Biagio del
fu Luca da Zara” documentato come garzone
nella bottega veneziana di Jacobello di
Bonomo per due anni dal 1384: A. De
Marchi, Per un riesame della pittura tardogotica
a Venezia: Niccolò di Pietro e il suo contesto
adriatico, in «Bollettino d’arte», LXXII (1987),
pp. 25-66: 25.

25) Per il maestro di Elsino e per il polittico si
veda Idem, Maestro di Elsino (Biagio di Luca
da Zara?), Polittico, in G. Liberati (a cura di),
Il gotico internazionale a Fermo e nel fermano,
Livorno 1999, pp. 78-80.

26) Per tutte queste opere si veda Idem, Per
un riesame della pittura tardogotica a Venezia.

27) G. Chelazzi Dini (a cura di), Il gotico a
Siena: miniature, pitture, oreficerie, oggetti
d’arte, Firenze 1982, p. 335.

28) C. Neri, Taddeo di Bartolo, in Enciclope-
dia dell’arte medievale, 2000 online:
http://www.treccani.it/enciclopedia/taddeo-
di-bartolo_%28Enciclopedia-dell%27-Arte-
Medievale%29/

29) Ho utilizzato il generoso volume di A. De
Marchi, Gentile da Fabriano e il gotico interna-
zionale, Firenze 2008, ricco di documentazio-
ne fotografica che mi ha consentito di verifica-
re le occorrenze di Dio Padre vegliardo nella
miniatura francese nel periodo a cavallo fra il
penultimo decennio del Trecento e l’inizio del
secolo successivo. Nel Libro d’ore di Bertrando
de’ Rossi, miniato da un maestro anonimo ver-
so il 1385, nella Creazione del cielo e della terra
il Creatore è raffigurato come vegliardo (Pari-

gi, Bibliothèque Nationale, ms. lat. 757, c.
41r); Jacquemart d’Hesdin, Libro d’Ore di
Bruxelles del duca di Berry, fra 1390 e1395
(Bruxelles, Bibliothèque Royale, Ms 11060-
11061, c. 18r), Annunciazione con Dio Ve-
gliardo; nel libro d’Ore del Maresciallo di Bou-
cicaut, miniato intorno al 1408 da un maestro
anonimo (Parigi, Musèe Jacquemart-André,
ms. 2,) alla carta 125v è illustrata la scena di
Davide che ha una visione di Dio Padre raffi-
gurato anziano e con il triregno. I fratelli Lim-
bourg, nella decorazione delle Très Riches
Heuers del duca di Berry, realizzata fra il 1412 e
il 1416, (Chantilly, Musée Condé, ms. 65) raf-
figurano Dio Padre come vegliardo nelle scene
della Genesi (c. 25v); nella Caduta degli angeli
ribelli (c. 64v) e nella Natività (c. 44v) e in al-
tre scene mentre curiosamente adottano l’ico-
nografia più arcaica nell’Incoronazione della
Vergine, che riceve la corona dalle mani di Cri-
sto (c. 60v). Utilissima è stata la consultazione
dei cataloghi virtuali fra i quali ho guardato
tuttavia il Medieval Canon low virtual Library,
il catalogo online dei manoscritti della Biblio-
teca apostolica Vaticana, e quello della Morgan
Pierpont Library.

30) A. De Marchi, Gentile da Fabriano, pp.
168-71. 

31) A. De Marchi, Faloppi, Giovanni di
Pietro, in Dizionario biografico degli italiani,
44 (1994), online.

32) Idem, Gentile da Fabriano e il gotico inter-
nazionale, pp. 132-6.

33) G. Tagliaferro, Martino da Verona, in
Dizionario biografico degli italiani, 71 (2008),
online

34) L. Bellosi, Gentile da Fabriano e Il polittico
di Valle Romita, in M. Ceriana - E. Daffra (a
cura di), Gentile da Fabriano. Il polittico di
Valleromita, 1993, pp. 11-24; De Marchi,
Gentile da Fabriano e il gotico internazionale,
pp. 144-55.

35) Anche Mariotto di Nardo, in due dipinti
datati, il Thronum Gratiae nel trittico realizzato
nel 1416 per la chiesa di Santa Trinita a Firenze
e nello stesso soggetto replicato nel polittico
della pieve di santa Maria all’Impruneta due
anni più tardi, adotta ancora la arcaica icono-
grafia, come anche nel polittico di San Giovani
Valdarno (M. Boskovits, Su Niccolò di Bonac-
corso, Benedetto di Bindo e la pittura senese del
primo Quattrocento, in «Para gone» (1980), pp.
3-22; G. Freuler, “Manifestatori delle cose mira-
colose”: arte italiana del ’300 e del ’400 da
collezioni in Svizzera e nel Liechtenstein, Ein-
sielden 1991, pp. 86-8). In questo stesso peri-
odo in Umbria Ottaviano Nelli nell’Incoron-
azione di Maria affrescata intorno al 1417 in

Santa Maria nuova a Gubbio, rappresenta Dio
Padre cristomorfo (E. A. Sannipoli, Sui rappor-
ti artistici tra il Nelli e i Salimbeni: Il “Giudizio
Universale”a Sant’Agostino a Gubbio e una trac-
cia per Jacopo Salimbeni, in A. De Marchi - P.L.
Falaschi (a cura di), I Da Varano e le arti, Ripa-
trasone 2003, 2, pp. 579-610).

36) A. Tartuferi - L. Parenti (a cura di), Loren-
zo Monaco: dalla tradizione giottesca al Rinasci-
mento, Firenze 2006.

37) M. Ciatti - C. Frosinini (a cura di), Il Gen-
tile risorto. Il polittico dell’Intercessione di Gentile
da Fabriano. Studi e restauro, Firenze 2006.

38) Per entrambe le opere si veda M.
Boskovits, Appunti sugli inizi di Masaccio e sul-
la pittura fiorentina del suo tempo, in L. Bellosi
(a cura di), Masaccio e le origini del Rinasci-
mento, Milano 2002, pp. 53-75: p. 67 che pro-
pone la realizzazione dei dipinti durante il sog-
giorno veneziano del pittore. In ultimo si veda
M. Mazzalupi, schede di catalogo nn. 2.3 e 2.4
in Da Donatello a Lippi. Officina pratese, Mi-
lano 2013, pp. 110-13.

39) Si tratta del trittico con l’Incoronazione
della Vergine del museo Condé e di due tavole
esposte alla recente mostra monografica sul
pittore all’Accademia di Firenze: una cuspide
di collezione privata nella quale è dipinto il
Dio Padre vegliardo, circondato da cherubini e
serafini e colto in atto di inviare la colomba
dello Spirito Santo e di un’anconetta, di
collezione privata, con la Madonna con il
bambino e nella cuspide Dio Padre vegliardo e
due angeli. Giovanni dal Ponte aveva utilizzato
pochi anni prima la più arcaica iconografia di
Dio Padre nell’Annunciazione di San Donni-
no, opera dell’attività giovanile fra il 1410 e il
1415. Per tutte queste opere si veda ultima-
mente L. Sbaraglio - A. Tartuferi (a cura di),
Giovanni dal Ponte: protagonista dell’umanesi-
mo tardogotico fiorentino, Firenze 2016.

40) Come il Maestro del 1419, identificato
con Battista di Biagio Sanguigni attivo nella
bottega di Lorenzo Monaco, nella pala di san
Gimignano con san Giuliano dipinta intorno
al 1425 (M. Boskovits, Ancora sul Maestro del
1419, in «Arte cristiana» 90, n. 812 (2002),
pp. 332-40; L. Kanter, Zanobi Strozzi minia-
tore and Battista di Biagio Sanguigni, in «Arte
cristiana» 90, n. 812 (2002), pp. 321-31 e L.
Kanter - P. Palladino, Fra’ Angelico, New York
2005, p. 233); Mariotto di Nardo nel trittico
Serristori datato 1424; Bicci di Lorenzo nel-
l’Annunciazione del Walters Arts Museum di
Baltimora e nei tre pannelli con la Crocifissione
in quello centrale e l’Annunciazione nei due
laterali della collezione Thyssen Bornemisza
(Boskovits, Early talian painting 1290-1470,

ALESSANDRA GIANNI

130



pp. 42-7); come anche il Maestro della Predel-
la Sherman nell’opera eponima (R. Longhi, Il
maestro della predella Sherman, in «Pro-
porzioni» 2 (1948), pp. 161-2).

41) Per la datazione dell’opera, anticipata
rispetto al documento del 1429 relativo al de -
bito delle monache del convento per la realiz-
zazione della pala, si veda M. Boskovits, Ap-
punti sull’Angelico, in «Paragone» 27, n. 313
(1976), pp. 30-54; A. De Marchi, Una fonte
senese per il Ghiberti e per il giovane Angelico, in
«Artista» (1992), pp. 130-51; C. B. Strehlke,
Fra Agelico Studes, in Painting and illumination
in early Renaissance Florence. 1300-1450, New
York 1994, pp. 25-42; A. Galli, L’assestamento
dell’attività dell’Angelico: 25 anni di studi, in L.
Bellosi - A. Galli (a cura di) Un nuovo dipinto
dell’Angelico, Torino 1998, pp. 24-36; Kanter -
Palladino (a cura di), Fra’ Angelico, pp. 88-90.

42) O. Pà̀cht, Van Eyck and the founders of
early Netherlandish painting, London 1999,
pp. 119-70.

43) Ibidem, p. 79.

44) Si tratta dell’Annunciazione del Polittico
di Poppiena e della cuspide del pannello cen-
trale del polittico di san Giovanni con la raffig-
urazione del Thronum Gratiae, entrambi degli
anni Trenta. Per queste opere si veda Sbaraglio
- Tartuferi (a cura di), Giovanni dal Ponte.

45) A. De Marchi, Pietro di Niccolò Lamberti
e Michele Giambono. Cenotafio di Cortesia da
Serego, in Gentile da Fabriano e il Gotico inter-
nazionale, pp. 278-9.

46) M. Boskovits, “Appunti sull’Angelico”.

47) R. Krautheimer, Lorenzo Ghiberti, 2 voll.,
Princeton 1970.

48) Bœspflug, L’immagine di Dio, p. 243. 

49) C. B. Strehlke, L’iniziale A, con Dio Padre
che compare a Davide, in K. Christiansen - L.
B. Kanter - C. B. Strehlke, La pittura senese nel
Rinascimento, Milano 1989, pp. 192-3.

50) M. Boskovits - D. A Brown, Italian
Paintings of the Fifteenth Century. The System-
atic Catalogue of the National Gallery of Art,
Washington D.C. 2003, pp. 325-32

51) Strehlke, La pala Guelfi, in Christiansen -
Kanter - Strehlke, La pittura senese nel Rinasci-
mento, pp. 206-14.

52) Idem, La predella della pala della compag-
nia degli artisti, in La pittura senese nel Rinasci-
mento, pp. 224-6.

53) Idem, L’annuncio a Zaccaria, in La pittura
senese nel Rinascimento, pp. 229-32.

54) Sul problema teologico della rappre-
sentabilità di Dio attraverso i secoli su cui es-
iste una sterminata letteratura si veda
Bœspflug, Le immagini di Dio, passim.

55) C. Trottmann, La vision béatifique des dis-
putes scolastiques à sa définition par Benoît XII,
Roma 1995; idem, Giovanni XXII, in Enciclo-
pedia dei papi Treccani, 2000, online.

56) G. Alberigo - G. L. Dossetti - P.-P. Joan-
nou - C. Leonardi - P. Prodi - H. Jedin (a cura
di), Conciliorum Oecumenicorum Decreta,
Bologna, 2013, pp. 534-59.

57) Ibidem, pp. 567-82.

58) Il brano è tratto dal capitolo XXIII che è
riportato in A. Pontani, Firenze nelle fonti
greche del concilio, in P. Vitti (a cura di), Firen-

ze e il Concilio del 1439, Firenze 1994, pp.
806-12.

59) Lo Zorzi ad esempio ipotizza che la
soluzione tecnica adottata per mettere in scena
la discesa dello Spirito Santo all’Annunziata a
Firenze nel 1439 durante il mistero dell’An-
nunciazione si spieghi come riferimento al di-
battito sul Filioque (L. Zorzi, La scenotecnica
brunelleschiana: problemi filologici e interpreta-
tivi, in Filippo Brunelleschi. La sua opera e il suo
tempo, I, Firenze 1980, p. 164). L’analisi della
descrizione coeva delle rappresentazioni del-
l’Annunciazione e dell’Ascensione realizzate a
Firenze nel 1439 permette alla Ventrone di in-
dividuare riferimenti espliciti ai temi dibattuti
al concilio (P. Ventrone, La propaganda unio -
nista negli spettacoli fiorentini per il Concilio del
1439, in G. Lazzi - G. Wolf (a cura di), La stel-
la e la porpora. Il corteo di Benozzo e l’enigma
del Virgilio Riccardiano, Firenze 2009, pp. 23-
47; Mario Martelli coglie in due componi-
menti poetici in volgare espliciti riferimenti
nel linguaggio agli argomenti trattati nel con-
cilio (M. Martelli, Appunti sulla poesia volgare
fiorentina, in Firenze e il concilio del 1439,
Firenze 1994, pp. 713-35).

60) A. Padoa Rizzo, Benozzo e la cavalcata dei
magi, in La stella e la porpora. Il corteo di
Benozzo e l’enigma del Virgilio Riccardiano,
Firenze 2009, pp. 109-17. Per un riepilogo
della discussione si veda F. Cardini, I Re Magi
di Benozzo a Palazzo Medici, Firenze 2001. 

61) S. Ronchey, L’enigma di Piero. L’ultimo
bizantino e le crociate fantasma nella rivelazione
di un grande quadro, Milano 2006.

62) Alberigo - Dossetti - Joannou - Leonardi -
Prodi - Jedin (a cura di), Conciliorum Oecu-
menicorum Decreta, Bologna, 2013, pp. 523-8.

L’INIZIO DELL’ICONOGRAFIA DI DIO PADRE

131


