Arte e/é Sacrificio.
Saggio di teologia dell’arte

Jean-Paul Hernandez SJ*

Il NT, nei suoi accenni storici o metaforici al tempio di Gerusalemme, fa convergere tempio e
sacrificio, “ricapitolandoli” nella persona di Gesul. Il presente studio sostiene che questa
equivalenza fra il monumento architettonico e il rito che in esso si svolge, non é soltanto una
“rilettura cristocentrica” a posteriori, ma corrisponde a un dato antropologico presente gia nel
paganesimo del Mediterraneo antico e nella Bibbia ebraica. Esso riemerge poi nella grande
tradizione dell’arte cristiana. Fin dalle origini, 1’arte ha rappresentato il sacrificio, ne ha formato la
cornice e, in definitiva, & stata essa stessa un sacrificio. Nel cristianesimo, la “dimensione
sacrificale” dell’arte ne fa una partecipazione all’unico sacrificio di Cristo e un’attualizzazione della
sua portata cosmica.

1. Nel paganesimo del Mediterraneo antico
1.1 I confini della categoria “sacrificio”

Molte cosmogonie del Mediterraneo antico e¢ dell’Asia centrale rappresentano le origini del
mondo come un sacrificio. Le realta visibili sono descritte come il risultato dello smembramento di
una divinitd primordiale: la dea Tiamath nell’Enuma Elish?, oppure quella che Jensen ha
generalizzato in modo archetipale come la divinita originaria Dema®. Questo spiega, per molti
antropologi, la necessita di riprodurre I’atto originario cruento quando 1’uomo vuole riceverne di
nuovo la forza creatrice*. 11 riprodurre I’atto primordiale della creazione non va ridotto, pero, alla
mera uccisione sacrificale. L’essere umano “ricrea il mondo” non necessariamente quando opera un
rito cruento, ma prima di tutto quando anche lui “crea”. Dalle origini delle nostre civilta, ogni
creazione umana riproduce, in un certo senso, la prima e originaria creazione®. Rimangono
illuminanti le parole di Eliade:

1 * Professore associato della PFTIM, sez. San Luigi, Napoli.

Le pericopi piu celebri a tal riguardo sono Gv 2,13-22 e Eb 8-10. Per una panoramica piu esauriente,
cf. Y. CONGAR, Le mystere du temple, Cerf, Paris 1958, 133ss.

2 Cf. Enuma Elish, tav. 1V,137-140 e tav. V,62-64. Cf. anche il mito di Purusha-Prajapati in
Rgveda 10,90.
8 Cf. AE. JENSEN, Mythos und Kult bei Naturvolkern. Religionswissenschaftliche

Betrachtungen, Steiner, Wiesbaden 1951. Cf. anche J. HENNINGER, «Sacrificio», in M. ELIADE (ed.),
Enciclopedia delle religioni, IV: 1l pensiero. Concezione e simboli, Jaca Book, Milano 1997, 523-537.

4 Cf. A.N. TERRIN, «ll pasto sacrificale nella storia comparata delle religioni», in S. UBBIALI
(ed.), Il sacrificio: evento e rito, Messaggero, Padova 1998, 263-310.

5 Cf. G. BONACCORSO, L ’estetica del rito. Sentire Dio nell’arte, San Paolo, Cinisello
Balsamo (M) 2013,119; J. HANI, 1l simbolismo del tempio cristiano, Arkeios, Roma 1996, 23-38.

1



Ogni creazione ripete I’atto cosmogonico per eccellenza: la creazione del mondo®.

Percio, arte e sacrificio sono da sempre intimamente legati’. All’origine di ogni edificio, alla base
di ogni fondazione di citta, troviamo un sacrificio®. La creazione artistica & dunque sin dalle origini
in qualche modo una “opera sacra”, anzi ¢ un “sacrificare il mondo”, cio¢ “renderlo sacro”. Ancora
Eliade spiega lo stretto rapporto fra “creare” e “consacrare”®. La stessa erezione di un altare
sacralizza il mondo ed equivale a una cosmogonia. Si ripete in tale “costruzione” I’opera esemplare
degli dei. Anche nei “Cento sentieri” della saggezza indiana, 1’altare ¢ il corpo ricomposto del
“Signore delle creature” che era stato smembrato . Costruire I’altare “con arte”, secondo i
Satapatha Bramana, equivale infatti alla risurrezione del dio Prajapati stesso!!. Sussiste, dunque,
una “triangolazione semantica” fra creazione del mondo, creazione artistica e sacrificio. Questa
interdipendenza si esprime, per esempio, nella polisemia del vocabolo latino mundus. Esso sta a
significare il perimetro per la costruzione di una citta, ma anche I’universo mondo e infine, come
aggettivo, esso significa “purificato” e fa parte del vocabolario cultuale®?,

Questa costatazione converge con la critica che molti studiosi stanno avanzando in questi ultimi
due decenni alle grandi teorie sulla genesi del sacrificio elaborate dall’antropologia dell’ultimo terzo
del ‘900. Walter Burkert nel 1972, con il suo Homo necans®®, René Girard sempre nel 1972, con il
suo La violence et le sacré!*, e in qualche modo anche Detienne e Vernant nel 1979, con il loro La

6 M. ELIADE, Il Mito dell eterno ritorno, Borla, Torino 1968, 36.
7 Cf. ID., Il Sacro e il Profano, Boringhieri, Torino 1973 (orig. francese 1957), 24s.
8 Emblematica, per la cultura occidentale, rimane la narrazione di Tito Livio sulla fondazione

di Roma: «E piu diffusa la tradizione secondo la quale Remo, in atto di scherno verso il fratello, abbia
varcato con un salto le nuove mura: che per questo egli sia stato ucciso da Romolo infuriato, il quale,
inveendo anche con le parole, avrebbe aggiunto: “Cosi, d’ora in poi, perisca chiunque altro varchera le mie
mura!”y», TITO LIVIO, Storia di Roma dalla sua fondazione, I,7. Cf. P. CATALANO, «Aspetti spaziali del
sistema giuridico-religioso romano. Mundus, templum, urbs, ager, Latium, Italia», in H. TEMPORINI - W.
HAASE (edd.), ANRW Principat, Il, 16,1, Berlin-New York, 442-553; J. RYKWERT, L’idea di citta:
antropologia della forma urbana nel mondo antico, Adelphi, Torino 1981; F. DE POLIGNAC, La naissance
de la cité grecque. Cultes, espace et sociéte, Vllle-Vlle siecles avant J.-C, La Découverte, Paris 1984
(passim); J.-P. VERNANT, Mito e pensiero presso i greci, Einaudi, Milano 2001, (c. Ill); M. ELIADE, I riti
del costruire, Jaca Book, Milano 2017.

9 Cf. ID., Il Sacro e il Profano, 25.

10 Cf. Satapatha Bramana 10,4,1,1, cit. in A.N. TERRIN, «ll pasto sacrificale nella storia
comparata delle religioni», 275.

u Cf. G. BONACCORSO, L ’estetica del rito, 118.
12 Cf. P. CATALANO, «Aspetti spaziali del sistema giuridico-religioso romano», 447s.
13 W. BURKERT, Homo necans. Antropologia del sacrificio cruento nella Grecia antica,

Boringhieri, Torino 1982.
14 R. GIRARD, La violenza e il sacro, Adelphi, Milano 1980.

2



cuisine du sacrifice en pays grec'®, avevano tutti legato inscindibilmente la categoria di sacrificio
alla morte cruenta di un animale (o, eventualmente, di un essere umano), e avevano SpPesso
identificato nell’atto dell’immolazione violenta il nucleo della dinamica sacrificale. In questo, non
facevano che confermare molti dei loro illustri predecessori. Basti qui ricordare la teoria di W.
Robertson Smith, che vede nel sacrificio un pasto totemico in cui la comunita riceve la forza
dell’antenato ucciso e divorato nell’animale mediatore (o totem)*®, o le riflessioni di Hubert e Mauss
sull’energia magica del sangue sacrificale!’. Un’inversione di rotta nell’ermeneutica contemporanea
e, invece, documenta a partire dal 2011 da James B. Rives:

Recent scholars have pointed out (...) that offerings to the gods took a whole range of forms, of
which those involving the slaughter of animals were only one group and perhaps not the most
important?8,

La nuova sensibilita della ricerca era stata argomentata, nel 2008, da Kathrin Mc Clymond che,
in un possente studio, aveva proposto:

(...) a theoretical approach that views killing as only one of many possible sacrificial
manipulations®®.

Jennifer Wright Kunst e Zsuzsanna Varhelyi raccolsero tale proposta e, nel volume che curarono
nel 2011, la difesero:

Discussions of sacrifice need to attend to the variety of elements that go into particular
sacrificial practices, without normalizing any one procedure, such as killing, at the expense of

others?.
15 M. DETIENNE — J.-P. VERNANT, La cucina del sacrificio in terra greca, Boringhieri,
Torino 2014.
16 Cf. R. SMITH, Lectures on the Religion of the Semites, Elibron Classics, Edimbourg 1894.
7 Per una buona sintesi della storia della ricerca, cf. J. HENNINGER, «Sacrificio», 523-537; J.

WRIGHT KUNST - Z. VARHELYI, «Images, acts, meanings and ancient Mediterranean sacrifice», in IDD.
(edd.), Ancient Mediterranean sacrifice, Oxford University Press, New York 2011, 3-31. Per una disamina
pil dettagliata, cf. A. CoLoMBO, «Panoramica bibliografica sul tema del sacrificio», in S. UBBIALI (ed.), Il
sacrificio: evento e rito, 71-110. Per una panoramica della storia delle teorie sul sacrificio ebraico in
relazione alle religioni del Mediterraneo, cf. C. EBERHART, Studien zur Bedeutung der Opfer im Alten
Testament. Die Signifikanz von Blut- und Verbrennungsriten im kultischen Rahmen, Neukirchener Verlag,
Neukirchen-Vluyn 2002, 188-199.

18 J.B. RIVES, «The Theology of Animal Sacrifice in the Ancient Greek World», in J. WRIGHT
KUNST — Z. VARHELYI1 (edd.), Ancient Mediterranean sacrifice, Oxford University Press, New York 2011,
187. Lo stesso studioso spiega la fissazione sulla morte cruenta nella ricerca sul sacrificio come un retaggio
del Cristianesimo ancora persistente nella comunita scientifica. Egli spiega: «The ritual slaughter of an
animal, followed by the communal consumption of flesh, has been widely regarded as a defining feature of
Greek culture, embodying and likewise reinforcing many of its core assumptions. But the monolithic place of
animal sacrifice in accounts of ancient religion is now starting to be called into question», Ibidem, 187.

19 K. McCLYMOND, Beyond sacred violence. A comparative study of sacrifice, John Hopkins
University Press, Baltimore 2008, 44.



Gia nel 2002, Christian Eberhart aveva preso le distanze rispetto alle teorie di Girard e di Burkert
per cio che riguarda il sacrificio nell’ambito veterotestamentario?l. Per I’esegeta, la categoria di
sacrificio non ha come suo centro 1’uccisione in sé, bensi il fatto di bruciare 1’offerta, vale a dire la
consegna a Dio di un dono??. Tornando perd all’antichitd pagana, lo stesso Louis Gernet aveva
evidenziato molto tempo prima la priorita cronologica e culturale del “sacrificio non cruento” nella
Grecia arcaica®. E ancor precedentemente, Kerenyi aveva analizzato il valore sacrificale delle
libagioni come offerta alla divinita presente ad ogni pasto?*. Diventa cosi evidente la necessita di
“allargare” la categoria di sacrificio a tutto cid che si pud “offrire” alla divinita®. Il fatto che
I’“offerta” avvenga spesso tramite il “fuoco” aggiunge un ulteriore legame fra arte e sacrificio.
Spiega Terrin:

Il fuoco con cui si compie il sacrificio & il simbolo del passaggio dalla natura alla cultura, in
quanto, preparare i piatti con il fuoco, significa compiere un’attivita di mediazione tra cielo e
terra, vita e morte, natura e cultura®®.

Sia I’arte che il pasto sacrificale “si fanno” con il fuoco e sono la cifra della “cultura”?’. Donando
il fuoco agli uomini, Prometeo aveva procurato loro “le arti della civilta”?®. Cosi come aveva fatto
“il giaguaro” nel mito che Lévi-Strauss rende universalmente emblematico dopo averlo raccolto

20 J. WRIGHT KUNST — Z. VARHELYI, «Images, acts, meanings and ancient Mediterranean
sacrifice», in IDD. (ed.), Ancient Mediterranean sacrifice, 13.

2 Cf. C. EBERHART, Studien zur Bedeutung der Opfer im Alten Testament, 332s.

2 Eberhart conclude la sua Iunga ricerca con [D’affermazione: «Angesichts dieser
Beobachtungen liegt es nahe, in der kultischen Verbrennung das konstitutive Element bzw. den Schluessel
der atl. Opfer zu suchen», Ibidem, 331.

2 Cf. L. GERNET, Anthropologie de la Gréce antique, Flammarion, Paris 1982, 38ss.
L’antropologo francese esamina |’interessante affermazione di Aristotele: «l sacrifici piu antichi sono
evidentemente quelli che si svolgono dopo il rientro dei frutti della terra», ARISTOTELE, Etica Nicomachea,
VI11,11,1160a.

24 «Durante il pasto in Grecia venivano sempre invocati gli dei o un dio e venivano in certo
gual modo invitati: essi ricevevano la loro porzione come minimo attraverso il versamento simbolico di
un’offerta di vino», K. KERENYI, «Die Heiligkeit des Mahles im Altertum», in ID. (ed.), Die Geburt der
Helena samt humanistischen Schriften aus den Jahren 1943-45, Rhein-Verlag, Zirich 1945, 87 (traduzione
nostra).

% In questa stessa linea, David Frankfurter scrive: «l have been worried that the category
‘sacrifice’ is both too vague and too theological to have any descriptive utility and, at the same time, is too
beholden to Girard and Burkert in their focus on blood and killing to allow any real comparative flexibility»,
D. FRANKFURTER, «Egyptian Religion and the Problem of the Category “Sacrifice”», in J. WRIGHT KUNST
—Z. VARHELY!I (edd.), Ancient Mediterranean sacrifice, 75.

% A.N. TERRIN, «ll pasto sacrificale nella storia comparata delle religioni», 280.
s Cf. M. ELIADE, Storia delle credenze e delle idee religiose, 1, Sansoni, Firenze 1979, 13-15.
28 A.N. TERRIN, «ll pasto sacrificale nella storia comparata delle religioni», 280.

4



dalle popolazioni indigene dell’America tropicale®®. Il fuoco permette di offrire e di trasformare. In
altre parole, il fuoco permette di “creare”. Assistiamo a una ulteriore dilatazione della categoria di
sacrificio nella tradizione pitagorica e neo-platonica della tarda antichita. La tradizione vegetariana
attribuita a Orfeo e Pitagora® fu ripresa da Porfirio e da Celso nella loro “astinenza dall’uccidere
animali” non tanto per un rischio di “cannibalismo” derivato dalla dottrina della metempsicosi,
quanto piuttosto a causa di una attenta disamina dei diversi tipi di “sacrificio” da dedicare alle
diverse divinita. In un contesto del genere, “sacrificio” si avvicina al nostro concetto di “preghiera”
o di “adorazione”, oppure di “omaggio”. Il dio unico che tutto sovrasta va adorato, secondo Porfirio,
con il solo silenzio®. Invece, agli dei intelligibili dev’essere offerto un sacrificio di “inni cantati e
parole”, giacché

(...) il sacrificio consiste nell’offrire a ogni divinita da cio che ci ha donato®,

Solo ai daimones conviene offrire sacrifici cruenti di animali®. Entra dunque, nella categoria del
sacrificio, ¢i0 che 'uomo fa “per la divinita”, trasformando “culturalmente” (con o senza il fuoco)
cio che la divinita stessa gli ha donato.

1.2 L’arte nel sacrificio agli albori della Grecia

E proprio un’opera d’arte che costituisce uno dei documenti piu antichi per comprendere il
sacrificio nei primi passi mossi dalla civilta greca. Si tratta del famoso sarcofago di Hagia Triada,
datato fra il 1370 e il 1320 a.C. [Fig. 1]. Esso e ricoperto da una serie di rappresentazioni di riti
sacrificali. Fra le offerte rappresentate sul sarcofago, ci sono naturalmente degli animali (in
particolare, un toro gia legato sopra un altare) e anche il contenuto di giare che gli esperti intendono
come offerte liquide o vegetali. C’¢, pero, pure il modello di una barca, cioé¢ un “manufatto”. [Fig.
2]. Sembrerebbe poco plausibile che 1’artista abbia voluto qui rappresentare 1’offerta di una vera e
propria barca che non avrebbe potuto dipingere a scala. Si avrebbe a che fare piuttosto con un
oggetto creato ex novo, atto ad essere offerto e, quindi, un vero e proprio ‘“artefatto” la cui
elaborazione ¢ in vista del sacrificio®. E “un’arte sacrificale”. Tra Ialtro, I’intera rappresentazione

29 Cf. C. LEVI-STRAUSS, Il crudo e il cotto, Il Saggiatore, Milano 2008, 96-111.

%0 Cf. EURIPIDE, Ippolito, 952-4; PLATONE, Leggi, 782c-d.

3 Cf. PORFIRIO, De Abstinentia, 2,34,1-2.

32 Ibidem.

3 Cf. Ibidem.

34 Conservato in: Herakleion Archaeological Museum, CR 8. Cf. W. BURKERT, La religione

greca, Jaca Book, Milano 2003, 112; L. GERNET, Anthropologie de la Gréce antique, 38.

35 Di questa opinione & gia Jean PORTER NAUER, “The Hagia Triada Sarcophagus. An
Iconographical study”, in Antike Kunst 8/2(1965)91-98. L’autore interpreta la scena rappresentata sul
sarcofago come una processione della festa delle “Hiakynthia”. Gli offerenti esprimono il lamento per la
morte dell’eroe che sara presto riportato alla vita. A p. 96 1’autore discute della presenza di questo “model
boat” e ipotizza un collegamento con la barca di Osiride. Piu recentemente, Burke lo legge come uno
strumento dell’affermazione della civilta micenea sull’isola di Creta. Cf. B. BURKE, “Materialization of the
Mycenean Ideology and the Ayia Triada Sarcophagus”, in American Journal of Archeology 109/3(2005)403-
422.



che avvolge il sarcofago mostra un contesto liturgico dove cio che e offerto alla divinita, oltre alle
vittime, € il procedere stesso dei corpi degli offerenti e la loro espressivita collegati con gli strumenti
musicali facilmente riconoscibili. Non a caso, nel secondo piano di profondita, proprio dietro al toro
adagiato sull’altare, si staglia un auleta, i cui suoni probabilmente fanno parte di cio che “si offre”
alla divinita [Fig. 3].

Alcuni secoli dopo, Omero descrive un sacrificio animale dove, di nuovo, la dimensione artistica
si fa presente. Nel III canto dell’Odissea, Telemaco, alla ricerca di suo padre Ulisse, approda a Pilo
e incontra Nestore, compagno d’armi di suo padre. Dopo la loro conversazione, Nestore ordina di
offrire una giovenca ad Atena, la dea che aveva reso possibile 1’incontro. L’animale viene portato
dai campi e Omero prosegue:

(...) arrivo il fabbro
con in mano gli strumenti di bronzo, compimento dell’arte (peirata téchnes),
con i quali lavorava I’oro: I’incudine e il martello
e la solida tenaglia, atta al fuoco (pyragrén). E arrivo Atena,
ad accogliere il rito. Nestore, il vecchio cavaliere,
diede I’oro, e il fabbro poi lo distese intorno alle corna della giovenca
con grande impegno (askésas), perché gioisse (kecharoito) la dea a vedere (ido0isa) 1’omaggio
(dgalma)®s.

Qui, lo scopo specifico dell’“arte” (téchne) ¢ di far “gioire” (chairein) la dea che vedra I’offerta
(v. 438). Quasi che, per gli occhi della divinita, bisognasse ‘“correggere” ’aspetto della vittima
sacrificale. Si offre un animale “arti-ficialmente migliorato”. Non si tratta solo di “aggiungere un
valore”. L’atto stesso di avvolgere le corna della giovenca equivale a coprire la parte offensiva
dell’animale. E un modo di evitare che la divinita possa essere anche solo lontanamente spaventata,
oppure offesa da una parte cosi aggressiva del corpo della vittima. L’arte sta a “proteggere” lo
sguardo della divinita da qualsiasi violenza o disguido della “natura”, da qualsiasi asprezza, nel
delicatissimo incontro fra la terra e il cielo. Inoltre, viene scelto I’oro non solo per la sua preziosita,
ma perché le sue caratteristiche luminose lo rendono un metallo “degno di essere guardato” dalla
divinita, un metallo “vicino alla luce”. In effetti, sempre dal v. 438 si evince che Atena guardera
(idoGsa) non tanto I’intero sacrificio quanto soprattutto 1’opera del fabbro. L’oggetto del “vedere” e
qui una parola molto specifica: galma. Essa significa prima di tutto “lI’ornamento”, la “delizia”, e
poi “I’opera lavorata con arte e offerta agli déi”, per diventare infine semplicemente “I’immagine
sacra”®’. Lo stesso vocabolo ritorna nell’VIII canto, quando i troiani pensano di lasciare il cavallo
regalato dagli Achei come grande “offerta votiva” (agalma) per gli dei®. Lo troviamo anche in
iscrizioni alla base di statue votive®®. Nel racconto del sacrificio di Nestore, I’oro che avvolge le
corna della giovenca ¢ dunque una vera e propria “offerta votiva”, anzi ¢ la parte piu qualificante di
tutto il sacrificio. Cido che nei versi di Omero collega concettualmente I’offerta di “natura”
(I'immolazione di un bovino) con I’offerta “culturale” (I’elaborazione di un oggetto d’oro) ¢, come
si diceva, I’elemento del fuoco. Nel testo omerico, la sua presenza si esplicita nella parola pyrdagre

3 OMERO, Odissea, Ill, 432-438. La traduzione e di V. DI BENEDETTO, Rizzoli, Milano
2010.

87 Cf. H.G. LIDDLE - R. ScoTT, Greek — English Lexicon, Clarendon Press, Oxford 1996,
voce «agalma», ad locum.

38 Cf. OMERO, Odissea, VIII, 509.

39 Cf., peres., IG, 1.373.



(composto comprendente pyr, “fuoco”) che designa la “tenaglia per il fuoco”. Implicitamente, pero,
il lettore € rimandato al fuoco quando viene sottolineato 1’impegnativo sforzo dell’ artlglano gra21e al
verbo askésas. L’elaborazione dell’offerta votiva ¢, giocando sull’etimologia, una vera “ascesi”. E
un processo di trasformazione in cui 'uomo fa passare cid che ¢ profano “attraverso il fuoco” per
renderlo “sacro”. Il greco thuein, che normalente traduciamo con “sacrificare”, ha in origine come
primo significato “gettare nel fuoco per gli dei”*°. Come I’animale sara “sacri-ficato” tramite il
fuoco, cosi “I’orefice-sacerdote” trasformera col fuoco I’oro in opera d’arte, vale a dire in offerta
votiva. Probabilmente, si tratta materialmente dello stesso fuoco®'. Il passaggio dallo stato
“naturale” dell’oro al suo stato di “opera d’arte” ¢ gia dunque un passaggio assimilabile al passaggio
“sacrificale” dell’animale.

1.3 Offerte animali diventate “arte”

Altri documenti provenienti dal Mediterraneo antico ci permettono di precisare ulteriormente la
convergenza fra arte e sacrificio. L’avvolgimento delle corna del bovino nel racconto omerico di
Pilo sembra essere la cifra di un processo che portera a sviluppare questo “involucro artistico” fino a
rendere superfluo il suo contenuto “animale”. Prendiamo, come primo esempio, i sacrifici animali a
Osiride nell’Egitto antico. Essi diventano, in epoca ellenistica, degli animali mummificati che,
avvolti con grande abilita dal loro stesso sarcofago che ne riproduce la forma, sono dei veri e propri
“manufatti” offerti alla divinita*>. Nello stesso contesto egiziano, alcuni animali uccisi e macellati
sono poi “impacchettati” in recipienti molto elaborati, con la forma dei diversi pezzi di carne, e sono
cosi offerti alla divinita. In questo caso, come conclude David Frankfurter, c’¢ una priorita
dell’immagine manufatta rispetto alla carne vera e propria®. Il sacrificio & in questo caso soprattutto
I’oggetto artistico e la sua preparazione. Sempre in Egitto, abbiamo il caso interessantissimo
dell’ampio uso, in epoca ellenistica e romana, di tavolette votive con delle rappresentazioni di
offerte animali** [Fig. 4]. Tali tavolette erano, in prima istanza, probabilmente dei “vassoi” dove

40 Cf. L. BRUIT ZAIDMAN - P. SCHMITT PANTEL, La religion grecque, Armand Colin, Paris
1989, 23. Un altro vocabolo che nel lessico greco esprime fin dall’epoca arcaica 1’oggetto sacrificato, spesso
sotto forma di opera d’arte, ¢ andthema. Cf. J.N. BREMMER, «Modi di comunicazione con il divino: la
preghiera, la divinazione e il sacrificio nella civilta greca», in S. SETTIS (ed.), | Greci. Storia, cultura, arte,
societa, I, Torino, Einaudi 1996, 239-284.

4 Che il fuoco sia I’elemento per eccellenza a segnare il limite fra 1’al-di-qua e 1’al-di-la &
costantemente documentato nelle fonti della religione della Grecia antica. Serva di attestazione emblematica
il racconto riportato da Erodoto su Periandro di Corinto. Il tiranno consulta 1’oracolo per chiedere una
preziosa informazione a sua moglie defunta, Melissa. Questa tace, poiché i vestiti seppelliti con lei non
furono bruciati e percio il freddo e la nudita la affliggono nell’aldila. Periandro fa allora bruciare i vestiti piu
ricchi delle donne di Corinto e Melissa fornisce finalmente 1’informazione desiderata. Cf. ERODOTO, Storie,
V,92.

42 Per es., I’ibis mummificato trovato ad Abidos, cf. BROOKLYN MUSEUM, Gift of the Egypt
Exploration Fund, 14.655a-b.

43 D. FRANKFURTER, «Egyptian Religion and the Problem of the Category “Sacrifice”», 77.

44 Per es., la tavoletta n. 98 al Kunsthistorisches Museum di Vienna, cf. H. SATZINGER,
Agyptisch-Orientalische Sammlung Kunsthistorisches Museum Wien, Magazinpresse, Miinchen 1987, 96.
Altri esempi: le tavolette in granito nero 22.91 e 22.136 del Walters Art Museum di Baltimora; la tavoletta di

7



poter disporre in modo ordinato le diverse offerte animali e vegetali destinate al fuoco. La
rappresentazione permette di “disporre” 1’offerta in modo ordinato. Il sacrificio in questo caso é
prima di tutto un’operazione di “messa in ordine”, cio¢ di “ri-composizione” di un mondo, la cui
rappresentazione figurativa ¢ parte dello stesso processo di “ordinamento”, anzi ne ¢ lo strumento
privilegiato. La rappresentazione di ogni offerta disposta con ordine nel suo spazio specifico dentro
la cornice della tavoletta diventa una sorta di “nuovo ordine delle cose” che viene creato proprio
nell’incontro con la divinitd. Al tempo stesso, tali tavolette sacrificali dell’Egitto antico “portano”
cid che “rinnova la vita”, cioé il cibo stesso. Si crea cosi un intreccio semantico e simbolico fra
creazione di un ordine nuovo e rinnovamento della vita. Frankfurter sintetizza:

They signify both food and ordered life in the terrestrial world; through the act of presenting
these fresh vital substances, representative of what refreshes us humans, life itself is refreshed
and maintained®.

Le tavolette egiziane presentano un’altra interessante tensione simbolica. Esse servono a portare
I’effimero sacrificio che verra consumato in poche ore e, al contempo, ne perpetuano la memoria
sulla pietra, ovvero per sempre. Anzi trasformano questa memoria in “guida” per i sacrifici seguenti,
vale a dire, esprimono la continuita essenziale fra ogni sacrificio “in natura”. Le rappresentazioni dei
cibi nei bassorilievi delle tavolette sono come “lI’immortalizzazione” del sacrificio. Cio che era
sacrificio puntuale di materia organica diventa adesso sacrificio “per sempre” nella pietra. E se il
sacrificio é il contatto con la divinita, allora nella pietra questo contatto e reso perpetuo. Possiamo
chiamare questa traslazione del sacrificio dall’animale alla sua rappresentazione una vera e propria
“metonimia” del sacrificio. Descrivendo le tavolette, Frankfurter conclude:

Indeed in many cases it seems that the depiction itself represents the offering, rather than merely
recording the offering*.

In tal maniera ’arte diventa sacrificio “per contatto fisico” o per “metonimia™*’,

1.4 La metonimia del sacrificio: dal contenuto al contenitore

Il caso piu lampante della “metonimia” del sacrificio (dal rito all’oggetto artistico) ¢ quello
dell’altare, come si anticipava sopra. Esso si allarga poi all’intero santuario. Il mezzo della
traslazione metonimica é innanzitutto la rappresentazione figurata del rito nel luogo stesso dov’esso
si svolge. Emblematica, al riguardo, é la descrizione del poeta ellenistico Eronda che esalta il vivace
realismo dei dipinti sacrificali dell’Asklepeion di Cos:

cultura Meroitica E7088 del Pennmuseum; la tavoletta in pietra calcare di epoca romana EA1251 del British
Museum di Londra.

45 D. FRANKFURTER, «Egyptian Religion and the Problem of the Category “Sacrifice”», 76.
46 Ibidem.
4 Nel senso indicato in G. BONACCORSO, L ‘estetica del rito, 108s.

8



Il bue e 'uomo che lo porta al sacrificio, la donna che gli cammina affianco, quest’uomo con il
naso aquilino, quello coi boccoli, non vedono forse la luce della vita?*.

Queste rappresentazioni fungono in qualche modo da mezzi “appresentativi” del rito sacrificale,
ormai indissociabile dal monumento architettonico. La rappresentazione artistica ¢ una “eco
imperitura dell’offerta” e, percio, ¢ essa stessa offerta. Istruttivo ¢ 1’esempio romano dell’Ara pacis,
consacrata da Augusto nel 9 a.C. Lo zoccolo interno, cio¢ I’altare stesso, & decorato da bassorilievi
che rappresentano sacrifici animali. Ma il recinto esterno presenta, nei suoi lati lunghi, dei pannelli
che riproducono la lunga processione della consacrazione dell’ara stessa*®. E come se il linguaggio
figurativo dicesse: sull’altare si offrono gli animali, ma dentro al recinto “si offre ’altare”. Cosi
sacrificio e consacrazione dell’altare sono messi in parallelo e ricondotti alla stessa dinamica di
offerta agli dei. La processione stessa dell’Ara pacis romana rievoca le Panatenee rappresentate sul
fregio continuo del Partenone di Atene. Gia li i bassorilievi “semantizzavano” 1’edificio come parte
integrante del rito, come celebrazione della dea, dono del popolo in suo onore®. Tra il péplos offerto
ad Atene nelle Panatenee ¢ il tempio stesso del Partenone ¢’¢ una stretta correlazione omotetica, una
quasi equiparazione simbolica®’. Non a caso, come sottolinea Walter Burkert, il tempio intero &
descritto spesso come agalma®. L’assimilazione fra rito ¢ monumento va, dunque, al di 1a della
rappresentazione del rito. E Iarchitettura sacra stessa in quanto tale (e non solo in quanto “supporto
di rappresentazioni”) che viene assimilata al sacrificio. Sussiste cosi una continuita essenziale fra la
costruzione del santuario e il sacrificio per il quale esso & costruito®. Quasi a dire che il sacrificio &
un processo che inizia con la “creazione” del luogo in cui il rito si svolgera. Questo stesso “luogo” ¢
gia un’offerta agli dei o, in qualche modo, “fa gia parte del rito”. Leggiamo, per esempio, che a
Scillunte:

(...) con il denaro consacrato alla divinita, Senofonte costrui un altare e un tempio, e per il
tempo a venire, anno per anno, offri in sacrificio alla dea la decima dei frutti della terra; tutti i
concittadini, gli uomini e le donne delle vicinanze partecipavano alla festa®.

Nello stesso documento si trova:

E una stele si erge accanto al tempio, con incisa 1’iscrizione:

IL LUOGO E CONSACRATO AD ARTEMIDE. CHI NE E PROPRIETARIO E NE GODE |
FRUTTI, DEVE OFFRIRE IN SACRIFICIO LA DECIMA OGNI ANNO. COL RESTO SI
PRENDA CURA DEL TEMPIO. SE NON SI OSSERVERA QUANTO PRESCRITTO, SARA LA
DEA A PROVVEDERE®,

48 ERONDA, Mimiambo, IV.

49 Cf. O. ROsSsINI, Ara pacis, Electa, Milano 2006.

50 Cf. G. GRUBEN, Die Tempel der Griechen, Hirmer Verlag, Miinchen 1986, 163-178.
51 Cf. W. BURKERT, La religione greca di epoca arcaica e classica, 206.

52 Cf. Ibidem, 208.

%3 Cf. L. BRUIT ZAIDMAN - P. SCHMITT PANTEL, La religion grecque, 36s.

5 SENOFONTE, Anabasi, V,3,9.

55 Ibidem, V,3,13.



La dinamica “votiva” passa, in questi testi, indistintamente dal rito al monumento e viceversa.
Costruire un santuario ¢ gia un “offrire agli déi”. In questo caso, ’oggetto offerto & 1’artefatto®®.

Questa metonimia fra rito e santuario puo esser letta come una metonimia fra contenuto e
contenitore, come succede spesso per esempio nelle unita di volume o di capacita nel nostro
linguaggio corrente. “Una barca di soldi” non ¢ “una barca fatta con soldi”, ma sono “i soldi che
potrebbero riempire una barca”. Per estensione metonimica, la parola “barca” diventa espressione di
cio che contiene, anzi diventa cio che contiene. In modo analogo, I’offerta che si svolge all’interno
del santuario fa diventare il santuario stesso un’offerta. Ebbene, questo rapporto metonimico si
applica non solo al santuario o all’altare ma anche a oggetti piu piccoli, sempre “contenitori”
dell’offerta. Un esempio ci viene dai crateri delle libagioni di vino: essi stessi diventano offerta, vale
a dire visibilita e sostituzione simbolica di tutto il vino che, mediante questi, si potrebbe versare.
Analogamente troviamo bracieri, spiedi, tripodi. All’inizio sono semplici contenitori dell’offerta per
poi diventare offerta essi stessi. Emblematico ¢ 1’episodio di Alessandro Magno riportato dallo
storico Arriano nella sua Anabasis. Arrivato alle foci dell’Indo, il sovrano macedone:

(...) sacrifica dei buoi a Poseidone e li getta in mare e versa una libagione dopo il sacrificio,
gettando anche nel mare la coppa che era in oro e dei calici d’oro, come offerta di
ringraziamento®’,

Lo stesso rito ¢ attribuito da Erodoto a Serse durante I’attraversamento dell’Ellesponto®® e

Plutarco ricorda come Elena avesse gettato in mare un tripode d’oro®°.

1.5 Artefatti votivi

Abbastanza presto, gli oggetti votivi venivano forgiati gia come tali, con 1’unico scopo di essere
offerti agli dei (o vedevamo con la barca del sarcofago di Hagia Triada). Sono vere e proprie opere
d’arte che non hanno piu una finalita pratica, ma la simboleggiano in modo iperbolico e la esaltano.
Si pensi ai tripodi enormi, inutilizzabili nell’uso comune, o ai bracieri preziosi e alle coppe d’oro
mai veramente riempiti ma che si comprendono per il loro costo elevato, vera cifra del valore
dell’offerta. Secondo Gernet, & proprio il loro valore economico che diventa “I’offerta”®®. Eppure
non sono mai semplici monete o quantita grezza di oro, poiché sempre di “artefatti” si tratta. In un
frammento del commediografo siracusano Epicarmo ne troviamo una descrizione satirica
ambientata nel mégaron del tempio di Apollo a Delfi:

% L’interscambiabilita fra tempio e offerta ¢ gia riscontrabile nell’iscrizione della pietra di

Shabaka, databile all’VIII sec. a.C., cf. M. MENICHETTI, Teologia menfita. La pietra di Shabaka.
Traduzione e commento, in
http://nuke.geroglifici.it/LinkClick.aspx?fileticket=hAPVXjXkLaM%3D &tabid=489&mid=1593.

57 ARRIANO, Anabasi, V1,19,5.

%8 Cf. ERODOTO, Storie, VI1,54: «Quando il sole spunto, Serse, versando in mare libagioni da
una coppa d’oro, preg0 il sole che nessuna sventura gli toccasse tale da indurlo a rinunciare alla conquista
dell’Europa prima di averne raggiunto gli estremi confini. Dopo I’invocazione getto nell’Ellesponto la coppa,
un cratere d’oro, una spada persiana, del tipo che chiamano acinace».

% Cf. PLUTARCO, Vite parallele, Solone,4.

60 Cf. L. GERNET, Anthropologie de la Grece antique, 148: «Qu’il s’agisse de sacrifices
somptuaires a forme exaspérée ou de I’envoi a la mer de I’anneau, de la coupe, di trépied, que le sacrifice
aspire a étre total ou singulier et symbolique, c’est une destruction de richesse qu’il signifie».

10


http://nuke.geroglifici.it/LinkClick.aspx?fileticket=hAPVXjXkLaM%3D&tabid=489&mid=1593

Lire, tripodi, carri, tavole di rame, bacini, patere, calderoni di bronzo, crateri, spiedi! Ah se lo
voleste, con questi utensili appesi al loro chiodo, che gran baccano potreste fare!s:.

Molti di questi oggetti sono “contenitori” e corrispondono al passaggio metonimico che
descrivevamo sopra. In ogni caso, sono tutti oggetti votivi gia prodotti con lo scopo preciso di essere
offerti. Leggiamo che essi sono “appesi”’, ossia “consegnati” alla divinita, e sono situati proprio
nell’abitazione della divinita. Come spiegano Bruit Zaidman e Schmitt Pantel, nella religione greca
queste offerte votive sono spesso chiamate trapezomata, cio¢ “oggetti deposti sui tavoli”, per il fatto
che essi erano consegnati alla divinita su un tavolo (una sorta di altare non cruento). Solo in seguito
vennero appesi nel naos o gettati nel “deposito di offerte” che poteva coincidere con 1’adynaton del
tempio®2. Potevano anche rimanere in vista con una dedica scritta e il nome dell’offerente, come
riporta, per esempio, Erodoto nella sua descrizione dei tripodi offerti al tempio di Apollo a Tebe®.
Tali oggetti sono dunque passati dallo spazio profano allo spazio sacro per rimanerci per sempre,
perché non sono carni o alimenti che si corrompono, ma sono metalli che durano. In questo senso,
essi rappresentano il desiderio dell’offerente di essere per sempre in relazione con la divinita. Ecco
perché il loro valore, economico e artistico, ha un’importanza propriamente religiosa. Essi devono
essere preziosi per 1’offerente, perché lo devono “trasportare” simbolicamente al cospetto della
divinita. Nell’offerta ¢’¢ “il meglio” dell’offerente stesso®.

In molti depositi di offerte del mondo greco si sono trovate figurine di bronzo di epoca
geometrica®. Sovente rappresentano animali come il cavallo, emblema di ricchezza e potenza.
Molto presto, pero, appaiono figurine antropomorfiche. Esse furono spesso interpretate come
rappresentazioni di divinita®®. Bisogna intenderle perd come rappresentazioni dello stesso offerente
che, attraverso la sua auto-raffigurazione idealizzata, rimane presente per sempre nel santuario, al
cospetto della divinita®’. La statua diventa 1’“ambasciatore” dell’uomo presso il dio, la garanzia di

61 EPICARMO, | Teori, in A. OLIVIERI (ed.), Frammenti della commedia greca e del mimo
nella Sicilia e nella Magna Grecia, Napoli 1930 (frammento 109).

62 Cf. L. BRUIT ZAIDMAN - P. SCHMITT PANTEL, La religion grecque, 25; W. BURKERT, La
religione greca di epoca arcaica e classica, 206.

63 ERODOTO, Storie, V,59-61. Lo stesso Erodoto racconta di altri tripodi offerti agli dei come
ringraziamento per la vittoria militare. Per es., Ibidem, IX, 81: «Dopo aver raccolto tutto il bottino e averne
tolta per il dio di Delfi la decima parte, con la quale fu dedicato il tripode d’oro che ¢ collocato sopra al
serpente a tre teste vicinissimo all’altarey.

64 Che D’offerta materiale sia in qualche modo la sostituzione dell’auto-consegna fisica

dell’offerente, ne € testimone un interessante testo di ELIO ARISTIDE, Discorsi sacri, 11,27: «Poi, recatomi al
santuario, (...) dovevo anche, per la salvezza di tutto il corpo, tagliarmene una parte; ma date le difficolta,
egli mi esimeva da questa prova, e potevo in sostituzione togliermi 1’anello che portavo e dedicarlo a
Telesforo — cio avrebbe avuto il medesimo effetto che se avessi offerto il dito stesso — incidendo sul castone
le parole: “O figlio di Crono”. Compiendo tutti questi atti mi sarei salvatoy.

65 Cf. C. ROLLEY, Les bronzes grecs, Office du Livre, Fribourg 1983.
66 Cf. J. BOARDMAN, Greek Art, Thames and Hudson, London 1987, 30.
67 Cf. S.H. LANGDON, Art, Religion, and Society in the Greek Geometric period: Bronze

anthropomorphic votive figurines (Ph.D.), Indiana University, Bloomington 1984.

11



una alleanza destinata a durare, oppure di una richiesta insistente. Cio spiega il carattere ideale della
rappresentazione antropomorfica, spesso nella forma del guerriero, come a chiedere alla divinita di
poter essere quel guerriero rappresentato. In termini piu generali, possiamo descrivere questi
“sacrifici” come la “consegna” alla divinita di cid che I’uomo ha di piu prezioso: le armi (nel caso
dei guerrieri), il cavallo, o semplicemente se stesso. E cio al di 1a dell’intenzione, sia essa di
richiesta, di ringraziamento o di affidamento. Piu la figurina sara costosa e artisticamente riuscita,
piu il ringraziamento sara sincero o la richiesta efficace. Cioe, piu si sara in presenza di un vero e
proprio “sacrificio” che coinvolge I’offerente. Percido Susan Langdon definisce tali figurine votive
fondamentalmente come uno “strumento di comunicazione®. Il passaggio stesso di questi oggetti
dal profano al sacro, ossia la dinamica essenziale del “sacri-ficio”, poteva consistere nel “gettare” la
figurina oltre al muro della parte piu recondita del santuario, come e attestato nel tempio di
Artemide a Lusoi in Arcadia®®. La scelta di un materiale costoso come il bronzo e la crescente cura
stilistica degli artisti permette di descrivere lo stesso processo di elaborazione dell’oggetto come
parte del processo “sacrificale”, nel senso lato che abbiamo precisato sopra. Quando nel VI sec. a.C.
si sviluppa la grande statuaria di bronzo con la tecnica della “cera persa”, si attestano
contestualmente i riti che accompagnano la fusione del bronzo e ne fanno un vero e proprio processo
di offerta agli dei’®. Cosi Erodoto commenta come gli ateniesi prelevarono dal bottino di guerra:

(...) un’altra decima per il dio di Olimpia, con la quale dedicarono uno Zeus di bronzo di dieci
cubiti, e per il dio dell’Istmo, dalla quale provenne un Poseidone di sette cubiti’.

Alla luce della carrellata fin qui presentata attraverso gli intrecci fra arte e sacrificio nel
paganesimo del Mediterraneo antico, riteniamo che 1’arte ha prima di tutto accompagnato il
sacrificio, poi lo ha rappresentato e infine si € identificato con esso. Non si tratta di una evoluzione
prettamente cronologica, bensi di una circolaritd che fa dell’arte sacra una sorta di “sacrificio
disteso”, nel tempo e nello spazio. Se a partire da questi dati volessimo pensare in modo piu
sistematico la relazione ‘“essenziale” fra arte e sacrificio, potremmo dire che le caratteristiche
antropologiche del sacrificio si ritrovano nella genesi stessa dell’arte religiosa antica. In effetti, al di
la delle diverse spiegazioni delle origini del sacrificio che scandiscono la ricerca antropologica degli
ultimi 150 anni (di cui accennavamo sopra), possiamo sostenere con molti antropologi’?che i riti
sacrificali delle civilta del Mediterraneo antico hanno un triplice scopo: la riattualizzazione del patto
del popolo con le divinita, I’auto-rappresentazione della comunita offerente, il rinnovo del patto fra
i membri della comunita offerente. Ebbene, proprio queste tre finalita caratterizzano il sorgere e lo
svilupparsi dell’arte sacra antica. Essa simboleggia e rende presente il patto del popolo con la
divinita, ¢ un’auto-rappresentazione identitaria della comunitd committente, rinnova la coesione
della stessa comunita. Ci si potra chiedere adesso in che misura la tradizione ebraica fa eccezione o
meno a questi tratti comuni delle civilta del Mediterraneo antico.

68 Cf. Ibidem, 47-53.

69 Cf. U. SINN, «Ein Fundkomplex aus dem Artemis-Heiligtum von Lusoi im Badisches
Landesmuseums, in Jahrbuch der Staatlichen Kunstsammlungen Baden-Wuertembergs 1980.

0 Cf. W. BURKERT, La religione greca, 2086.
n ERODOTO, Storie, IX, 81.
2 L. BRUIT ZAIDMAN - P. SCHMITT PANTEL, La religion grecque, 22.

12



2. Nell’ebraismo biblico
2.1 11 “dono-omaggio”
Come afferma Gilders:

(...) le pratiche sacrificali ebraiche e quelle greco-romane erano, nelle loro forme essenziali,
molto simili’,

La tesi della continuita fra sacrificio pagano e sacrificio ebraico é gia presente in modo esplicito
negli scritti di Filone. Il filosofo di Alessandria presenta una teoria generale del sacrificio a
prescindere dalla sua collocazione pagana o ebraica’. Per lo stoico ebreo, fin dai primi tempi
dell’umanita i sacrifici hanno due scopi principali nei confronti della divinita: la “gratitudine”
(eucharistia) e la “richiesta” (lit¢). A questi due scopi ne aggiunge altri due, secondo lui “piu
elevati”. Egli scrive:

Il primo ¢ I’onore (timé) della divinita che dovrebbe essere un fine in se stesso senza nessun
altro motivo, in quanto e necessario e bello; il secondo sono i benefici (aphéleia) riversati sugli
offerenti stessi’.

Le due ultime finalita, I’“onore” e i “benefici”, sono in effetti “piu elevate”, perché non si
pongono sullo stesso livello di enumerazione delle prime due, la “gratitudine” e la “richiesta”, anzi
quelle si potrebbero combinare con queste. Se “ringraziare” e “chiedere” sono due atteggiamenti
spontanei verso la divinita in qualsiasi tradizione religiosa, 1’“onore” e i “benefici” denotano
un’immagine di Dio meno immediata e forse riconducibile all’identita ebraica dell’autore.
“Onorare” Dio, cioe¢ riconoscere la sua grandezza, celebrare 1’incontro con lui “a prescindere da
qualsiasi altro motivo”, avvicina il sacrificio alla confessione della signoria del Dio unico’®. Come
sottolinea Carlo Manunza, la celebrazione “gratuita” dell’incontro con Dio ¢ un tratto gia presente
nel “fare sacrificale” dei popoli del Vicino Oriente antico, ma nella tradizione di Israele esso prende
un’importanza primordiale, anzi esso diventa la “tonalita di fondo” di ogni sacrificio biblico’’. Le
ricerche di De Vaux sui primi sette capitoli del Levitico (vi si enumerano i diversi tipi di sacrificio
ebraico) avevano dimostrato che il sacrificio biblico non € riducibile al do ut des di Tylor, né
all’“unione magica” di Smith, e neanche al “pasto per gli dei”’®. Pill recentemente, Christian
Eberhart ha ribadito che il sacrificio ebraico ¢ ben lontano da qualsiasi “automatismo mercantile”,

& W.K. GILDERS, «Jewish sacrifice. Its nature and function (according to Philo)», in J.
WRIGHT KUNST — Z. VARHELY!I (edd.), Ancient Mediterranean sacrifice, 95.

74 Cf. FILONE, De Specialibus Legibus, 1,195.

& Ibidem. A loro volta, spiega ancora Filone, questi benefici sono di due tipi: «I’avere parte a

dei beni e I’essere liberati dai mali», Ibidem.
76 R. DE VAUX, Les institutions de I’ Ancien Testament, |1, Cerf, Paris 1982 (11958), 335-344.

” C. MANUNZA, «Alcune coordinate di fondo sul fare sacrificale nella Bibbia», in Filosofia e
Teologia 17 (2018) 41-61.

8 Cf. A. CoLoMBO, «Panoramica bibliografica sul tema del sacrificio», 71-110.

13



visto che il dono offerto dagli uomini potrebbe essere rifiutato da Dio’®. Lo stesso studioso marca
anche le differenze del sacrificio biblico rispetto a un “nutrire gli dei”, incompatibile con il Dio di
Israele®. Anche quando gli si da da mangiare come a Mamré (cf. Gen 18), il “pasto per Dio” in
Isracle non corrisponde mai a un “bisogno di Dio” ma ¢ da capire all’interno del codice
dell’ospitalita orientale, dove lo scopo ¢ “stabilire o proseguire una relazione®!. A conclusione della
particolareggiata analisi di tutti i diversi tipi di sacrificio ebraico, Eberhart ne sintetizza la cifra che
li accomuna nella categoria di “ossequio”, cio¢ di “omaggio che celebra 1’incontro”®?. Si tratta del
dono che fa parte del rituale di ogni “visita” fra persone. Anzi, in questo caso, abbiamo il
“riconoscimento della differenza di status”, come spiega ancora Eberhart, fra chi visita (cio¢
I’uomo) e chi accoglie a casa sua (cio¢ Dio). E cio sulla falsa riga della visita che si puo rendere a un
re nel suo palazzo®. Questa era gia la comprensione allegorica che Maimonide proponeva per
leggere le descrizioni bibliche del tempio e dei suoi rituali®. In altre parole: offrire un sacrificio nel
tempio di Gerusalemme é riconoscere Dio come Signore. Corrado Martone spiega:

1l sacrificio € innanzitutto un dono dell’offerente a Dio in quanto supremo padrone di tutto dal
quale tutto deriva e al quale tutto si deve®.

Percio, non ci si puo “presentare a Lui a mani vuote”, come piu volte leggiamo nella Térah (cf.,
per es., Es 23,15 e 34,20.). Al tempo stesso, € questo “riconoscimento”, la homologia, che mantiene
Israele nell’alleanza, cio¢ nella salvezza. Da qui, la quarta motivazione dei sacrifici secondo Filone:
1 “benefici” per I’offerente. Attraverso il sacrificio, Israele rimane “legato ai cieli”, e cid anche in un
modo “grafico”. In effetti, nel tempio gerosolimitano la frequenza dei sacrifici (in particolare degli
olocausti) creava una “colonna di fumo” quasi costante, che agli occhi dell’osservatore univa il
monte del tempio al cielo®. Non & un caso se il termine ebraico per olocausto (‘6/a@h) ha una radice
che significa “salire” ed ¢ usata, in figura etimologica, nell’espressione ha ‘aléeh ‘olah, “far salire un

” Cf. C. EBERHART, Studien zur Bedeutung der Opfer im Alten Testament, 346: «Wie bei
zwischenmenschlicher Interaktion kann eine gleichsam mechanistische Sicherheit bezueglich der
Reziprozitaet nicht bestehen. Hier liegt der entscheidende Unterschied zwischen einer Gabe, die
Wohlgefallen und Freude bewirken soll, und der wirtschaflichen Kategorie des Kaufes».

80 Da notare I’ironia del testo biblico contro gli dei che mangiano (cf. Dt 32,37s.; Sal 50,12s.);
anche Dn 14,6: della divinita pagana si dice che “beve e mangia ogni giorno”.

81 Cf. C. EBERHART, Studien zur Bedeutung der Opfer im Alten Testament, 354: «Wenn Gott
Speise dargebracht wird, ist der entscheidende Aspekt nicht die Versorgung aufgrund eines entsprechenden
Beduerfnisses, sondern vielmehr die Ehrerbietung sowie die Etablierung oder Fortsetzung einer Beziehung».

82 Cio con gradazioni e intensita diverse, a seconda del tipo di sacrificio. Se la ‘alah
(“olocausto”) ¢ la consumazione totale della carne, la minchah prevede una consumazione fra Dio e il
sacerdote, e il zebach shelamim fra Dio, il sacerdote e 1’offerente, cf. Ibidem, 359.

83 Cf. Ibidem. Cf. anche R. DE VAUX, Les institutions de |’Ancien Testament, 89s. e 335sS.
84 MAIMONIDE, Guida dei perplessi, I11,45-49.
8 C. MARTONE, «Sacrificio e rito sacrificale nell’ Antico Testamentoy, in S. UBBIALI (ed.), Il

sacrificio: evento e rito, 124.
86 Cf. C. EBERHART, Studien zur Bedeutung der Opfer im Alten Testament, 361.

14



olocausto”. Cio che si vede sopra il tempio ¢ in definitiva la “colonna” dell’esodo che segna la
presenza di Dio (cf. Es 40,34s.). Percid, questa “nube” difende Gerusalemme dai nemici®’. In Lv
9,24, leggiamo come e Dio stesso a mandare il fuoco del sacrificio a conclusione della
consacrazione del tempio. Tempio e sacrificio sono, dunque, un binomio inseparabile®, dove le
caratteristiche dell’uno sono condivise con I’altro. La “colonna di fuoco” fa parte di quell’opera
d’arte che ¢ il tempio e che unisce il cielo e la terra. E il tempio fa parte di quel “sacrificio” offerto a
Dio. Per questo, la costruzione stessa del santuario sara descritta in una logica “sacrificale”. Ecco
perché la “quarta motivazione” di Filone, vale a dire “i benefici per 1’offerente”, non sono da capire
immediatamente in una logica di do ut des, quanto piuttosto di fedelta all’alleanza. Quel “sacrificio”
che é la costruzione del tempio va di pari passo con il processo spirituale di Israele. In questo caso,
“beneficio” si potrebbe tradurre quasi con “conversione”. Ci sono di aiuto le riflessioni di Filone
circa la costruzione del tempio di Gerusalemme. Per lo stoico di Alessandria, “il piu sublime e vero
tempio di Dio” ¢ la creazione stessa®. Il suo Sancta Sanctorum & il cielo, i suoi ornamenti sono le
stelle e i suoi sacerdoti sono gli angeli*°.

La recente ricerca da ragione a questa intuizione filoniana quando evidenzia come il libro della
Genesi narra la Creazione sulla falsa riga della costruzione del tempio®. Ma & quando parla di
questo tempio “fatto con le mani”® che Filone introduce un’interessante riflessione sul motivo della

sua costruzione:

(...) non era auspicabile il reprimere gli impulsi degli uomini, bramosi di portare i loro contributi
per gli oggetti di pieta, e desiderosi sia di mostrare con i sacrifici la loro gratitudine per cosi tanti
beni ricevuti, sia di implorare il perdono e la misericordia per gli errori che hanno potuto
commettere®,

Vengono qui equiparati “i contribuiti per gli oggetti di pieta” (phoras eis eusebeian,
letteralmente “gli apporti per la pieta”) e “i sacrifici”. Gli “oggetti sacri” e, in definitiva, “’oggetto
sacro” per eccellenza che ¢ il tempio ¢ frutto degli “apporti” che sono, in ultima analisi, dei
“sacrifici”. Inoltre, con questo collegamento fra “tempio cosmico” e “tempio fatto con le mani”,
Filone instaura un’equazione “omotetica”, analoga a quanto dicevamo per il Partenone o per I’Ara
pacis. E cioé: il tempio di Gerusalemme sta al sacrificio animale, come il tempio cosmico che ¢ la

Creazione sta al tempio di Gerusalemme. Il tempio di Gerusalemme ¢ quell’offerta a Dio per la

87 «L’importanza dei sacrifici quotidiani nel tempio era tale che, nella visione di Daniele 8,11

la sospensione di questi sacrifici da parte di un invasore € considerata la massima disgrazia che possa
capitare alla vita religiosa degli ebrei», C. MARTONE, «Sacrificio e rito sacrificale nell’ Antico Testamentoy,
115.

8 Cf. anche la sequenzialita automatica fra “altare” e “sacrificio”, per es. in 2Cr 33,15s.

89 FILONE, De Specialibus Legibus, 1,66. E un tema ampiamente attestato nella Bibbia ebraica,
cf., peres., Am 9,6 e 1Re 8,27.

% Cf. F. CALABI, «L’arte come paradigma ideale in Filone di Alessandria», in Materiali di
estetica 4.1 (2017) 76-95.

o1 Cf. J. MoRROW, «Creation as Temple-Building and Work as Liturgy in Genesis 1-31», in
Journal of the Orthodox Center for the Advancement of Biblical Studies 2.1 (2009) 1-13.

92 Cf. FILONE, De Specialibus Legibus, 1,67.
9 Ibidem.

15



quale & pensato I’intero tempio della Creazione. Il tempio ¢ la finalita ultima della creazione®, la
“rende sacra” (“sacri-fica”), ne fa una possibilita per I’'uomo di “dono-omaggio” per 1’incontro con
Dio®.

2.2 Triimah

Nel variopinto lessico che caratterizza il campo semantico del sacrificio ebraico, il vocabolo che
meglio evidenzia il legame fra arte e sacrificio é forse la parola t*rimah, che si puo tradurre con i
termini generici di “tributo”, “offerta”, “donativo”®. La sua radice & rwm (“alzare”, “levare”).
Abbiamo, dunque, anche qui una simbologia spaziale “dal basso all’alto”, vicina alla radice di ‘olah.
Come spiega Alonso Schokel, ’offerta “si innalza”%’, si fa cioé passare dal basso in alto, dalla sfera
terrestre alla sfera divina. Si puo pero anche dire che I’offerta “si pre-leva” (in questo caso, 1’italiano
rende bene con la radice “levare”), ovvero I’offerta si mette da parte, si “consacra”. Térimah copre
dunque tutto I’arco semantico che va dal contributo economico per la costruzione del tempio fino al
sacrificio cruento. Questa terminologia unifica cio che Filone distingueva con i termini di “apporto”
¢ “sacrificio”. Alla luce dell’unico termine t°rimah, il binomio filoniano appare piuttosto come una
“endiadi”. Non c’¢ distinzione concettuale fra la costruzione del tempio e il rito sacrificale. Il
vocabolo t°rimah appare, nel canone biblico, all’inizio del primo testo sulla costruzione del
santuario:

Il Signore disse a Mose: «Ordina agli Israeliti che raccolgano per me un’offerta (t*imah)» (Es
25,1s.).

In questa prima ricorrenza, il “referente” (nel senso de saussuriano) di t*imah sono i materiali
preziosi destinati alla costruzione del tempio. Infatti, leggiamo nel versetto successivo:

Ed ecco che cosa raccoglierete da loro come contributo: oro, argento e rame, tessuti di porpora
viola e rossa, di scarlatto, di bisso e di pelo di capra, pelle di montone tinta di rosso, pelle di
tasso e legno di acacia, olio per il candelabro, balsami per unguenti e per I’incenso
aromatico, pietre di onice e pietre da incastonare nell’efod e nel pettorale. Essi mi faranno un
santuario e io abitero in mezzo a loro (Es 25,3-8)%.

L’offerta di questi materiali ¢, dunque, la “condizione di possibilitd” del dimorare di Dio in
mezzo a Israele: “I’offerta” ¢ la “dimora di Dio”. Molto vicina a questo significato ¢ la ricorrenza di
t7amah in Ez 45,1, dove il contesto é la spartizione della terra e il significato e quella porzione di

o4 Questo pensiero corrisponde a cio che Yves Congar ha saputo evidenziare in tanti modi
lungo le sue ricerche sulla teologia del tempio nell’AT. Cf. Y. CONGAR, Le mystére du Temple, 119s.

% Non a caso Eberhart avvicina 1’antropologia del sacrificio biblico alla categoria di “dono”

9% ¢

secondo I’accezione di Derrida. In particolare la radice ebraica qrb (“avvicinare”, “accostare”) si presta a una
fenomenologia del “dono” come “sacrificio” che celebra la relazione (appunto “lI’avvicinamento”). Cf. C.
EBERHART, Studien zur Bedeutung der Opfer im Alten Testament, 400.

9% L . ALONSO SCHOKEL, Dizionario di ebraico biblico, San Paolo, Milano 2013, voce
«t*ramah», ad locum.

o7 Ibidem.
%8 Un testo quasi identico, con 1’uso di nuovo del vocabolo trimah, & quello di Es 35,5.

16



terra riservata a Dio per la costruzione del santuario®. E, ancora una volta, una “offerta materiale”
che rende possibile la presenza di Dio. Ma tornando a Es 25, prima dell’elencazione dei materiali, il
testo introduce un elemento decisivo che tocca la motivazione stessa della n°dabah:

La raccoglierete da chiunque sia generoso di cuore (Es 25,2).

La raccolta dell’offerta, cioé¢ la preparazione di un “dono da omaggiare a Dio”, ¢ pertanto
inscindibile dalla “generosita del cuore”. Siamo vicini a quanto dicevamo sopra sul “quarto motivo”
del sacrificio secondo Filone. C’¢ una correlazione e, forse, una “circolaritd” fra generosita e
sacrificio. Il sacrificio “esprime” la generosita e, esprimendola, la rende salda, la rinforza. Si tratta di
un processo di “crescita in generosita”. D’altro canto, I’esercizio della generosita ¢ parte stessa di
cio che si offre a Dio. | materiali non sono che la visibilita di cio che in fondo ¢ un’offerta di sé.
Nelle narrazioni sulla costruzione del santuario, il motore stesso dell’impresa artistica sembra essere
“il cuore generoso”. Leggiamo infatti, nella descrizione stessa del lavoro, un interessante intreccio
fra “offerta” e “cuore generoso”, il cui risultato ¢ I’arte stessa della costruzione:

Poi quanti erano di cuore generoso ed erano mossi dal loro spirito, vennero a portare 1’offerta
(tramah) per il Signore, per la costruzione della tenda del convegno, per tutti i suoi oggetti di
culto e per le vesti sacre. Vennero uomini e donne, quanti erano di cuore generoso, € portarono
fermagli, pendenti, anelli, collane, ogni sorta di gioielli d’oro (...). Inoltre, tutte le donne esperte
filarono con le mani e portarono filati di porpora viola e rossa, di scarlatto e di bisso. Tutte le
donne che erano di cuore generoso, secondo la loro abilita, filarono il pelo di capra. | capi
portarono le pietre di Onice e le pietre preziose da incastonare nell’efod e nel pettorale, balsami e
olio per I’illuminazione, per 1’olio dell’unzione e per I’incenso aromatico. Cosi tutti, uomini e
donne, che erano di cuore generoso a portare qualche cosa per la costruzione che il Signore per
mezzo di Mosé aveva comandato di fare, la portarono: gli Israeliti portarono la loro offerta
volontaria (n°dabah) al Signore (Es 35,21-29).

La traduzione della CEI (2008) rende qui con “cuore generoso” due espressioni ebraiche distinte.
Nella prima, il sostantivo “cuore” (leb) € combinato con la radice nasa’ e puo tradursi con “cuore
sollevato” o “cuore commosso”. Nella seconda, il qualificativo applicato a “cuore” €, invece, nadib
e avremmo “cuore volenteroso” o “cuore nobile”. La radice nadab si ritrova nell’espressione usata
nell’ultimo versetto del testo, quando si parla di “offerta volontaria” (n°dabah), ossia 1’offerta non
dovuta per legge o per voto!%. Fra il “cuore generoso” e “I’offerta” intercorre percido una
connaturalita, espressa qui dal lessico stesso®®l. Il testo citato si rivela particolarmente istruttivo,
perché cio che all’inizio era un “contributo” ¢ designato alla fine come una “offerta volontaria”.
Térimah e n°dabah si riferiscono dunque agli stessi oggetti, ma li descrivono da due angolature
diverse. I materiali per la costruzione del tempio sono “prelevati” (t*74mah) ma anche accompagnati
da una commozione (nasa’) e da un desiderio operativo (radib) che sono il movente stesso dell’arte.
L’espressione “offerta volontaria” a conclusione del testo designa non solo la materialita dell’offerta
ma anche il lavoro che lo accompagna. Il “fare artistico” ¢ parte integrante di questa “offerta”. La
ripetizione di espressioni come “filarono con le mani” o “filarono secondo la loro abilita”, immette

9 In un senso simile ¢’¢ anche la ricorrenza di Ez 48,21.

100 Cf. L . ALONSO SCHOKEL, Dizionario di ebraico biblico, voce «n®dabah», ad locum.

1ol Nel suo commento all’Esodo, Childs sottolinea questa dimensione “sacrificale” della

costruzione del santuario, insistendo sull’aspetto “volontario” e “disinteressato” delle offerte del popolo
destinate alla costruzione. Cf. B.S. CHILDS, I libro dell’Esodo. Commentario critico-teologico, Piemme,
Casale Monferrato (AL) 1995, 546.

17



il lettore in un’impresa di elaborazione artistica che ¢ descritta come un processo di offerta, dove il
vocabolario & quello del rito sacrificale!®?,

Infatti, il vocabolo t®»imah ricorre nel Pentateuco in un secondo blocco di testi dove 1’oggetto
significato & questa volta la carne del sacrificio. E interessante notare che tali ricorrenze si trovano,
prima di tutto, all’interno della lunga sezione dell’Esodo che comprende la descrizione
particolareggiata del santuario (cc.25-30). In essa, lo stile ¢ quello del ‘“comandamento”,
dell’*“ingiunzione a fare”. E un discorso ai costruttori, cadenzato da espressioni come “farai”,
“osserverai”, “faranno” % . All’interno del “discorso per la costruzione”, improvvisamente il
sostantivo t®imah non designa piu i materiali preziosi e neanche il processo di costruzione (come in
Es 25 e 35), ma una parte della carne sacrificata. Questo ampliamento di campo dell’oggetto
significato conferma la valenza sacrificale dell’arte. 1l contesto immediato del secondo gruppo di
ricorrenze ¢ I’investitura di Aronne e dei suoi figli. Il rito prevede il sacrificio di un ariete. In ES
29,27 leggiamo che la coscia sara sacrificata come t*rimah, cioe, come traduce la BJ, con il “rito di
innalzamento” %, E nel versetto seguente, ritroviamo per tre volte lo stesso vocabolo riferito
insieme a petto e a coscia dell’ariete, con la seguente spiegazione:

Perché & un prelevamento (timah), un prelevamento (timah) cioe che gli Israeliti dovranno operare in
tutti i loro sacrifici di comunione, un prelevamento (t®»imah) dovuto al Signore (Es 29,28b).

Si tratta della porzione del sacrificio che, come spiega la prima parte del versetto, sara riservata
dagli israeliti ad Aronne e ai suoi figli, e cid “a causa del Signore”. Dunque, qui t*7imah non
corrisponde al fatto in sé del sacrificio sull’altare, ma indica quella parte del sacrificio che realmente
I’offerente “perde”, perché diventera “di Aronne”. In questo senso, trimah designa la quintessenza
del sacrificio, cio¢ il “dono” senza ritorno. Al tempo stesso, questo “sacrificio” appare come 1’unico
processo “generativo” e “creativo”. Il testo mostra come la costruzione della classe sacerdotale fa
parte della costruzione del tempio. Ambedue le “costruzioni” si basano sul “sacrificio” (nel senso
specifico di “dono”), che puo essere per altri (nello specifico, i sacerdoti), ma che ¢ sempre “in
onore del Signore”®. Cio che la BJ ha tradotto sopra con “prelevamento” puo essere tradotto anche
con “contributo” o “offerta”'%. Ed ¢ quest’ultima la traduzione che la BJ sceglie per il terzo nucleo

102 In un senso vicino a questo, troviamo delle ricorrenze di timah nelle narrazioni di Esdra e
Neemia, relative alla ricostruzione del tempio. Cf. Esd 8,25; Ne 10,39.

103 Nei cc.35-39 dello stesso libro dell’Esodo vengono ripresi gli stessi elementi in una
ripetizione quasi letterale, ma con modi verbali non piu di ingiunzione al futuro, bensi di constatazione di cid
che gia si € avverato.

104 Da distinguere dal rito di “elevazione” (applicato in questo caso al petto dell’ariete), che

consisteva nel far dondolare 1’oggetto che era cosi offerto alla divinita prima di essere consegnato al
sacerdote.

105 Nello stesso senso di “porzione” del sacrificio cruento “messo a parte” per il sacerdote,
troviamo triimah anche in Lv 7,14.32-34; Nm 5,9; 6,20. Nello stesso senso “per i leviti”, in Nm 18,24.

106 E interessante osservare le traduzioni di timah nelle diverse versioni della Bibbia in lingua
inglese. Troviamo, a seconda dei contesti: offering (New International Version, New Living Translation,
Berean Study Bible, King James Bible, New King James Version, King James 2000 Bible, American King
James Version, Christian Standard Bible, Good News Translation, Holman Christian Standard Bible,
International Standard Version, NET Bible, New Heart English Bible, American Standard Version, English
Revised Version, Webster’s Bible Translation, World English Bible); contribution (English Standard
Version, New American Standard Bible, God’s Word Translation, New American Standard 1977); gifts

18



di ricorrenze del vocabolo trimah nell’Esodo. Siamo ancora nel grande “discorso per la
costruzione” e, questa volta, il contesto immediato ¢ quello del censimento del popolo, quasi che la
costruzione del santuario vada di pari passo con la costruzione stessa del “tessuto sociale” ¢ la sua
“fissazione”. Tale censimento, che permette di “entrare a far parte del popolo”, ¢ inseparabile da
un’offerta (t°rimah) “prelevata in onore del Signore” (cf. Es 30,13). Si tratta, come specifica il testo,
di un’offerta monetaria di “un mezzo siclo”. La “costruzione dell’edificio sociale” si opera
attraverso lo stesso processo di “offerta”, lo stesso “cuore generoso”, che permette la costruzione del
santuario. Ancora una volta ¢ un gesto che si compie “in onore del Signore”, ma che produce un
“beneficio” nell’offerente, in questo caso I’appartenenza al popolo. Un quarto uso della parola
t®7iimah ricorre in un contesto in cui 1’offerta sacrificale non ¢ per i sacerdoti e non & neanche legata
all’ottenimento di un vantaggio (per esempio, far parte del popolo), ma ¢ un dono vero e proprio
“per il Signore”. Non abbiamo qui 1’espressione “offerta volontaria”, ma implicitamente il testo
richiama una dinamica di ringraziamento. In Nm 15,18s. si legge:

Quando sarete arrivati nel paese dove io vi conduco e mangerete il pane di quel paese, ne
preleverete un’offerta da presentare al Signore!®”.

L’oggetto di una simile offerta ¢ una focaccia o una parte della “pasta”, come spiegano i versetti
successivi. Cio allarga ulteriormente il campo dell’oggetto significato da t*rimah. Abbiamo avuto
finora: materiali preziosi per il santuario, lotto di terra, carni animali, monete e, adesso, cibo di
origine vegetale. I diversi contesti che fungono da “referente” a timah si illuminano a vicenda.
Potremmo dire che costruire il tempio ¢ come sacrificare sull’altare, &€ come pagare per appartenere
al popolo, & come ringraziare con i prodotti della terra. Ma all’inizio del Deutero-lsaia troviamo
t*imah in un nuovo contesto che restringe con piu precisione il significato al campo artistico. Il
testo esalta la grandezza di Dio che supera immensamente ogni possibile immagine fatta con mani
d’uomo. Ed ¢ proprio per designare questa “impossibile immagine sacra” che il profeta usa t*7imah,
quasi in parallelo a cio che traduciamo con “idolo” (pesel)®®. Is 40,19s. dice:

Il fabbro fonde 1’idolo (pesel),

I’orafo lo riveste di oro,

e fonde catenelle d’argento.

Chi fa un’offerta (t*7#imah) da povero

sceglie un legno che non marcisce;

si cerca un artista abile, perché gli faccia una statua (pesel) che non si muova.

E ben nota la posizione critica del Deutero-lsaia rispetto al sacrificio cultuale!®®. Questo caso ne
¢ un esempio emblematico, visto che I’offerta ¢ qui equiparata all’idolo. T°rimah, nella seconda
frase, e una apposizione a pesel. Molte traduzioni, infatti, rendono il testo con “chi & troppo povero

(Contemporary English Version); heave-offering (Darby Bible Translation, Young’s Literal Translation);
oblation (New King James Version); allotment (New American Standard Bible).

107 Ritroviamo lo stesso senso di t*7imah nei versetti immediatamente successivi: 15,20s.

108 Stesso vocabolo usato nel divieto di Es 20,4 e Dt 5,8.

109 L’autore sacro usera positivamente il concetto di “sacrificio” solo in Is 53,10, dove il senso

non & pit cultuale ma esistenziale. E il Servo di YHWH che si offre in sacrificio per i peccati. Cf. K.
BALTZER, A Commentary on Isaiah 40-55, Fortress Press, Minneapolis 2001, 123.

19



per una tale offerta”'!%, dove “tale offerta” si riferisce all’idolo della frase precedente. Cid che ci
interessa ¢ 1’uso del termine t°rimah per designare non piu cido che viene “pre-levato” per i
sacerdoti, o non piu offerte di carne animale o di denaro, ma esplicitamente un’opera d’arte. Si
tratta, certo, di una timah idolatrica e percio criticata dal testo con mordente ironia, come spiega
Childs nel suo commentario!!'. Ma proprio questa intenzione ironica porta I’autore sacro ad
abbondare nei dettagli nella sua descrizione del lavoro artistico*'?. E cio ancor di pil se accettiamo
lo spostamento qui di 41,6s., secondo quel che suggerisce Alonso Schokel3:

Si aiutano 1’un I’altro;

uno dice al compagno: «Coraggio!».

11 fabbro incoraggia I’orafo;

chi leviga con il martello incoraggia chi batte I’incudine,
dicendo della saldatura: «Va bene»,

e fissa I’idolo con chiodi perché non si muova.
L’espressione “va bene”, come nota Alonso Schokel, richiama per antinomia il Ki-f0b della
Creazione in Gen 1. Cio rinforza il carattere di “anti-creazione” attribuita all’elaborazione
dell’idolo'*. Ci si puo chiedere anche quale sia la valenza dell’espressione “perché non si muova”,
ripetuta alla fine del v.20. Abbiamo un dettaglio rivelatore per la nostra ricerca sul legame
antropologico e teologico fra arte e sacrificio. Come abbiamo detto sopra, 1’arte permuta il sacrificio
animale o vegetale in qualcosa di duraturo. Il legame fra ’offerente e la divinita non si limita piu
all’atto puntuale della combustione della vittima sacrificale, ma rimane idealmente “per sempre” in
presenza della divinita, possibilmente “nella sua casa”, dove “non si muove”. Creare una statua
votiva €, dunque, stabilire un “sacrificio per sempre”, un legame stabile. Questo spiega 1’uso di
metalli nobili e duraturi. Se I’offerente non pud pagare questi metalli, allora dovra accontentarsi di
una statua votiva in legno, ma lo scopo € lo stesso: deve durare. Si spiega cosi la precisazione del
v.20a: “legno che non marcisce”. L’enigmatico accenno nel v.19 alle “catene d’argento” ¢
riconducibile alla stessa preoccupazione, come ha dimostrato Baltzer'!> Si tratta di evitare la “fuga”
dell’offerta votiva o il suo “trafugamento”. Lo sforzo tecnico e I’investimento economico in questa
t®rimah sarebbero vanificati se essa “scomparisse”. In chiave piu fenomenologica, possiamo dire
che c’¢ I’anelito di un “per sempre” nel passaggio dal sacrificio in natura al sacrificio “artistico”. Se
il Deutero-lsaia insiste cosi tanto sull’anelito di “immobilita” ¢ perché la sua ironia trova
esattamente qui il suo perno. Gli idoli sono falsi proprio perché non si muovono. Essi sono immobili

110 Su questo versetto, cf. lo studio specifico di K. VAN LEEWEN, «An Old Crux: hamsukan
t(e)rumah in Is 40,20», in J. VAN RUITEN (ed.), Studies in the Book of Isaiah, Fs W.A.M. Beuken, Leuven
1997, 273-287.

11 B.S. CHILDS, Isaia, Queriniana, Brescia 2005, 336s.

12 Nel suo commento, Baltzer avvicina questi due versetti ai versi di Schiller nel suo poema La
campana: «Von der Stirne heiss, rinnen muss der Schweiss, soll das Werk den Meister lobeny, cioé: “Dalla
fronte calda, il sudore che scorre ¢ I’onore che 1’opera fa al mastro”. Cf. K. BALTZER, A Commentary on
Isaiah 40-55, 185.

13 Cf. L. ALONSO SCHOKEL - J.L. SICRE DIAz, | profeti, Borla, Roma 1988, 313.

114 Cf. Ibidem, 315.

115 Ibidem, 186, dov’¢ citato R. MERKELBACH, «Gefesselte Gotter», in Antaios 12 (1971) 549—
565.

20



¢ dunque morti, all’opposto del “Dio vivente”. Tutto lo sforzo degli artigiani, descritto nei minimi
particolari, si rivela essere una pura vanita. Essi non fanno che confermare con il loro lavoro la
falsita degli idoli. In questi versetti riecheggiano le invettive di Sal 115,4-7:

Gli idoli delle genti sono argento e oro,
opera delle mani dell’uomo.

Hanno bocca e non parlano,

hanno occhi e non vedono,

hanno orecchi e non odono,

hanno narici e non odorano.

Hanno mani e non palpano,

hanno piedi e hon camminano;

dalla gola non emettono suoni.

Il Dio d’Isracle ¢ esattamente I’antitesi di questi idoli. Egli “non ¢ fatto da mano d’uomo” e
proprio per questo ¢ vivo, si muove. Eppure, solo Lui ¢ realmente “per sempre”, come invece gli
“artefatti” cercano invano di essere. La critica del Deutero-Isaia agli “artefatti” fa parte della sua
perplessita piu generale rispetto ai sacrifici cultuali. In questo senso, arte e sacrifici sono assimilati e
criticati insieme, in un processo di “interiorizzazione”, tipico del profetismo esilico ¢ post-esilico.
Siamo vicini ai versetti del Sal 40:

Sacrificio e offerta non gradisci, gli orecchi mi hai aperto, non hai chiesto olocausto né sacrificio
per il peccato (Sal 40,7),

dove il “vero sacrificio” sara “fare la Tua volonta” (cf. Sal 40,9) Come & noto, queste parole
saranno riprese nella Lettera agli Ebrei, in una variante della LXX che verra interpretata in chiave
messianica:

Tu non hai voluto né sacrificio né offerta, un corpo invece mi hai preparato (Eb 10,5).

La “preparazione” (paraskeué) del corpo ¢ al tempo stesso I’elaborazione dell’“opera d’arte” (o
del “santuario”) e la macellazione della vittima sacrificale, due dimensioni che il NT fa convergere
in Cristo. In contrappunto alla critica profetica, Filone spieghera come la dimensione interiore &
inseparabile dall’atto rituale del sacrificio. Per il maestro dell’esegesi allegorica:

(...) le parole nel loro senso pieno sono simboli di cose latenti ed oscure!?’,

e cosi anche gli stessi corpi degli animali sacrificati. Essi rappresentano [’interiorita del
sacrificante stesso, cio¢ dell’'uomo, secondo una sorprendente delucidazione: la carne dell’animale
rappresenta I’anima dell’uomo, mentre il sangue rappresenta la sua mente!'®, Percio per Filone, chi
presenta a Dio un sacrificio, “presenta se stesso come vittima”!!®, Se, come abbiamo visto con

116 In questo versetto sono presenti altri 4 termini del vocabolario sacrificale che designano
diversi tipi di offerta: zebach, minchah, ‘6lah, chatta’t. E “tutto un mondo” che viene qui riassunto e
orientato verso I’interiorizzazione dell’ascolto (“gli orecchi mi hai aperto”), cioé dell’obbedienza a Dio.

ur FILONE, De Specialibus Legibus, I, 200.
118 Cf. lbidem.
119 Ibidem, 1, 270.

21



I’esplorazione semantica del termine t*imah, sussiste una affinita fra arte e sacrificio, possiamo
dire che I’AT contiene piu che delle premesse per capire I’elaborazione artistica quale dono di sé a
Dio. Certo, 1’uso critico dello stesso termine evidenzia il drammatico rischio intrinseco all’arte:
I’idolatria. L’arte sembra poter entrare nella dinamica del sacrificio rivolto al Dio di Israele solo se €
legata alla costruzione del santuario.

2.3 L’arte come rito di santificazione

Uno degli episodi biblici piu emblematici per capire la teologia fondamentale del tempio é la
narrazione nota come “la scala di Giacobbe” (Gen 28,10-19). Si tratta di uno dei testi piu utilizzati
nella storia dell’architettura sacra fino ai nostri giorni*?°. Ancora oggi il rito di consacrazione delle
chiese ha come perno questo episodio e ripete il gesto dell’unzione compiuto da Giacobbe sulla
pietra dove “poggiava la scala”'?': Nella teologia ebraica del tempio, la pietra di Giacobbe &
chiamata ‘eben sh®tiyydh, vale a dire “pietra di fondazione”. E la pietra di fondazione del tempio, ma
anche la pietra di fondazione del mondo. Leggiamo nella Mishna Yalkut:

Dio ha immerso la pietra di Giacobbe fino alle profondita dell’abisso e ha fatto di essa la base
del mondo. Per questo si chiama sh®tiyyah 122,

Nelle diverse correnti della tradizione ebraica'?®, tale “pietra” si identifica man mano con la
pietra su cui si poso 1’arca di No¢ alla fine del diluvio (cf. Gen 8,4), 0 con la pietra che si distacca
dal monte che rappresenta il Messia in Dn 2,34, o con la pietra osservata dai sette occhi in Zc 3,9, o
con la “pietra caduta dal cielo” o ancora con il cranio di Adamo?*. Secondo yYom VIII,5, questa
pietra viene dal trono stesso di Dio e, secondo ARN 1,36, su questa pietra si trova il Nome stesso di
Dio*?. Ancora pil esplicito @ MTeh, che spiega come Giacobbe vide gia in questa pietra il tempio di
Gerusalemme e la Gerusalemme celeste. Cosi anche Rashi di Troyes!?®. Nella tradizione islamica, si
tratta della roccia al-Sakhra’, visibile oggi all’interno della moschea di Omar, sulla spianata del
tempio, dove viene situata 1’ascensione in cielo di Muhammed®?’.

I riferimenti all’architettura del tempio sono espliciti a partire da Gen 28,10ss. Sin dal v.11 si
nota la frequente ricorrenza del termine magom (“luogo”), che normalmente designa il santuario

120 Cf. M. DELBECKE - M. SCHRAVEN, Foundation, Dedication and Consacration in early
modern Europe, Brill, Leiden — Boston 2012, 122ss. Cf. anche P.N. EvDOKIMOV, Teologia della bellezza.
L’arte dell’icona, San Paolo, Cinisello Balsamo 1990, 148 e 156s.

121 Cf. PONTIFICALE ROMANUM, De Ecclesiae Dedicatione sive Consecratione, ad locum.

122 Citato in J. HANI, Il simbolismo del tempio cristiano, 125.

123 Per i riferimenti seguenti, cf. Z. VILNAJ, Legends of Jerusalem, Philadelphia 1973, 10ss.

124 Cf. Y. CONGAR, Le mystére du temple, 121.

125 Cf. J.D. LEVENSON, Sinai and Zion. An entry into the Jewish Bible, Harper Collins, San

Francisco 1985, 134.

126 Cf. RASHI DI TROYES, Commento alla Genesi (a cura di L. CATTANI — P. DE BENEDETTI),
Marietti, Torino 1999, 229s.

127 Cf. Z. VILNAJ, Legends of Jerusalem, 15; A. PARROT, Le temple de Jérusalem, Paul
Geuthner, Neuchatel — Paris 1962, 81s.

22



nella tradizione di Israele!?®. Spicca anche 1’affermazione del v.16: “Dio era in questo luogo e io non
lo sapevo”, la quale generalmente designa un santuario*?®. Ancora piu esplicita ¢ ’espressione del
v.17: “Questa ¢ la casa di Dio e la porta del cielo”. Quest’ultima rivela una tensione intrinseca alla
teologia del santuario: esso &, al tempo stesso, presenza stabile (bét- 'él, ossia “casa di Dio”) e invito
a un “passaggio” (sha ‘ar hashshamdayim, ovvero “porta del cielo”). Come spiega Bonaccorso:

Lo spazio sacro ¢ I’intersezione di luogo e di non-luogo: la sua qualita estetica & di essere il
luogo del non-luogo®.

Ebbene, tale architettura sacra che emerge dal testo biblico € sacra perché 1’episodio si conclude
con I’unzione della pietra in causa. Il gesto di “con-sacrazione” compiuto da Giacobbe ¢ I’archetipo
piu primitivo di ogni arte sacra nella tradizione biblica. Versandovi dell’olio, Giacobbe ha fatto
passare quella pietra da una condizione profana, dove si trovava accanto a tante altre pietre, a una
condizione sacra, in cui ¢ unica e irripetibile. Essa ¢ adesso “di Dio”, “memoriale” della Sua
presenza. Possiamo affermare, in sorprendente sintonia con molte espressioni dell’arte
contemporanea, che “I’atto di creazione artistica”, cio¢ ’atto che fa si che un materiale diventi
“arte”, non ¢ in prima battuta la sua “manipolazione”, ma la sua “de-finizione”, vale a dire il fatto
che sia “messo a parte”. In altre parole, la sua “consacrazione”. Questa pietra ¢ gia “tempio”, perché
I’olio versatovi ne ha fatto in modo indelebile una pietra diversa da tutte le altre, una pietra godshah,
“separata”, “santa”'®!. Come dice Evdokimov, il tempio “rappresenta la confutazione piu forte dei
principi di questo mondo”**?,

C’¢ di piu. Questa pietra rappresenta lo stesso Giacobbe. Nella simbologia biblica, la pietra
richiama il concetto di “figlio”. Non solo per la nota assonanza fra ’eben (“pietra”) e bén
(“figlio”)'*3, ma anche per le strette connessioni antropologiche che I’etimologia rivela intorno al
verbo bandh (“costruire”, ma anche “fondare una famiglia” o “generare figli”)***, o a polisemie
come quella di bayit che significa “casa” e “casato”. La pietra su cui poggia la scala di Giacobbe &
Giacobbe stesso, in quanto “figlio”. Non a caso il suo “sogno” avviene durante la sua fuga da casa,
dove aveva carpito con inganno la benedizione che toccava al figlio primogenito Esau. La pietra
simboleggia, dunque, la combattuta figliolanza di Giacobbe, la sua fatica a essere figlio, la sua

128 Per un’utile delucidazione, cf. C. MEYERS, Exodus, Cambridge University Press,
Cambridge 2005, 53; R. DE VAUX, Les institutions de I’Ancien Testament, 118. Cf. anche RASHI DI
TROYES, Commento alla Genesi, 230.

129 E evidente nel testo anche il richiamo alle ziggurat mesopotamici come ricorda R. DE
VAUX, Les institutions de l’Ancien Testament, 118. Le ziggurat erano “scala del cielo” costruita dagli
uomini. In Gen 28 assistiamo a un rovesciamento di prospettiva: & Dio che dal cielo costruisce la sua scala
poggiandola sulla terra e sulla quale gli “angeli salgono e scendono”.

130 Cf. G. BONACCORSO, L estetica del rito, 124.

131 «Come il quadro appeso alla parete € visibile come la parete stessa ma non & una semplice
componente di quest’ultima, perché non si limita a essere visibile, ma tende a dare una visibilita, cosi I’opera
architettonica é visibile e abitabile come gli spazi che la circondano, ma non e solo uno spazio accanto ad
altri, perché non si limita ad essere visto e abitato, ma tende a creare visibilita e abitabilita», Ibidem.

132 Cf. P.N. EvDboKImOV, Teologia della bellezza, 154.
133 Cf. L . ALONSO SCHOKEL, Dizionario di ebraico biblico, voce «bén», ad locum.
134 Cf. Ibidem, voce «banah», ad locum.

23



identita ferita. Ed e proprio su questa intima ferita che cielo e terra si toccano, e che verra costruito il
tempio.

Consacrando quella pietra ¢ denominandola “luogo” (mdaqgém), Giacobbe riconosce che la sua
ferita ¢ diventata “luogo di Dio”**®. L’arte nasce proprio in questo punto: quando Dio “tocca” la
ferita dell’uomo. E come dire che questa prima “opera d’arte” ¢ la consegna a Dio della propria
ferita e, con essa, della propria identita. Ungere la pietra é trasformare un oggetto (e, in fondo, se
stessi) in memoriale dell’incontro con Dio, ¢ “sacrificarlo” (e, in fondo, “sacrificare se stessi”) a
questa funzione togliendolo da qualsiasi altra funzione. Giacobbe e la sua discendenza sara la “casa
di santita” di Dio. L’Esodo stesso ci spiega come 1’'unzione rende “separati” sia gli oggetti che le
persone, 0 meglio, rende separati gli oggetti perché rende separate le persone:

Con esso ungerai la tenda del convegno, I’arca della Testimonianza, la tavola e tutti i suoi
accessori, il candelabro con i suoi accessori, I’altare del profumo, I’altare degli olocausti e tutti i
suoi accessori; la conca e il suo piedestallo. Consacrerai queste cose, le quali diventeranno
santissime: quanto le tocchera sara santo. Ungerai anche Aronne e i suoi figli e li consacrerai
perché esercitino il mio sacerdozio (Es 30,26-30).

La “consacrazione” opera un passaggio dal profano al sacro che, in qualche modo, ¢ equivalente
al “sacrificio”. Con-sacrare ¢ “fare-sacro”, “sacri-ficare”. Tocchiamo cosi la base teologica e
antropologica dell’equiparazione fra arte e sacrificio. A differenza, pero, del sacrificio consumato
dal fuoco, la “consacrazione” con 1’olio fa si che 1’oggetto consacrato continui a esistere, anzi sia in
qualche modo “ri-creato”. Possiamo dire che la “consacrazione” ¢ un ‘“‘sacrificio” al servizio di
ulteriori “sacri-fici”. Infatti, “quanto le tocchera sara santo”. In modo analogo a quel che vedevamo
in ambito pagano fin dalle tavolette votive dell’antico Egitto, ’arte (e, in questo caso, si parla
evidentemente solo di arte religiosa) ¢ un “sacrificio” che, a sua volta, “rende-sacro” o “genera il
sacro”. Possiamo parlare di “matrice sacrificale”. La bellezza artistica sara, allora, la cifra di questa
dinamica.

Una volta “messo da parte”, “sacri-ficato”, I’oggetto artistico € connotato per favorire il processo
di “santificazione” che ¢ chiamato a perpetuare. Questa connotazione del dono di sé ¢ la bellezza.
Ed e indissociabile dal sacrificio. Non a caso Evdokimov inizia la sua Teologia della bellezza con la
citazione di Kierkegaard:

L’uccello sul ramo, il giglio nel campo, il cervo nella foresta, il pesce nel mare, schiere
innumerevoli di uomini lieti proclamano nella gioia: Dio € amore! Ma al di sotto, e come
portante tutte queste voci, come il basso muggente sotto i chiari soprani, si ode, de profundis, la
voce dei sacrificati: Dio & amore!**

E il teologo russo commenta:

135 Per una trattazione pit fenomenologica di questo punto, cf. J.-P. HERNANDEZ, «L’arte sacra

del Mediterraneo come spazio di dialogo interreligioso», in S. BONGIOVANNI - S. TANZARELLA (edd.), Con
tutti i naufraghi della storia. La teologia dopo Veritatis Gaudium nel contesto del Mediterraneo, Il pozzo di
Giacobbe, Trapani 2019, 123-140; ID., «La spazialita del sacro nel Mediterraneo», in G. AGNISOLA (ed.),
Arte e dialogo nel Mediterraneo. Analisi, contributi, testimonianze, sguardi, Il pozzo di Giacobbe, Trapani
2020, 41-88.

136 S. KIERKEGAARD, La note de 1852, Bohlin 1941, 251, citato in P.N. EVDOKIMOV,
Teologia della bellezza., 29.

24



I sacrificati, i martiri, questi amici feriti dello Sposo che si offrono in spettacolo agli angeli e agli
uomini, rappresentano gli accordi fondamentali dell’immenso canto della salvezza. (...) La
tradizione scorge in essi la conformazione al Cristo nella Bellezza®.

E perché ’oggetto sacro ¢ bello che potra “generare” il desiderio di un dono gratuito che in fondo
¢ il sacrificio, secondo I’intenzione piu pura che vedevamo in Filone: I’omaggio, la lode senza
tornaconto, il dono di sé. La bellezza sara, allora, la “consacrazione” di un oggetto per renderlo
capace di generare lode a Dio e dono di sé'*®. L’olio versato da Giacobbe, che rende la pietra
scintillante, racchiude gia tutta la storia dell’arte, tutti i modi in cui gli uomini hanno fatto
“scintillare” la propria ferita rendendola cosi generatrice di lode e di offerta®™®. L’arte tutta &
rinchiusa in questo “rito di santificazione”, che, come vedevamo, ¢ anche una “ri-fondazione” del
mondo, una “nuova creazione”*’. E interessante rileggere a questo punto il racconto della
costruzione del santuario nel libro dell’Esodo:

Il Signore parld a Mose e gli disse: «Vedi, ho chiamato per nome Bezaleel, figlio di Uri, figlio di
Cur, della tribu di Giuda. L’ho riempito dello spirito di Dio, perché abbia saggezza, intelligenza
e scienza in ogni genere di lavoro, per concepire progetti e realizzarli in oro, argento e rame, per
intagliare le pietre da incastonare, per scolpire il legno e compiere ogni sorta di lavoro. Ed ecco
gli ho dato per compagno Ooliab, figlio di Achisamach, della tribu di Dan. Inoltre nel cuore di
ogni artista ho infuso saggezza, perché possano eseguire quanto ti ho comandato» (Es 31,1-6)*.

L’espressione “I’ho riempito dello Spirito di Dio”, seguita da “perché abbia saggezza”, pone
subito in evidenza il concetto teologico intorno a cui ruota questa pericope. Si tratta della chokmah
che designa, prima di tutto, 1’abilita tecnica dell’artigiano, per poi significare anche I’intelligenza
politica e, infine, “l’arte di vivere”, o la ‘“saggezza”, termine usato in genere nelle nostre
traduzioni**2. Una resa pil letterale di questo versetto sarebbe: “I’ho riempito dello spirito di Dio in
saggezza”. Troviamo un’espressione molto vicina a questa, sempre in Esodo, pochi capitoli prima:

137 Ibidem.

138 Su questa dimensione “oblativa” della bellezza, oltre a Evdokimov, cf. anche G. CARCHIA,

Arte e bellezza. Saggio sull estetica della pittura, 11 Mulino, Bologna, 1995, 135ss.; P. VALADIER, | sentieri
della bellezza. Arte, morale e religione, EDB 2014, 40ss.; M. TENACE, La bellezza. Unita spirituale, Lipa,
Roma 1994, 159ss.

139 La “pietra eretta” (matstsébah) & spesso descritta nella Bibbia in termini di idolatria. Essa &,
a volte, simbolo della divinita maschile pagana. Si parla, per es., della matstsebah di Baal in 2Re 10,26s.
L’equivalente per le divinita femminili era il “palo sacro”, di legno, detto ’‘dshérah. Cf. R. DE VAUX, Les
institutions de l’Ancien Testament, 110.

140 Cf. R. DE VAUX, Les institutions de |’Ancien Testament, 169s.

141 La pericope prosegue nei vv.7-11 con I’elenco delle principali parti del santuario che

Bezaleel e i suoi collaboratori dovranno costruire: “la tenda del convegno, 1’arca della Testimonianza, il
coperchio sopra di essa e tutti gli accessori della tenda; la tavola con i suoi accessori, il candelabro puro con i
suoi accessori, I’altare dei profumi e I’altare degli olocausti con tutti i suoi accessori, la conca con il suo
piedestallo, le vesti ornamentali, le vesti sacre del sacerdote Aronne e le vesti dei suoi figli per esercitare il
sacerdozio; I’olio dell’unzione e il profumo degli aromi per il santuario. Essi eseguiranno ogni cosa secondo
quanto ti ho ordinato»”.

142 Cf. L . ALONSO SCHOKEL, Dizionario di ebraico biblico, voce «chokmdah», ad locum.

25



“...gli artigiani piu esperti, che i0 ho riempito di uno spirito di saggezza” (Es 28,3). “Spirito di
saggezza” si ritrova tale quale in Dt 34,15 riferito a Giosue e, implicitamente, a Mose. Si legge
anche in Is 11,2, riferito al germoglio di Iesse, € come specificazione dell’espressione “spirito del
Signore”, e quindi in una modalita molto simile al testo di Es 31. “Spirito di saggezza” e “spirito di
Dio” sono equiparabili, perché la chokmah € prima di tutto una prerogativa divina (cf. Gb 11,6;
12,13; 28,23; Pr 2,6). Infatti, tale termine & in molti contesti relativi alla Creazione (cf. Pr 3,19;
8,22ss.; Ger 10,12; 51,15; Sal 104,24). Ed ¢ ben nota la “personificazione” di questo attributo divino
nel libro dei Proverbi (cf. cc.8.9), dove anche li la chokmah “costruisce una casa”.

Dio crea e guida ogni cosa attraverso la Sapienza, ma Dio é capace anche di donare tale Sapienza
all’uomo (cf. Pr 2,6). Essa é presente, infatti, in Mosé e in Giosué affinché guidino il popolo (cf. Dt
34,9). La scorgiamo nella riflessione sull’“arte di vivere” che, in qualche modo, unifica i “libri
sapienziali”. E in modo eminente nella figura del re Salomone, presso cui i significati di “abilita
politica” e di “abilita edilizia” convergono. Grazie al “re saggio”, viene ulteriormente rimarcata la
connessione intrinseca fra le arti visive e “I’arte di vivere”. E cio che accade, in modo esemplare, nei
racconti sulla costruzione del santuario, come in Es 31 citato sopra. Dio concede a Besaleel e ai suoi
collaboratori, cioé agli artisti, la stessa abilita creatrice con cui Egli ha creato il mondo.

L’unico scopo di questa partecipazione alla Sapienza divina € la costruzione del santuario. Vale a
dire: la finalita dell’arte ¢ il santuario. In realta, gia da Es 25 Mose stava ricevendo sul monte le
istruzioni per la costruzione del santuario. Come spiega Yves Congar, abbiamo a che fare qui con
una certa “istituzionalizzazione” e “disindividualizzazione” della presenza di Dio in Israele*. Si
costruira il santuario per evitare che la presenza di Dio rimanga legata esclusivamente alla persona
carismatica di Mose!**. Il santuario avra, dunque, come scopo la possibilita per il popolo di rifare
I’esperienza di Mose, senza bisogno piu della sua mediazione. In altre parole: il santuario dovra
essere una sorta di “Sinai itinerante”. Come scrive Childs:

Tutto cio che avvenne al Sinai viene continuato nel tabernacolo.

La stessa simbolica del Sinai (la “nube”, il vocabolario dell’*incontro”, ecc.) sara infatti
progressivamente traslata al santuario'*®. Esso, tra I’altro, dovra essere elaborato “secondo il
modello (...) che ti ¢ stato mostrato sulla montagna” (cf. Es 25,9.40; 26,8.30; 27,8; Nm 8,4). In tal
senso, il santuario € un vero e proprio “memoriale dell’alleanza”: riporta il popolo all’evento
dell’alleanza sul Sinai. Dio dona ’arte a Israele come “memoriale visibile dell’alleanza”, “ritorno al
luogo della teofania”. Martin Ravndal Hauge sostiene che, la seconda meta del libro dell’Esodo
(cc.19-40) ha quale scopo di spiegare come sia avvenuto che al posto del Sinai compaia il tempio*’.

Tale spiegazione narrativa costituisce la transizione fra Es 19,3 (“Il Signore chiamo Mosé dal monte

143 Cf. Y. CONGAR, Le mystere du temple, 23.

144 Cf. S. CHILDS, Il libro dell’Esodo, 542s. Egli spiega come da questo momento la funzione
profetica di Mose viene assorbita nella funzione sacerdotale di Aronne e dei suoi discendenti.

145 Cf. Ibidem, 545.
146 Cf. Ibidem,539. Cf. anche J.D. LEVENSON, Sinai and Zion, 90.
147 Cf. M.R. HAUGE, The descent from the mountain. Narrative Patterns in Exodus 19-40,

Sheffield Accademic Press, Sheffield 2001, 100. Lo studioso porta come parallelo letterario di questo
passaggio fra “monte” e “santuario” il Sal 24, composto di una prima parte relativa al “salire il monte del
Signore” e di una seconda parte relativa all’ingresso del “re della gloria” nel suo santuario.

26



e disse”) e Lv 1,1 (“Il Signore chiamo Mose, gli parlo dalla tenda del convegno e disse”). Da adesso,
Dio non parlera piu “dalla montagna”, ma da quella tenda situata “in mezzo al popolo” (Es 25,8)*4¢,

Dire che il santuario € costruito grazie all’abilita con cui Dio ha “costruito” il mondo, ¢ dire che il
santuario & anche “una nuova Creazione”'*°. La tradizione ebraica vede la costruzione del santuario
come la “causa finale” dell’intera Creazione™°. Il punto di arrivo della Creazione di Dio sta nel fatto
che ’'uomo la porta a compimento con la costruzione del tempio gerosolimitano. L’ultima parola
della Creazione, dunque, ¢ lasciata all’'uomo e per “pronunciarla” gli viene data la chokmah ™.
L’impegno artistico di Besaleel ¢ il proseguimento, o 1’esplicitazione, dell’unzione che Giacobbe
aveva compiuto su quella pietra. Si tratta qui, come per Giacobbe, di scegliere una parte del creato e
di trasformarla in memoriale di Dio. Fondere, intagliare, incastonare, scolpire, sono il modo di
portare a compimento la Creazione, cio¢ di “consacrarla”. L’arte ¢ una vera e propria
“consacrazione della materia” e ’artista ¢ il sacerdote di questo sacrum-facere. In modo efficace,
Levenson sintetizza:

The Temple is not a place in the world, but the world in essence. It is the theology of creation
rendered in architecture and glyptic craftsmanship®®2,

E percio:

The earthly Temple is the world in nuce; the world is the Temple in extenso?,

Come per la pietra di Giacobbe, la “materia da consacrare” ¢ Realsymbol dell’'uomo stesso. La
capacita tecnica che permette all’artista di claborare la sua opera ¢ 1’immagine della capacita
dell’uvomo di fare della propria vita un’opera d’arte, come la polisemia di chokmah permette di
capire. In questo registro metaforico, 1’artista ¢ 1’uomo per eccellenza e la “sapienza” sta nel fare
della propria vita “un santuario”, cio¢ una “casa di Dio”. L’arte di vivere consiste nel “trasformare”
e “combinare” 1 “materiali” della propria esistenza perché essa sia tutta “di Dio”, tutta “resa-sacra”,

148 Hauge commenta: «Compared to the lofty character of the mountain related to the
extraordinary ascender moving into the divine reality, the divine movement into the tent represents a descent
into human space. And when the character of human space is qualified by “the people”, the connotations
established by the story indicate a divine descent into baseness», Ibidem.

149 Cf. A. PARROT, Le temple de Jérusalem, 40s.

150 In un certo senso, la costruzione del tempio ¢ un evento “escatologico”. Maimonide afferma:

«Il mondo a venire ha nove nomi: la montagna del Signore, il luogo sacro, la via sacra, i cortili del Signore,
la bellezza del Signore, la tenda del Signore, il palazzo del Signore, il tempio del Signore, la porta del
Signore», Mishneh Torah, Teshuvah 8,4.

151 A questo riguardo, ¢ molto suggestiva 1’osservazione di C. Meyers quando sottolinea che in

Es 31,1 ¢ la “settima volta” che abbiamo 1’espressione “Il Signore parlo a Mos¢ e gli disse”. L’intero blocco
di indicazioni su come costruire il santuario (cc.25-30) ¢ scandito da sei “prese di Parola” di Dio, come i sei
giorni della creazione. L’ultima parola, la settima, ¢ la consegna all’'uomo della capacita di compiere tale
Parola, cioé di portare a compimento la Creazione. In questo senso shabbat e “santuario” coincidono. Cf. C.
MEYERS, Exodus, 252.

152 J.D. LEVENSON, Sinai and Zion, 139.
153 Ibidem, 141.

27



“offerta”, e anche perché, come dicevamo sull’arte, possa essere “matrice di altre offerte”. Se
I’'uomo ¢ “santuario”, egli ¢ lo spazio attraverso cui tutta la Creazione ¢ offerta di nuovo a Dio. Egli
¢ “porta del cielo”. Detto altrimenti, per questi testi 1’arte € cido che esiste di piu specificamente
umano ed ¢ cio che “dice I’'uomo” nella sua funzione eminentemente sacerdotale rispetto al resto del
creato.

L’Esodo ci racconta che, purtroppo, la prima cosa che Israele realizza con la chokmah appena
ricevuta non € la costruzione del santuario, bensi la fabbricazione dell’idolo. Il racconto del “vitello
d’oro” in Es 32 rappresenta I’elaborazione di un “anti-santuario”. Se il santuario ¢ “casa” e “porta”,
cio¢ fondamentalmente “luogo”, o, come direbbe Florenskj, “spazio di un incontro”*®*, I’idolo ¢&
invece “di oro massiccio”, potremmo dire “pieno di sé”, o “pieno solo di sé”*>°. Gli stessi gesti, gli
stessi beni, le stesse energie che dovevano servire a costruire il santuario sono adesso al servizio di
questa “auto-adorazione” solipsistica. Lo sottolinea Ravndal Hauge: I’adunanza, le esclamazioni, la
costruzione dell’altare, il pasto sacrificale, corrispondono esattamente allo schema degli episodi
teofanici*®®. Al posto della visio Dei, di cui I’arte del santuario doveva essere “memoriale”, abbiamo
qui la visio idoli. L’idolatria emerge di nuovo come pericolo intrinseco dell’arte, come vedevamo in
Is 40,20. Questa volta, pero, il registro metaforico permette di capire che “I’arte idolatrica” &
“simbolo appresentativo” dell’esistenza idolatrica. Se lo scopo della “sapienza” era fare della
propria vita una “casa di Dio”, il gesto di ES 32 consiste nel fare della propria vita 1’idolo di se
stesso.

E molto interessante notare come la prima manifestazione dell’arte, secondo questi testi, sia
I’idolo. Non era perd questa la “vocazione dell’arte”. Si ¢ vicini alla dinamica dei primi capitoli
della Genesi, che descrivono il peccato come prima azione dell’uomo, pur non essendo questo cio
per cui era stato creato. Ancora una volta possiamo dire che “I’arte ¢ 1'uomo”. L’arte ¢ una
“vocazione” con un rischio vertiginoso al suo interno. Sarebbe di notevole interesse riesaminare
tutta la storia dell’arte con tali criteri, analizzare, cio¢, quando l’arte rassomiglia di piu a un
“sacrificio di lode” a Dio e quando invece rassomiglia di piu a un’auto-idolatria, la quale, con
raffinata ironia, 1’autore sacro paragona non a un possente toro ma a un “vitellino”. Quando 1’arte
diventa idolo di se stessa, finisce che non esprime piu neanche quella forza che la dinamica
idolatrica prometteva. L’idolatria nell’arte ¢ sempre deludente rispetto all’arte in sé. L’arte che non ¢
un “sacrificio” a Dio non arriva neanche a essere arte.

Il racconto biblico prosegue con I’ira di Mose, spettacolarmente resa nel marmo di
Michelangelo " . Forse 1’espressivitd raggiunta dal Buonarrotti ¢ dovuta alla probabile
identificazione fra il genio rinascimentale e I’idolatria di Israele. Nelle sue ultime Rime,
Michelangelo si pente di aver fatto dell’arte il suo «idol e monarca»'®®, Ma nel testo biblico I’ira di
Mos¢ si tramuta in intercessione e, quest’ultima, in una seconda salita sul Sinai, per “rinnovare
I’alleanza”. Sara dopo la seconda discesa di Mose che il popolo finalmente costruira il santuario,

154 Cf. P. FLORENSKJ, Le porte regali, Adelphi, Milano 1977, 74.

155 E nota la distinzione fra “icona” e “idolo” che, a partire da questi testi, viene elaborata da

Jean-Luc Marion. Cf. J.-L. MARION, L’idole et la distance, LGF, Paris 1977; ID., Il visibile e il rivelato, Jaka
Book, Milano 1997.

156 Cf. M.R. HAUGE, The descent from the mountain, 67

157 Cf. J.-P. HERNANDEZ, «Il Mosé di Michelangelo. Pietra in tensione», in L. CARRINO - M.
FERRERO (edd.), Racconti di Pietra, Libria, Melfi 2016, 99-105.

158 MICHELANGELO BUONARROTI, Rime (a cura di E.N. GIRARDI), Laterza, Bari 1960:
«Giunto ¢ gia ‘I corso della vita mia» (6).

28



impresa che occupa il resto del libro dell’Esodo, cioé i suoi ultimi sei capitoli (cc.35-40). All’inizio
della lunga descrizione, nel c.35, abbiamo la ripresa del testo citato in Es 31, come se il tradimento
idolatrico esigesse la ripresa da capo del discorso sulla costruzione del santuario. Il testo e
esattamente lo stesso, ma con una differenza. Nel ¢.31 € Dio che parla a Mose, mentre nel ¢.35 é
Mose che parla agli Israeliti, raccontando cio che Dio ha fatto:

Vedete, il Signore ha chiamato per nome Besaleel (...). L ha riempito dello spirito di Dio perché
egli abbia saggezza, intelligenza e scienza in ogni genere di lavoro (Es 35,30s)*.

A parte la differenza di “locutore”, il testo & identico nei primi quattro versetti'®. Si tratta di una
vera e propria “inclusione”. Cid costituisce in unita narrativa gli episodi rimasti fra le due ricorrenze
dei cc.31 e 35. L’esplicitazione del dono della chokmah per la costruzione del santuario “ingloba” il
racconto dell’idolatria e la necessaria risalita di Mose sul Sinai per “rinnovare 1’alleanza”.

L’alleanza rifatta, che poi rimarra “per sempre”, non ¢ piu quella della “prima salita” di Mos¢ sul
monte ma quella della “seconda salita”. E un’alleanza cio¢ rinnovata. Possiamo dire, a rigor di
logica, che I’alleanza che accompagnera Isracle durante tutta la sua storia ¢ un’alleanza gia
“seconda”, gia “rinnovata”, una ‘“nuova alleanza” fin dall’origine. Essa, cio¢, “ingloba” gia
I’infedelta dell’idolatria. Si tratta dell’alleanza di un Dio che rinnova 1’alleanza assumendo gia
“dentro” di essa I’infedelta, “coprendo” cosi 1’idolatria di Isracle. E I’alleanza di un Dio che non si
stanchera di rinnovare 1’alleanza per “coprire” ogni idolatria, come poi ricorderanno i profeti‘®. Ed
e solo dopo la seconda discesa e dopo la seconda ricorrenza del testo su Besaleel che finalmente si
costruird il santuario, come sara descritto fino alla fine dell’Esodo. E dopo il rinnovamento
dell’alleanza che Israele impieghera la chokmah per il fine per cui I’ha ricevuta. Ora, se il santuario
¢ “memoriale visibile dell’alleanza”, allora va detto che esso € memoriale della “seconda alleanza”.

L’arte del santuario ¢, dunque, una possibilita di essere riportati a tale rinnovamento dell’alleanza
che “ingloba”, “copre”, “perdona” ogni idolatrial®. L’arte, come “consacrazione della materia a
Dio”, riporta ’'uomo all’esperienza dell’alleanza rinnovata e trasforma la materia in luogo della
“teofania”, rivelando la Creazione intera come ‘“nuova alleanza”. L’arte “celebra” [’alleanza
rinnovata ma, al tempo stesso, ¢ il “si”” dell’uomo a tale rinnovamento.

Se osserviamo la struttura narrativa di questa parte dell’Esodo, notiamo che i cc.25-31 sono le
istruzioni di Dio per costruire il santuario, mentre i cc.35-40 sono la realizzazione umana di quelle
istruzioni 3. Sono le due parti di un “dittico” che molti esegeti distinguono con i termini

159 La pericope si protrae fino al v.35.
160 Qualche variazione interviene nei vv.34 e 35.
161 Per un commento esaustivo a questi capitoli, cf. B.S. CHILDS, 1/ libro dell ’Esodo, 562-584.

Childs conclude la sua analisi del ¢.32 cosi: «IlI popolo di Dio ¢ fin dall’inizio la comunita perdonata e
continuamente rinnovata. (...) La rottura provocata dal vitello d’oro mise in chiaro che alla base del patto
¢’erano, innanzitutto, la misericordia e il perdono di Dio», Ibidem, 584. Cf. anche C. MEYERS, Exodus, 258-
267.

162 Interessante, al riguardo, I’osservazione di Hauge: «The contrasting relationship between the

two descents of chs. 32 and 34 are vitally important for P's inclusion of chs. 25-31 and 35-40 according to a
theological structure of creation (chs. 25-31), fall (chs. 32-33) and restoration (chs. 34-40)», M.R. HAUGE,
The descent from the mountain, 66.

163 Cf. B.S. CHILDS, Il libro dell’Esodo, 547.

29



prescriptive section (cc.25-31) e descriptive section (cc.35-40)!%*. La “doppia” consegna della
chokmah marca esattamente la fine della “sezione prescrittiva” (c.31) e I’inizio della “sezione
descrittiva” (c.35). In mezzo, nei cc.32-34, si ha come un “abisso”: “il popolo si ¢ corrotto!”, dice
Dio a Moseé (cf. Es 32,7). L’idolatria ¢ ancora una volta espressa in un manufatto artistico. Questo
“abisso idolatrico” ¢, pero, come il “perno” che permette di passare dalla parola di Dio
(prescriptive) alla sua realizzazione (descriptive). Vale a dire: la possibilita del tradimento e la
condizione dell’adempimento. O ancora di piu: la “corruzione” stessa diventa il motivo di un
rinnovamento, di cui I’arte ¢ “celebrazione performativa”, “memoriale”.

Al di la delle discussioni esegetiche sulle diverse fonti di queste narrazioni, abbiamo la
sensazione che il dato piu primitivo, 1’esperienza piu arcaica di Israele in materia di arte sacra sia
proprio il confronto con I’idolatria dei popoli e con il fascino che essa suscitava. L’idolo ¢, in
qualche maniera, I’origine antropologica di ogni arte sacra, da cui Israecle andra pian piano
distaccandosi. Pare che tutto il discorso sul santuario (sia quello “prescrittivo” che quello
“descrittivo”) sia una rielaborazione critica delle usanze dei popoli in materia di arte sacra. Dal
punto di vista dell’insegnamento spirituale, certamente il vitello d’oro ¢ “secondo” al santuario ¢ ne
¢ la perversione (da cui, I’ubicazione redazionale del discorso prescrittivo sul santuario prima del
vitello d’oro). Ma dal punto di vista della genesi antropologica del santuario, ci sembra di poter dire
che Israele elabora la sua “casa di santita” come “riformulazione” delle istanze presenti
nell’episodio del “vitello d’oro”.

L’uso della chokmah per costruire il santuario ¢ il capovolgimento dell’idolatria e la sua radicale
“purificazione”. L’arte, come sacrificio a Dio, purifica continuamente la tentazione idolatrica insita
nell’arte stessa. Se 1’idolo pretendeva dei sacrifici ed olocausti da farsi a lui (cf. Es 32,6), il
santuario ¢ esso stesso “sacrificio” per Dio ¢ “matrice di sacrifici”, cioé¢ puro dono generatore di
doni'®®. Ed ¢ anche chiave di lettura dell’intera esistenza umana e dell’intera Creazione come “puro
dono generatore di doni”*®®. 11 santuario non ¢, dunque, una mera “correzione dell’idolo” o una sua
“menomazione”, ma ne raccoglie pienamente le istanze, in qualche modo “imparando da lui” a
riportarsi a Dio, e le esalta in forme radicalmente nuove. Fra idolo e santuario ¢’¢ un rapporto di
continuita/discontinuita dove, parafrasando il Lateranense IV, per ogni continuita (o “somiglianza”)
si ha una ancor maggiore discontinuita (o “dissomiglianza”).

Aggiungiamo un’ulteriore riflessione. L’intera Creazione obbedisce al comando di Dio, anzi ¢ il
compiersi della Sua Parola performativa. Ovvero, il kdsmos ¢ la “visibilita” della Parola'®’. C’¢ una
solo eccezione possibile: 1’'uvomo (e, in verita, anche I’angelo). Esso ¢ ’unica realta creata che puo
rifiutare di “compiere la Parola”. Solo I’uomo puo interrompere il processo della Parola di Dio verso
il suo compiersi. Solo 1’'uvomo puo “dis-obbedire”. Nel libro dell’Esodo, I’arte, ovvero la costruzione
del santuario, ¢ il compiersi della Parola attraverso I’'uomo, ¢ “vittoria sulla disobbedienza”, “scelta
dell’uvomo per Dio”. Percio, ’arte ¢ insieme compimento della Creazione e compimento dell’uomo.
E la trasformazione materiale di un pezzo di Creazione in santuario, perché si riveli tutta la
Creazione come santuario e, in definitiva, perché si mostri I’'uomo stesso come santuario. L’arte ¢ la

164 Cf. C. MEYERS, Exodus, 223-225.

165 Questa dimensione “generativa di santita” ¢ insita nell’etimologia del termine migdash, che

di solito traduciamo con “‘santuario”.

166 Conclude Meyers: «No other structure or object receives as much attention in the Bible as
does the tabernacle», C. MEYERS, Exodus, 226.

167 Cf. FILONE, De Decalogo 47, che dice: «Tutte le cose dette da Dio sono non parole, ma
azioni, giudicate dagli occhi piu che dalle orecchie.

30



trasformazione materiale di una parte di Creazione in “visibilita della Parola” per rivelare che tutta
la Creazione ¢ visibilita della Parola e per fare dell’'uomo stesso la “Parola visibile”%8,

Da questo punto di vista, ¢ importante ricordare la riflessione di Levenson sull’iconicita del
tempio. Se la rivelazione del Sinai aveva un carattere principalmente uditivo, ed eventualmente
scritto, il passaggio dal Sinai al tempio ¢ anche un passaggio dall’aniconico a una “certa iconicita”.
Levenson commenta le numerose ricorrenze dell’espressione “vedere il volto di Dio” quale
equivalente di “salire al tempio di Gerusalemme”. Non c’era, evidentemente, alcuna
rappresentazione del “volto di Dio” nel tempio di Gerusalemme, ma 1’arte, proprio in forza del suo
carattere di “offerta gratuita”, di “grandiosa generosita”, di “dono in omaggio al Re”, mette il
pellegrino nella situazione di vivere 1’incontro “faccia a faccia” con Dio, quale lo aveva vissuto
Mosé sul Sinai. Levenson spiega:

The pilgrims of Psalm 48 affirm not that they have seen God on Mount Zion, but that they have
formed a mental picture of his faithful care through their inspection of his Temple®,

E proprio il carattere “sacrificale” dell’arte, tale come lo stiamo evidenziando lungo queste
pagine, che rende I’arte “teofania” pur senza essere “rappresentazione” del divino, “santuario” pur
senza essere “idolo”. Arriviamo cosi ad affermare che 1’arte consiste nel “sacrificare” parte della
Creazione per scoprire I’intera Creazione e 1’uomo stesso come “sacri”. Se abbiamo potuto dire che
“I’arte ¢ 'uvomo”, allora possiamo anche dire che “il sacrificio ¢ I’'uomo”. E lo possiamo dire grazie
all’arte che ¢ sacrificio.

2.4 1l tempio di pietra

Il passaggio dal “santuario nel deserto” al tempio di pietra in Gerusalemme si esprime in
numerosi testi dell’AT. In essi s’intrecciano le dimensioni artistiche e sacrificali, al servizio
dell’unificazione del culto. L’arte come sacrificio unificato e generatore di sacrifici in un luogo
unico e probabilmente la prima grande operazione politico-religiosa agli albori del nostro
monoteismo!™. E la grande “rielaborazione” dei culti di Canaan che inizia con Salomonel’!, al

168 Sugli intrecci fra il senso della vista e il senso dell’udito nella narrativa biblica, cf. J.-P.
SONNET, «“Mi voltai per vedere la voce”. Il linguaggio visivo della Bibbia», in Humanitas 73 (4/2018) 522-
535. Interessante quel che scrive Filone: «Sebbene I’organo della percezione della voce per i mortali sia
’udito, la sacra Scrittura rappresenta le parole di Dio, come se fossero viste, alla maniera della luce. (...)
definisce udibile la voce che si divide in nomi e verbi e, in generale, nelle parti del discorso (...) ma qui si
introduce la voce di Dio, che non si compone di verbi e nomi, e pertanto, con esattezza, essa & detta
“visibile”, in quanto ¢ colta dall’occhio dell’anima», FILONE, De Migratione Abrahami 47-48.

169 Cf. J.D. LEVENSON, Sinai and Zion, 150.
170 Cf. O. KEEL, Jerusalem und der eine Gott, Vandenhoeck&Ruprecht, Goéttingen 2011, 51ss.
i Non é il caso di discutere adesso sulle questioni relative alla cronologia o alla figura stessa

di Salomone. La critica recente sottolinea le diverse stratificazione della figura “letteraria” di Salomone,
costruita probabilmente in contrapposizione ai sovrani medio-orientali del VII sec. a.C. Cf. C. LICHTERT —
D. NOCQUET (edd.), Le roi Salomon. Un héritage en question. Hommage a Jean Vermeylen, Lessius, Paris
2008.

31



servizio dell’unita di Israele e della sua affermazione identitarial’2. Se seguiamo il filone narrativo
che i testi canonici ci forniscono per arrivare alla costruzione del tempio di Salomone, riconosciamo
un processo per certi versi sovrapponibile alla dinamica di “idolatria”-e-“capovolgimento
dell’idolatria” che abbiamo appena analizzato nel racconto dell’ Esodo.

Il testo della profezia di Natan in 2Sam 7 ¢, in effetti, emblematico di un tentativo di esercitare
una “signoria su Dio”. Il “possedere Dio”, “chiudendolo in una casa” fatta di mano d’uomo, non ¢
lontano dal “possedere Dio” facendone un idolo con il vitello d’oro. L archeologia del Mediterraneo
orientale ci rivela, infatti, innumerevoli esempi di “templi” costruiti accanto ai palazzi del sovrano,
che, come “cappelle palatine”, dichiarano il controllo esercitato dal sovrano terrestre sul sovrano
celeste!’®. Ancora una volta abbiamo la sensazione che la bramosia davidica di “costruire a Dio una
casa” sia il punto di partenza di un processo in cui il Dio di Israele assume le istanze umane,
ascoltandole fino in fondo, per purificarle e capovolgerle, ma al tempo stesso per portarle a
compimento. Un compimento dove ogni continuita apre uno spazio di ancor maggiore discontinuita.

Tale discontinuita si esprime nello “spalancarsi” della profezia di Natan. Il suo compimento non
sara solo una questione “edilizia”, ma apre a una dimensione messianica, che sara anche cosmica ed
escatologica. La costruzione del tempio di Gerusalemme non sara tanto una “concessione di Dio alle
istanze davidiche, solo leggermente posticipata”, ma sara un nuovo modo di relazionarsi con il
“sacro”, un nuovo modo di vedere il cosmo e la storia.

E molto interessante, al riguardo, la descrizione di 1Re 5ss. sulla costruzione del tempio da parte
di Salomone, in termini di definitiva “appropriazione della terra®’*. Prima di tutto, in 1Re 5 va
notato che “I’artigiano” scelto per questa costruzione ¢ “un ebreo della diaspora”, Chiram di Tiro,
omonimo del re di Tiro che apre il racconto con la consegna di cedri del Libano a Salomone (cf. 1Re
5,15ss.). Chiram I’artigiano ¢ presentato con le stesse qualifiche di Besaleel:

Era dotato di grande capacita tecnica (chokmah), di intelligenza e di talento, esperto in ogni
genere di lavoro in bronzo (1Re 7,13).

Viene cosi espressa una continuita fra il santuario del deserto e il tempio di pietra. E la stessa
chokmah divina che qui ¢ all’opera, la stessa chokmah per0 che caratterizza anche il governo di
Salomone!™. Cio che Salomone sta edificando (con I’aiuto di Chiram) ¢ Realsymbol del popolo che

172 La centralizzazione del culto sara portata a compimento da Giosia nella sua riforma del 622
a.C. Cf. R. DE VAUX, Les institutions de |’Ancien Testament, 168s.

173 Cf. Ibidem, 158s. Cf. anche O. KEEL, Jerusalem und der eine Gott, 56s. Istruttivo, a tal
proposito, € I’invettiva divina in Ez 43,7s.: “Figlio dell'uomo, questo € il luogo del mio trono e il luogo dove
posano i miei piedi, dove io abiterd in mezzo agli Israeliti, per sempre. E la casa d'Israele, il popolo e i suoi
re, non profaneranno piu il mio santo nome con le loro prostituzioni e con i cadaveri dei loro re e con le loro
stele, collocando la loro soglia accanto alla mia soglia e i loro stipiti accanto ai miei stipiti, cosi che fra me e
loro vi era solo il muro, hanno profanato il mio santo nome con tutti gli abomini che hanno commessi, percio
li ho distrutti con ira”.

174 Cf. TH. ROMER, «Salomon d’aprés les deutéronomistes: un roi ambigu», in C. LICHTERT —

D. NOCQUET (edd.), Le roi Salomon, 115. Le diverse tappe della costruzione del tempio ricalcano le tappe
riconoscibili nelle narrazioni di costruzioni di templi da parte dei sovrani neo-assiri, cf. Ibidem, 104.

175 E risaputa la descrizione della sua famosa chokmah (qui tradotta sempre con “saggezza”):
“Dio concesse a Salomone saggezza e intelligenza molto grandi e una mente vasta come la sabbia che ¢ sulla
spiaggia del mare. La saggezza di Salomone supero la saggezza di tutti gli orientali e tutta la saggezza
dell’Egitto. Egli fu veramente piu saggio di tutti, piu di Etan I’Ezrachita, di Eman, di Calcol e di Darda, figli

32



sta “costruendo”. E significativo, infatti, leggere in mezzo alla descrizione del lavoro edilizio la
frase seguente:

Il Signore concesse a Salomone la saggezza (chokmah) come gli aveva promesso (1Re 5,26).

Di che saggezza si tratta? Quella politica o quella edilizia (nel senso di “abilita artistica”)? La
frase prosegue con una notizia che lascerebbe propendere per il significato politico:

Fra Chiram e Salomone regno la pace ¢ i due conclusero un’alleanza (1Re 5,26).

Il contesto, pero, é evidentemente edilizio-architettonico. Edilizia e politica fanno qui tutt’uno. Il
versetto seguente, infatti, parla dell’arruolamento di decine di migliaia di lavoratori che Salomone
invio sulle montagne del Libano a prelevare legname e pietre. E un’operazione da “direttore di
cantiere”, ma € un’operazione da direttore di quel cantiere che ¢ il popolo d’Israele. La sapienza di
Mose e la sapienza di Besaleel convergono adesso in una sola persona: Salomone. Costruire il
tempio € costruire Israele, e costruire Israele € portare a compimento la Creazione. Percio, in fondo,
la costruzione del tempio ¢ gia un’opera divina.

La dimensione del compimento viene rimarcata ripetutamente in tutto il testo di 1Re. Salomone
sta compiendo cio che Dio aveva promesso a Davide. Il testo cancella abilmente ogni traccia
negativa della profezia di Natan rispetto a Davide, affermando che, quest’ultimo, non aveva potuto
costruire il tempio “a causa delle guerre che i nemici gli mossero da tutte le parti” (1Re 5,17)7°.
Salomone sembra cosi realizzare il “compimento pacifico” del desiderio di Davide’’. Il discorso di
Salomone al popolo a conclusione dei lavori inizia infatti cosi:

Benedetto il Signore, Dio di Israele, che ha adempiuto con potenza quanto aveva promesso con
la sua bocca a Davide mio padre (1Re 8,15).

L’edificazione del tempio si pone, dunque, all’interno di una dinamica di ‘“promessa-
compimento”’8, L’arte del santuario assume una valenza escatologica: essa & al contempo “opera di
Dio” e opera dell’'uomo. E il privilegio dato all’'uomo di rendere “materiale” la Parola di Dio. La
dimensione del “sacrificio” non emerge esplicitamente nel testo di 1Re, ma il racconto della
costruzione conclude con una nota che sembra una sorta di “sigillo” a tutta I’opera e che ne da il
senso finale:

di Macol; il suo nome divenne noto fra tutti i popoli limitrofi. Salomone pronunzio tremila proverbi; le sue
poesie furono millecinque. Parlo di piante, dal cedro del Libano all’issopo che sbuca dal muro; parlo di
quadrupedi, di uccelli, di rettili e di pesci. Da tutte le nazioni venivano per ascoltare la saggezza di
Salomone; venivano anche i re dei paesi ove si era sparsa la fama della sua saggezza” (1Re 5,9-14).

176 Ancora piu elaborata, nella linea della normale continuita, & la versione che leggiamo in 1Cr
22,7-13.
1 Cf. 1Re 5,17-19, dove si dice: “Davide mio padre aveva deciso di costruire un tempio al

nome del Signore, Dio di Israele, ma il Signore gli disse: Tu hai pensato di edificare un tempio al mio nome;
hai fatto bene a formulare tale progetto. Non tu costruirai il tempio, ma il figlio che uscira dai tuoi fianchi, lui
costruira un tempio al mio nome”.

178 Cf. Y. CONGAR, Le mystére du temple, 34-48.

33



Fu cosi terminato tutto il lavoro che il re Salomone aveva fatto per il tempio. Salomone presento

le offerte fatte da Davide suo padre, cio¢ I’argento, 1’oro e i vari oggetti; le deposito nei tesori
del tempio (1Re 7,51).

Il tempio non ¢ solo luogo del sacrificio animale, ma ¢ in qualche modo il luogo dell’offerta a
Dio dei materiali preziosi. In questo caso specifico, essi sono parte del “tesoro” del tempio dove
I’edificio sacro funge da “cassaforte pubblica”. Essi rappresentano anche i materiali preziosi raccolti
da Davide per I’elaborazione degli oggetti necessari al culto. Ne abbiamo una descrizione quasi
“liturgica” in 1Cr 29,1-9. Questi materiali sono I’offerta a Dio di quella parte della Creazione scelta
e rielaborata dall’uomo che chiamiamo “arte”. Quelli poi che il testo di 1Re 5 chiama “gli oggetti”
(hakkelim) sono da immaginare come un insieme di utensili, recipienti e altri manufatti offerti a Dio
in una dinamica non lontana da quella che analizzavamo in contesto pagano'’®. Essi sono, a loro
volta, oggetti emblematici dell’intero tempio, anch’esso manufatto prezioso consacrato a Dio.

La lunghezza stessa della descrizione del processo costruttivo, il modo stesso in cui 1’autore sacro
awvvicina il lettore alla materialita del lavoro, dal taglio dei cedri del Libano alla raffinatezza delle
decorazioni interne, assume una valenza quasi “liturgica”. Si ha come davanti agli occhi un popolo
intero che rielabora il creato per consacrarlo. Questa “opera del popolo” (in greco “liturgia”) ¢ il
modo in cui Israele compira le promesse. E il compimento che Dio opera attraverso 1’operare di
Israele. Perché costruendo il tempio, Israele costruisce se stesso. Percio la profezia di Natan era
aperta a un ulteriore compimento, non edilizio ma messianico, escatologico.

Possiamo concludere, pertanto, che la costruzione del tempio di Salomone e, si, una
“concessione” di Dio alla “possessivita idolatrica” di Davide (“costruire una casa per Dio”), ma ¢
una “concessione” che ne capovolge il senso, che la “purifica dal di dentro”!®. L’arte del tempio
non & un’arte fine a se stessa, ma ¢ un’arte “consacrata”, per la “consacrazione” di tutto il popolo. E
un’arte che esprime immediatamente 1’impossibilita dell’arte di contenere Dio. Essa rimanda oltre
se stessa e chiama a una consegna di sé a Dio. In fondo, ¢ un “sacrificio” generativo di sacrifici. E
un’arte che ¢ “casa di Dio” solo nella misura in cui & “porta del cielo”®!. Da qui, la straordinaria
domanda di Salomone nella sua preghiera consacratoria del tempio:

Ma é proprio vero che Dio abita sulla terra? Ecco i cieli e i cieli dei cieli non possono contenerti,
tanto meno questa casa che io ho costruita! (1Re 8,27).

Per questo, nei versetti successivi (1Re 8,30-51), la preghiera di Salomone mette in relazione due
luoghi: il tempio (dove Israele supplica) e il cielo, vera dimora di Dio (dove Dio ascolta). La
preghiera consacratoria, come il sacrificio, ¢ una “colonna di fumo” che unisce terra e cielo, che fa
del tempio la “porta del cielo”'®?, che fa del tempio quel passaggio tra profano e sacro che, a sua
volta, rende possibile a tutti di passare dal profano al sacro. Il tempio ¢ I’inizio del compimento
delle promesse fatte a Davide, ma ¢ un inizio che porta in sé gia il “secondo compimento”, la
“consacrazione” del popolo. La vera “casa di Dio” sara, allora, la discendenza promessa a Davide:
essa unira per sempre cielo e terra.

178 Possiamo trovare anche nell’inventario di Esd 1,9-11.

180 Per una interessante riflessione al riguardo, cf. R. DE VAUX, Les institutions de 1’Ancien
Testament, 172. Cf. anche Is 66,1s.

181 Cf. R. DE VAUX, Les institutions de I’Ancien Testament, 168s.

182 Rashi sottolinea, con tutta la tradizione rabbinica, che il tempio di Gerusalemme si situa
esattamente al di sotto del tempio celeste. Cf. RASHI DI TROYES, Commento alla Genesi, 233.

34



Tenendo a mente il canone biblico, questa dinamica di promessa-compimento che porta alla
costruzione del tempio, si dilata a ritroso fino a Es 15, Ii dove il punto di arrivo della liberazione
dall’Egitto ¢ gia descritto come “il luogo che per tua dimora, Signore, hai preparato” (v.17b). Nel
“canto del mare”, il santuario (“la santa dimora”) ¢ citato sia nel v.13 che nel v.17. Nel v.17¢, poi, si
aggiunge: “Santuario che le tue mani, Signore, hanno fondato”. Questo permette a Rashi di dare
un’interpretazione messianica ed escatologica del v.17'%. 1l “santuario” fatto dalle mani di Dio ¢ il
Messia degli ultimi tempi.

La dilatazione indietro della dinamica “promessa-compimento” diventa un allargamento in
avanti, come nelle descrizioni particolareggiate di Ez 40-42, dove proprio dall’esilio il profeta
“vede” il tempio futuro, e vede “la gloria del Signore entrare nel tempio per la porta che guarda a
Oriente” (Ez 43,4). Il testo di Ezechiele rende perfettamente la dinamica fra “costruzione del
tempio” e “costruzione del popolo”, di cui parlavamo sopra a proposito di Salomone. La semplice
descrizione verbale del tempio é una purificazione e un ri-ordinamento del popolo. Se il tempio ¢ la
Parola che si compie, il tempio non ancora ricostruito ma gia “visto”, diventa Parola efficace per ri-
consacrare il popolo:

Tu, figlio dell’uomo, descrivi questo tempio alla casa d’Israele, perché arrossiscano delle loro
iniquita; ne misurino la pianta e, se si vergogneranno di quanto hanno fatto, manifesta loro la
forma di questo tempio, la sua disposizione, le sue uscite, i suoi ingressi, tutti i suoi aspetti, tutti
i suoi regolamenti, tutte le sue forme e tutte le sue leggi: mettili per iscritto davanti ai loro occhi,
perché osservino tutte queste norme e tutti questi regolamenti e li mettano in pratica (Ez
43,10s.).

E la “messa per iscritto” della descrizione del tempio che portera il popolo a essere esso stesso
compimento delle promesse. Il “dover costruire il tempio” costruisce il popolo*84,

Questa dinamica coincide esattamente con cio che si dice nel libro di Esdra circa la ricostruzione
del tempio al ritorno dell’esilio*®®. Siamo ormai al “secondo tempio”. E sorprendente leggere, nel
testo sacro, come 1’ordine che Ciro, re di Persia, riceve da Dio ¢ in prima istanza la costruzione del
tempio di Gerusalemme. Per la rilettura che ne fa I’autore sacro, non c¢’¢ prima il ritorno dall’esilio e
poi la costruzione del tempio, ma c’¢ il ritorno dall’esilio unicamente perché si deve ricostruire il

tempio:

Cosi dice Ciro re di Persia: «ll Signore, Dio del cielo, mi ha concesso tutti i regni della terra; egli
mi ha incaricato di costruirgli un tempio in Gerusalemme, che ¢ in Giudea. Chi di voi proviene
dal popolo di lui? Il suo Dio sia con lui; torni a Gerusalemme, che é in Giudea, e ricostruisca il
tempio del Signore Dio d’Israele: egli € il Dio che dimora a Gerusalemme» (Esd 1,2s.).

183 Cf. RASHI DI TROYES, Commento all’Esodo (a cura di S.J. SIERRA), Marietti, Torino
1988,124s.
184 Cf. R. DE VAUX, Les institutions de |’Ancien Testament, 163.

185 I libri di Esdra e Neemia formano un “dittico” interessante: entrambi raccontano il ritorno

dall’esilio attraverso un’impresa di ricostruzione. Ma mentre in Esdra si ricostruisce il tempio, in Neemia si
ricostruiscono le mura di Gerusalemme. Mura e tempio stanno al popolo in rapporto di “sineddoche”. Essi
sono “parte” del popolo, sono “una parte”. La costruzione del popolo ¢ espressa attraverso questa pars pro
toto. I due libri letti in “sinossi teologica” producono 1’equiparazione di tempio e citta, la quale si esprimera
pienamente nell’immagine della Gerusalemme celeste (cf. Ap 21 e 22).

35



Costruire il tempio €, in questo caso, al massimo grado Realsymbol della ricostituzione del
popolo nella sua identita e liberta, nel suo essere “popolo di Lui”. Diventa estremamente
interessante che, nel versetto immediatamente successivo, si parla di sacrificio e si parla
indistintamente degli animali sacrificali e dei materiali “consacrati” all’arte della costruzione:

Ogni superstite da tutti i luoghi dove aveva dimorato come straniero, ricevera dalla gente di quel
luogo argento e oro, beni e bestiame con offerte generose per il tempio di Dio che & in
Gerusalemme (Esd 1,4).

C’¢ qualcosa di straordinario in questo testo. Sia le offerte animali che I’argento e 1’oro
provengono dai popoli dove Israele era stato esiliato. E come dire che il tempio ¢ ’offerta dei popoli
eseguita attraverso le mani d’Israele. Israele ¢ “sacerdote delle genti” e “artista delle genti”. Israele
consacra a Dio gli animali e i beni che rappresentano i popoli stessi che lo hanno tenuto prigioniero.
Israele e sacerdote e artista dei propri oppressori. 1l tempio e unico (é quello di Gerusalemme!), ma
prende una valenza universale e cosmica: & il tempio di tutti i popoli e di tutta la terra'®®. Israele & il
tempio di tutti 1 popoli e di tutta la terra. Israele ¢ il sacrificio e I’opera d’arte di tutti 1 popoli e di
tutta la terra’®’.

Con queste premesse, il cammino di ritorno dall’esilio descritto nel versetto ulteriore prende le
fattezze di una lunga processione sacrificale, dove Israele porta in mano indistintamente oro, argento
e animali. E la “salita a Gerusalemme” per sacrificare e dunque costruire, per costruire che &
sacrificare:

Allora si misero in cammino i capifamiglia di Giuda e di Beniamino e i sacerdoti e i leviti,
quanti Dio aveva animato a tornare per ricostruire il tempio del Signore in Gerusalemme (Esd
1,5).

Come ¢ noto, la costruzione del secondo tempio non sara immediata e, secondo la narrazione di
Esdra, subira diversi stop and go*8. Una delle lettere al re Dario, mandata da un suo governatore
sullo stato dei lavori, si conclude con questa informazione altamente suggestiva sul tempio:

(...) da allora fino ad oggi esso ¢ in costruzione, ma non & ancora finito (Esd 5,16).

I lettore ha la sensazione che le complicazioni dei lavori rispecchino il “lavorio” della storia
stessa di Israele, in qualche modo “ancora in costruzione, non ancora finita”. Il tempio e Israele sono
un “cantiere aperto”, un’opera d’arte da concludere, un “sacrificio interminabile”, o almeno “non
terminato”. Possiamo, pero, chiederci se gli intrecci fra arte e sacrificio che abbiamo visto finora
sono in Israele limitati strettamente al tempio oppure se esistono esempi di “arte-sacrificio” non
templare.

2.5 L’arte fuori dal tempio: il serpente “reso sacro”

Nell’episodio del “serpente di bronzo” riportato in Nm 21,4-9, é presente una dinamica istruttiva
sulla simbologia sacrificale applicata all’arte. Molti commentatori leggono questo testo come una

186 Cf. Is 56,7 a proposito dei “popoli”: “I loro olocausti e i loro sacrifici saranno graditi sul

mio altare, perché la mia casa si chiamera casa di preghiera per tutti i popoli”.
187 E frequente nel libro di Esdra 1’equiparazione fra popolo e tempio: per es., 8,27.36.
188 Cf. R. DE VAUX, Les institutions de I’Ancien Testament, 164.

36



eziologia del culto di un serpente di bronzo, attestato nel tempio di Gerusalemme e abolito con
I’intervento centralizzatore di Ezechia'®. Il re riformatore:

(...) fece a pezzi il serpente di bronzo, eretto da Mose; difatti fino a quel tempo gli Israeliti gli
bruciavano incenso e lo chiamavano Necustan (2Re 18,4).

Il testo di Nm 21 ha, dungue, una ubicazione ambivalente rispetto al tempio. Esso situa in un
episodio esterno al tempio I’origine di un’usanza interna al tempio. Storicamente, si tratta di un’arte
sacra di Isracle che fa parte del tempio, ma, teologicamente, ¢ un’arte sacra che prescinde dal
tempio. E probabile che le preoccupazioni del redattore del racconto di Nm 21, siano vicine a quanto
si legge in Sap 16:

Quando infatti li assali il terribile furore delle bestie e perirono per i morsi di tortuosi serpenti, la
tua collera non durd sino alla fine. (...) Infatti chi si volgeva a guardarlo era salvato non da quel
che vedeva, ma solo da te, salvatore di tutti (Sap 16,5.7).

Lo scopo dell’autore ¢ sottolineare 1’origine non idolatrica di tale manufatto che la storia aveva
poi trasformato in idolo, provocando la reazione del re Ezechia. Appare anche qui il delicato crinale
dell’arte fra memoriale e idolatria che abbiamo pitl volte incontrato durante la nostra esposizione'®.
Per il redattore di Nm 21, pero, ’episodio costituisce 1’ultimo racconto di lamentela nel deserto
prima di arrivare alla terra promessa e, dunque, sintetizza in qualche modo tutta la storia delle
mormorazioni di Israele durante la traversata del deserto’®’. Se ne facciamo una lettura sull’asse
sincronico, osserviamo la struttura “peccato-sanzione-intercessione-salvezza”%,

In questa sorta di “ultima tentazione”, il peccato di mormorazione ¢ piu “sottile” rispetto a simili
episodi precedenti (per es. Es 17,3; Nm 11,20; 20,5). Il popolo non manca di nutrimento
propriamente detto, anzi riceve ogni giorno la manna, ma ne ¢ “nauseato” o “disgustato” (qUts). Si
tratta, percio, di disgusto rispetto al dono quotidiano di Dio, considerato dal popolo “inconsistente”
o “senza valore” (v.5)!%. E probabile che, proprio per questo motivo, il Targum Neofiti aggiunge a
tal proposito una lunga spiegazione che collega il nostro episodio al serpente di Gen 3, volendo
spiegare cosi la logica della sanzione divina. Il testo rabbinico spiega infatti che, mentre il serpente
della Genesi fu condannato a nutrirsi di polvere, Israele ricevette la manna nel deserto. Eppure, il
serpente non si lamentd, mentre Israele mormora. Da qui, la decisione divina di consegnare il

189 Cf. T.R. AsHLEY, The Book of Numbers, W. Eerdmanns Publishing Company, Grand
Rapids (MI) 1993, 403; F. GARCIA LOPEZ, Il Pentateuco. Introduzione alla lettura dei primi cinque libri
della Bibbia, Paideia, Brescia 2004, 216. Sulle perplessita di questo collegamento, cf. H. SEEBASS, Numeri,
I1: Numeri 10,11-22,1, Neukirchener Verlag, Neukirchen-VIuyn 2003, 314.

190 Cf. i parallelismi evidenziati in K. KOENEN, «Eherne Schlange und goldenes Kalb. Ein
Vergleich der Ueberlieferungen», in ZAW 111(1999) 353-372.

191 Cf. J. DE VAULX, Les Nombres, Gabalda, Paris 1972, 220 e 237. Si tratta, per 1’autore, di
«un résumé des thémes généraux de I’Exode et de ’entrée dans la Terre Promise».

192 Cf. H. KENIK MAINELLI, Numeri, Queriniana, Brescia 1994, 122s.

193 Il qualificativo g°/6gél viene tradotto spesso con “leggero”, ma ¢& legato all’idea del

disprezzo. Cf. T.R. ASHLEY, The Book of Numbers, 404.

37



popolo “in potere dei serpenti”®*. Si tratta di una sanzione che esplicita la gravita del peccato di
Israele, collegandolo con il peccato di Adamo ed Eva. E come mostrare graficamente che il popolo &
totalmente succube della logica che inganno Adamo ed Eva, anzi di una logica ancora piu ribelle e
ingrata.

E owvio che la presenza di serpenti doveva essere un’esperienza assai concreta per il popolo nel
deserto. Il deserto, come si sa, ¢ “un luogo di serpenti velenosi e di scorpioni’: lo ricorda per
esempio Dt 8,15. Inoltre, molti commentatori spiegano la presenza dei serpenti con 1’uso di tale
simbolo nei culti cananei della fertilita'®®. Prima di tutto, pero, il serpente &, nelle antropologie del
Mediterraneo antico, un simbolo ctonico!®®. Essere morsi dai serpenti & come essere “morsi dalla
terra”, essere in conflitto con il territorio che si sta attraversando, o con la terra stessa man mano
concessa da Dio. E la drammatizzazione della mormorazione nel deserto. 1l morso del serpente & la
presa di coscienza di un peccato che provoca la morte, o che “abbrevia 1’alito di vita”. Inizia proprio
cosi il dramma raccontato:

Il popolo non sopporto il viaggio” (letteralmente, “I’alito del popolo divenne corto sulla strada™)
(v.4).

Nella prima ricorrenza dell’ofide, il testo usa I’espressione ‘“‘serpenti brucianti”. Questo
abbinamento fra nachash (“serpente”) e saraph (“bruciante”) ricorre solo in Dt 8,15. Il secondo
termine (saraph) qui € aggettivo e, come spiega Seebass, va distinto dagli esseri alati provenienti
dalle mitologie assire (sarrapu) ed egiziane (serref)!’. Il carattere “bruciante” dei serpenti di Nm 21
¢ da ascrivere all’effetto del loro veleno, da cui la traduzione ‘“serpenti velenosi” in molte
versionit®. La simbologia del veleno & chiaramente collegabile col peccato'®®. La mormorazione
“avvelena” la vita e, in modo invisibile, la porta alla morte.

Ma il “bruciare” sintetizza anche il sentimento di chi attraversa il deserto con fatica. Ancora una
volta, e la cifra di una inimicizia fra il popolo e la terra che quel popolo attraversa. Al morso e alla
morte di molti israeliti segue nel racconto di Nm 21 la confessione della colpa (v.7: “abbiamo
peccato...”) e I’intercessione di Mosé. E in questo punto del testo che viene introdotto quale
comando di Dio I'oggetto attorno a cui ruota tutto I’episodio e che adesso ci interessa
particolarmente: un serpente innalzato sopra un’asta.

194 Cf. Targum Neofiti, Nm 21,6, in M. MCNAMARA (ed.), Targum Neofiti 1: Numbers, T&T
Clarke, Edinburgh 1995, 115s. Lo stesso collegamento fra questo episodio e il serpente di Gen 3 é riportato
in FILONE, De Specialibus Legibus 11,79-87; GiusTINO, Dialogo con Trifone 91,4; 94,2.

195 Cf. J. BLENKINSOPP, Il Pentateuco. Introduzione ai cinque primi libri della Bibbia,
Queriniana, Brescia 1996, 195; H. KENIK MAINELLI, Numeri, 123; H. SEEBASS, Numeri, Il, 318 e 323 (cita
i serpenti votivi trovati a Hozor, Megiddo, Sichem, Geser e soprattutto a Timna); F. GARCIA LoPEZ, Il
Pentateuco, 216 (cita le scoperte archeologiche di Timna).

196 Cf. K.R. JOINES, Serpent symbolim in the Old Testament. A linguistic, Archeological and
Literary Study, Haddonfield House, New Jersey 1974; M. LURKER, «Serpente», in M. ELIADE (ed.),
Enciclopedia delle religioni, 1V, Il pensiero. Concezioni e simboli, Jaca Book, Milano 1986, 558-562.

107 Cf. H. SEEBASS, Numeri, Il, 321.
108 Cf. T.R. ASHLEY, The Book of Numbers, 404.
199 Cf. M.P. CICCARESE, Animali simbolici. Alle origini del bestiario cristiano, Il, Leone-

zanzara (BP 44), EDB, Bologna 2007, 253-283.

38



Seebass ha raccolto diversi esempi di oggetti analoghi (scettri e bastoni con in cima un serpente)
provenienti dall’iconografia egiziana?®. Si tratta per lo pit di stendardi processionali o di scettri atti
a manifestare il potere del sovrano: questi domina sul serpente, ovvero sul carattere pericoloso e
ambiguo della terra. Sulla linea del presente parallelismo, De Vaulx interpreta 1’oggetto fabbricato
da Mosé come un étendard, un point de ralliement?®t, E Ashley ricorda che la parola che qui
traduciamo con “asta” (nés) ¢, in effetti, usata altrove nel senso di “vessillo” (cf. Es 17,15; 30,17) o
di “segnale” (cf. Ez 27,7)%%2.

Pochi commentatori di Nm 21 insistono, pero, sul parallelismo di questo oggetto, che poi servira
alla guarigione, con il simbolo stesso del dio greco della medicina, Asclepio. Nel mondo greco la
valenza guaritrice del serpente & abbondantemente attestata?®®. Aristofane ci svela in modo
sarcastico alcuni aspetti del rito dell’incubatio nei santuari dedicati ad Asclepio:

Fischio il Nume, e due serpenti spettacolari emersero
dalla cella (...). Sotto il panno strisciando adagio adagio,
gli [a Pluto] lambirono ambe le palpebre
se bene ho visto. E Pluto si alzo che ci vedeva. Allora,
battei le mani, pel gran gusto, e scossi
dal sonno il mio padrone: e a un tratto, sparirono
dentro la cella e serpi e Dio?%,

Un numero ancora piu esiguo di commentatori sottolineano che il serpente di Nm 21 non e tanto
uno dei “serpenti brucianti” innalzato sopra un’asta, ma ¢ un oggetto fatto in metallo che
“rappresenta” un serpente, poi messo su un’asta. Su questo oggetto si potrebbe adattare,
parafrasandola, la boutade surrealista di René Magritte, con una didascalia del tipo Ceci n’est pas un
serpent. Si tratta infatti di un vero e proprio “artefatto”?%. Nel v. 8 Dio non dice a Mos¢ “prendi un
serpente”, ma “fatti un serpente”. Il verbo usato ¢ ‘@sah, che significa propriamente “fare”,
“fabbricare”, “produrre”, “creare”. Lo troviamo abbondantemente nelle due narrazioni della

200 Cf. H. SEEBASS, Numeri, 11, 322s.
201 Cf. J. DE VAULX, Les Nombres, 237.
202 T.R. ASHLEY, The Book of Numbers, 405.

203 Cf. M.F. FERRINI, «Thauma. Guarigione e meraviglia nella cultura greca», in VELEIA 20

(2003) 361-372; H. KING (ed.), Health in Antiquity, Routledge, London-New York 2005; C. KROETZEL
(ed.), Infirmity in Antiquity and the Middle Ages. Social and Cultural Approaches to Health, Weakness and
Care, Routledge, London-New York 2016.

204 ARISTOFANE, Pluto, 450-453. Una esperienza analoga, di guarigione attraverso il serpente

di Asclepio, € narrata in tono piu spirituale in ELIO ARISTIDE, Discorsi sacri, 11,32: «Rientra infatti nella
mia esperienza avere la sensazione come di toccarlo, e percepire distintamente il suo arrivo, e rimanere in
uno stato intermedio tra il sonno e la veglia, e voler fissare lo sguardo su di lui, e trepidare per un suo
prematuro commiato, e tendere le orecchie ad ascoltare, tra il sogno e la realta, con i capelli ritti sulla testa, e
versare lacrime di gioia, e sentire leggero il peso della mente. Quale essere umano € capace di esprimere
tutto cio a parole? Ma chi é iniziato, sa e comprende». La valenza guaritrice del serpente € attestata in Grecia
anche al di fuori dal culto di Asclepio, cf. ARETEO, Trattato, IV 13, 19 ss.

205 Cf. J.R. JOINES, «The bronze serpent in the Israelite cult», in JBL 87 (1968) 245-256.

39



Creazione (sia Gen 1 che Gen 2); lo troviamo nella realizzazione umana di oggetti (cf. Gen 8,6), di
edifici (cf. Gen 13,4) e anche di idoli (cf. Gdc 18,24). Con acutezza, De Vaulx ricorda che 1’arca
geografica in cui viene ubicato 1’episodio ¢:

(...) une région ou I’on exploitait le cuivre nécessaire a la fabbrication de 1’airain®®.

Il v. 9 ci svela che e in un materiale del genere, in rame, che Mose forgia il serpente. Nel
comando di Dio, nel v.8, non veniva pero specificato il materiale. Era chiaro che si doveva trattare
di un “artefatto”, sebbene la questione del materiale da utilizzare rimaneva aperta. Si ha percio la
sensazione che Mosé abbia costruito 1’oggetto “con ci0 che ha trovato”, cioé con cido che quel
territorio forniva.

“Farsi un serpente” significa dunque fabbricare un oggetto che, in fin dei conti, ¢ “frutto della
terra e del lavoro dell’uvomo™. Il “serpente innalzato” ¢ “un pezzo di territorio” elaborato e innalzato.
Il termine ebraico per dire il materiale utilizzato e n°chaoshet, che significa indistintamente “rame”
(cf. Dt 8,9; Gb 28,2) ¢ “bronzo” (cf. Lv 6,21; Nm 17,4; 1Sam 17,5; 1Re 14,27). Nella Wirkungsgeschichte
di questo episodio si ¢ preferito “bronzo” o “rame” a seconda del valore simbolico che si voleva
evidenziare.

E ovvio che il colore “rosso” del rame richiama il “bruciare” dei serpenti?®’. Invece, il bronzo &
interpretato da Filone come emblema della temperanza, virti che si oppone al “morso” del “serpente
di Eva”. 1l filosofo descrive il metallo con gli aggettivi dynatds (“potente”), stereds (“solido”),
edtonos (“ben teso”) e adiakopos (“indistruttibile”), che possono essere attribuiti sia al “bronzo”
(chalkds) che alla “temperanza”?®. Oltre a questa allegoria morale, Filone introduce nella scelta del
“bronzo” il richiamo al tema dello “specchio”. Come spiega Ludovica De Luca:

(...) per la lucentezza del materiale e le sue proprieta riflettenti chalkds designa molti oggetti di
bronzo, tra cui il katoptron (“specchio”), in genere costituito da un disco di bronzo ben
lucidato®®.

Nella prospettiva filoniana, dunque, il serpente di bronzo rappresenta il l6gos sophrosynés della
“consapevolezza”?'%. 1l vedere di fronte a sé e fuori da sé il male & per il popolo ebraico,
“I’antidoto” del veleno. E proprio perché ¢ “rappresentato”, cio¢ si tratta di un “manufatto”, che
ormai il male puo essere considerato come “tolto dal popolo”.

206 J. DE VAULX, Les Nombres, 235. Il commentatore rimanda a H.D. KIND, «Antike
Kupfergewinnung zwischen Rotem und Totem Meer», in ZDPV 81 (1965) 56-73. Anche Ashley insiste sulla
coincidenza geografica delle scoperte di Timna con 1’ubicazione del passo di Nm 21, cf. T.R. ASHLEY, The
Book of Numbers, 403.

207 Cf. Ibidem, 405.
208 Cf. FILONE, Legum allegoriae 2,81,16-17.
209 L. DE Luca, «Il serpente di bronzo secondo Filone Alessandrino in Leg. 2,79-81»,

in Adamantius 21 (2015) 173..

210 Cf. A. TAGLIAPIETRA, La metafora dello specchio. Lineamenti per una storia simbolica,
Bollati Boringhieri, Torino 2008, 196-202.

40



L’atto del vedere significa una presa di distanza da qualcosa che si ¢ potuto “gettare-davanti”,
cio¢ rendere “ob-getto”?!!. Val la pena ricordare a tal proposito che la metafora dello specchio era
stata usata da Platone proprio per parlare dell’arte?!?. Platone pero la usa per mostrare quanto 1’arte
sia una realta futile ed evanescente. Essa pud “rappresentare” tutto e qualsiasi cosa alla stessa
maniera che lo specchio riflette qualunque cosa, perd il riflesso dell’oggetto non ¢ 1’oggetto che, a
sua volta, ¢ per il filosofo “riflesso” delle idee iperuranie.

L’arte ¢ spregevole secondo Platone, proprio perché ¢ “riflesso del riflesso”. Invece, il testo di
Numeri presenta I’arte come una “specchio efficace”, uno specchio che trasforma cio che riflette.
Non si tratta di una semplice “presa di consapevolezza”, perché abbiamo a che fare con cio che si ¢
potuto definire un effetto “omeopatico”?®. E il “male” che ¢ rappresentato, ossia “catturato e
addomesticato” dall’elaborazione artistica, per diventare un principio terapeutico. Ecco perché il v.8
non contiene la parola “serpente”, ma semplicemente saraph. Mos¢ deve fabbricare “un bruciante”.
E evidente che di un serpente si tratta, ma in questo modo si sottolinea che 1’oggetto manufatto deve
soprattutto esprimere la dimensione “bruciante” del serpente, cioé il male che Israele ha sofferto.
Non siamo lontani da cid che Aristotele aveva teorizzato sul valore “oggettivante” dell’arte, che
permette di prendere le distanze dal male, anzi, di stabilirne un confine.

Prima ancora della sua nota analisi del valore catartico della tragedia, lo Stagirita afferma
sull’arte figurativa che:

(...) le immagini particolarmente esatte di quello che in sé ci da fastidio vedere, come per
esempio le figure degli animali piu spregevoli e dei cadaveri, ci procurano piacere allo
sguardo?4,

Nel racconto del serpente innalzato scopriamo anche altro. Abbiamo finora visto come 1’arte
appare in Israele per trasformare le istanze idolatriche in “offerta” all’unico Dio. Anche in Nm 21, a
dispetto del comunemente accettato “aniconismo ebraico” 215 abbiamo, attraverso larte, la

21 Abbiamo qui «die Trennung des VVolkes vom Uebel durch den Anblick eines Symbols, dass
das Versagen nicht vergessen liess. Gott nahm die Person nicht vom Uebel, sondern das Uebel von der
Person. Daran hat Jh 3 anknuepfen koennen», H. SEEBASS, Numeri, Il, 327.

212 Cf. PLATONE, Repubblica, X,122.

213 Nella Pesikta Rabbati, una raccolta di omelie composta parallelamente al Talmud e redatta
trail IV e il IX sec. d.C., Dio afferma: «Questa € la mia arte, con la medesima parola con la quale colpisco,
i0 pure risano! Un uomo ferisce col coltello e cura con I’impiastro. Non ¢ cosi I’arte di Dio; anzi proprio con
quella parola con la quale ferisce risana, come sta scritto: “ti applicherd un rimedio ti guarird dalle tue
piaghe, oracolo del Signore” (Ger 30,17)». E piu avanti si dice: «Peccarono nei serpenti: “il loro veleno
come veleno di serpente, come quello di un aspide sordo, che si tura le orecchie” (Sal 58,5). Con i serpenti
furono colpiti: “Perché, ecco, io lancio contro di voi dei serpenti, dei basilischi, contro i quali non ¢’¢
incantesimo. Ed essi vi mordevano. Oracolo del Signore” (Ger 8,17). E con i serpenti saranno consolati:
“Giochera il lattante sul nido della vipera e sul covo del basilisco stendera la mano il piccolo appena slattato”
(Is 11,8)», Pesikta Rabbati 33,10 (traduzione di M. GALLO, Sete del Dio vivente. Omelie rabbiniche su Isaia,
Citta Nuova, Roma 1981, 201- 204).

214 ARISTOTELE, Poetica, 1448b.

215 F. BASSAN, «lconografia ebraica», in D. DI CESARE — M. MORSELLI (edd.), Torah e
filosofia. Percorsi del pensiero ebraico, Giuntina, Firenze 1993, 121-127; F. CALABI, «Simbolo
dell’assenza: le immagini nel giudaismo», in QS 41 (1995) 5-32; ID., «Rappresentazione come evocazione:

41



trasformazione di un peccato in strumento di salvezza. E una dinamica simile che permise a Gv 3,14
e ai Padri®® di collegare I’episodio di Numeri con la croce di Cristo.

Acutamente, Gregorio di Nazianzo non si ferma a sottolineare il paradosso “omeopatico” della
“guarigione attraverso la causa della malattia”, ma sottolinea il fatto che essa ¢ resa “oggetto” e
“sollevata™ la causa della malattia & ormai senza forza, inoffensiva?’. In questo episodio
I’elaborazione artistica coincide con “I’innalzamento” dell’oggetto. Potremmo dire che 1’oggetto in
causa ¢ fabbricato proprio per essere innalzato. Ma I’“innalzamento” in Israele ¢, come abbiamo
richiamato piu volte, il gesto per eccellenza del sacrificio. E il passaggio dall’ambito terrestre
all’ambito celeste. Il serpente di bronzo ¢, allora, una porzione di terra offerta al Cielo. Anzi ¢ quella
porzione di terra di cui si puo dire che fra essa e 1’uomo intercorre veleno. E la terra che “brucia”.
L’opera d’arte qui diventa la piu paradossale consegna a Dio: quella del male. Ed e il male
dell’uomo consegnato a Dio che guarisce I’uomo. L’arte ¢ la liturgia di questa consegna.

Inoltre, di rame o di bronzo che sia, il serpente innalzato ¢ il risultato di una “fusione”, cio¢ di un
“passaggio attraverso il fuoco”. Come dicevamo per il paganesimo antico, arte e sacrificio sono
accomunati anche dal fuoco quale elemento di passaggio e di trasformazione. Nel caso di Nm 21, il
paradosso sta nel fatto che proprio cio che e “bruciante” viene consegnato a Dio attraverso il fuoco.
Quasi a dire che cio che ¢ “bruciante” ¢ gia il luogo di una consegna a Dio. In altre parole: se 1’arte
nel paganesimo antico era gia una consegna dell’uomo al divino e se nella costruzione del tempio di
Gerusalemme essa fu una consegna a Dio di tutta la terra, I’arte adesso, nell’episodio del serpente
innalzato, diventa la consegna a Dio del rapporto “avvelenato” fra uomo e terra. O meglio, la
consegna a Dio di cio che brucia per scoprire che cio che brucia é gia il luogo della consegna a Dio.

3. Nel cristianesimo

La fede cristiana fa convergere in Gesu Cristo tutti i filoni che hanno attraversato I’AT e che, in
qualche modo, sono presenti anche nel paganesimo antico. Egli ¢ la “ricapitolazione di tutte le cose”
(cf. Ef 1,10). E dunque il compimento di tutte le dimensioni che abbiamo analizzato finora nel
collegamento fra arte e sacrificio. Il corpo di Cristo € nel NT il sacrificio definitivo che porta a
compimento la lunga storia dei sacrifici. Egli & anche il tempio definitivo?®, il consacrato, 1’unione

immagini e aniconismo nella tradizione ebraica», in Filosofia dell’arte 1 (2001) 43- 52; R. D1 CASTRO, «lI
divieto di idolatria tra universale e particolare», in RMI 71/1 (2005) 91-125; M. BETTETTINI, Contro le
immagini. Le radici dell’iconoclastia, Laterza, Roma-Bari 2006.

216 Cf., per es., GIUSTINO, Dialogo con Trifone 94: «Dimmi, non proibi Dio, per mezzo di
Mose, di fabbricare immagini di tutto cio che € in cielo e in terra? Tuttavia non ordino egli a Mosé di
costruire il serpente di bronzo nel deserto? Mosé lo pose come segno per mezzo del quale coloro che erano
stati morsi dai serpenti potevano guarire. (...) Per mezzo di cio, Dio annunzio attraverso Mos¢ un mistero
attraverso il quale proclamo che avrebbe spezzato il potere del serpente»; AGOSTINO, Esposizione sui Salmi,
73,5: «Grande mistero, essere guariti da un serpente! Che significa essere guariti dal serpente guardando il
serpente? Significa essere salvato dalla morte credendo nel Mortox.

27 Cf. GREGORIO NAZIANZENO, Sulla santa Pasqua, Orazione 45,22.

218 Cf. R. DE VAUX, Les institutions de [’Ancien Testament, 173: «Les priviléges du Temple
matériel, siege de la présence divine et signe d’¢lection, sont transférés au corps du Verbe Incarné, qui est
désormais le “lieu” ou 1’on rencontre la Présence et le Salut de Dicu». Analogamente Congar sintetizza cosi:
«Vraiment Jésus a transféré a sa Personne le privilége, longtemps détenu par le Temple, d’étre 1’endroit ou
I’on rencontrerait la Présence et le salut de Dieu», Y. CONGAR, Le mystére du temple, 174. A questo

42



fra cielo e terra, la pietra unta, la “casa di Dio e porta del cielo”, il memoriale efficace della
salvezza, la pienezza della chokmah, la trasfigurazione del peccato in grazia. Possiamo dire che
Cristo & il punto di arrivo di ogni arte?!®. Sorge allora la domanda: puo esistere ancora 1’arte dopo
Gesu Cristo? O meglio: puo esistere I’arte “cristiana”? E se puo esistere, che legame ha ancora col
sacrificio?

3.1. La rappresentazione del sacrificio

La nascita dell’arte figurativa cristiana, alla fine del II sec., pone subito e di nuovo in primo piano
il legame fra arte e sacrificio. Le prime rappresentazioni nell’arte catacombale offrono delle figure e
delle scene riconducibili al tema del sacrificio. Il motivo & molto semplice. Si tratta di arte funeraria,
di rielaborazione simbolica della morte per fornirne un significato. L’unico significato che nei primi
secoli si fornisce alla morte dei cristiani ¢ 1’unione con la morte e Risurrezione di Cristo??°. L’arte
delle catacombe tende in molti casi a produrre un ponte fra la morte del defunto e quella di Cristo
per annunciare che il primo & chiamato a risorgere come il secondo. Come nelle catechesi dei Padri,
in particolare negli scritti degli apologeti del 1l sec., che tanto insistono sulla risurrezione della
carne 22 | gli affreschi funerari delle catacombe adoperano abbondantemente la tipologia
veterotestamentaria per costruire il “ponte teologico” fra il defunto e Cristo???,

Scegliendo una figura dell’AT, che fosse “prefigurazione di Cristo”??3 e che allo stesso tempo
avesse un aggancio formale con la morte dei cristiani dei primi secoli, la pittura delle catacombe

proposito, Evdokimov ricorda che nella liturgia di consacrazione della chiesa I’epiclesi proclama: «La
creazione ha ricevuto, quale immagine della nuova alleanza, la teofania del Monte Sinai, il prodigio del
roveto ardente e il tempio del grande Salomone», P.N. EvDOKIMOV, Teologia della bellezza, 31.

219 Cf. G. BONACCORSO, L ’estetica del rito, 121.

220 Cf. A. GRABAR, Christian Iconography. A Study of its Origins, Princeton University Press,
Washington 1968; J. STEVENSON, The Catacombs. Life and Death in Early Christianity, Thames&Hudson,
London 1978; J. DANIELOU, | simboli cristiani primitivi, Archeosofica, Roma 1990; P. PRIGENT, L ‘arte dei
primi cristiani. L’eredita culturale e la nuova fede, Arkeios, Roma 1997; Ph. PERGOLA, Le catacombe
romane. Storia e topografia, Carocci, Roma 1998; F. BISCONTI (ed.), Temi di iconografia paleocristiana,
ECV, Citta del Vaticano 2000; V. FloccHI NICOLAI - F. BISCONTI - D. MAZZOLENI, Le catacombe
cristiane di Roma. Origini, sviluppo, apparati decorativi, documentazione epigrafica, Schnell&Steiner,
Regensburg 20009.

221 Cf. G. ANCONA, Escatologia cristiana, Queriniana, Brescia 2003, 139-174.

222 Cf. J. ENGEMANN, Deutung und Bedeutung fruehchristlicher Bildwerke, Primus Verlag,
Darmstadt 1997 (passim); G.H. BAUDRY, Simboli cristiani delle origini. I-VII secolo, Milano 2009, 15ss.; F.
BISCONTI, «Letteratura patristica e iconografia paleocristiana», in A. QUACQUARELLI (ed.), Complementi
interdisciplinari di patrologia, Citta Nuova, Roma 1989, 367-412.

223 Questa prospettiva “tipologica”, gia presente nei testi del NT, diventa ancora piu esplicita

nei Padri. Cf., per es., GIOVANNI CRISOSTOMO, Omelie su Giovanni 55,2: «Il Signore ha detto: “Abramo,

vostro padre, esulto nella speranza di vedere il mio giorno; lo vide e se ne rallegro” (Gv 8,56). Penso che qui

si riferisca al giorno della croce, prefigurato dal sacrificio dell’ariete e di Isacco»; MELITONE DI

SARDI, Frammenti 9: «E detto a proposito del Signore nostro Gesu Cristo: “fu legato come un ariete”, e

anche: “fu tosato come una pecora, condotto al macello come un agnello”. Si, egli fu crocifisso come un

agnello e porto il legno sulle sue spalle, condotto per essere immolato come Isacco da suo padre (...). Isacco
43



operd una “triangolazione tipologica” molto efficace per trasmettere in immagini 1’annuncio della
Risurrezione di Cristo e, dunque, di tutti. Gia nel Il sec., Melitone di Sardi coglieva la dimensione
sacrificale della tipologia veterotestamentaria quando affermava:

Egli e la Pasqua della nostra salvezza. Egli & colui che molto ebbe a sopportare nella persona di

molti. Egli é colui che fu ucciso nella persona di Abele, legato in Isacco, venduto in Giuseppe,

esposto in Mos¢, immolato nell’agnello, perseguitato in Davide, vilipeso nei profeti??,

Appaiono cosi nelle catacombe figure come Giona, Daniele nella fossa dei leoni, Susanna, i tre
giovani nella fornace. Sono immagini di “vite cha attraversano la morte”. In questo, preannunciano
Cristo. Richiamano anche la morte cruenta dei martiri contemporanei, pure essi gettati alle fiamme o
alle belve, “inghiottiti dalla morte” come Giona, accusati ingiustamente come Susanna, ecc. Nella
rielaborazione cristologica della morte del credente, la simbolica sacrificale e ben presente, perché
la morte del credente entra a far parte dell’unico e definitivo sacrificio che ¢ la Pasqua di Gesu??°.
La morte di Gesu fa della morte del credente un “sacrificio” nell’unico sacrificio, una consegna
definitiva a Dio.

Percio, la scena di Daniele fra i leoni, rappresentata gia nel cubicolo Y della cripta di Lucina nelle
catacombe di San Callisto (forse uno degli affreschi piu antichi dell’arte figurativa cristiana), ¢ una
scena dal sapore eminentemente sacrificale [Fig. 5]. Il sacrificio della vita di Daniele diventa chiave
ermeneutica sia del sacrificio di Cristo che del sacrificio del martire cristiano. Il culto cristiano non
prevede altri sacrifici, perché 1’unico sacrificio, ossia quello di Cristo, contiene il sacrificio che ¢
ogni martirio e, in definitiva, ogni morte. Come spiega Jennifer Wright Kunst:

(...) in refusing to perform sacrifice, Christians removed themselves from the position of agent
(sacrifice) to the position of victim (sacrificed)?2.

In alcuni racconti antichi sui martiri dei primi secoli & evidente I’intenzionalita dell’intreccio fra
il sacrificio agli dei pagani, che il cristiano rifiuta di compiere, e il sacrificio della propria vita
avvenuto quale conseguenza del rifiuto e al posto del mancato sacrificio pagano, potremmo dire “al
posto stesso del sacrificio pagano”??’,

E interessante cogliere che la dimensione sacrificale data alla morte cristiana per associarla
intimamente alla morte di Cristo €, in realta, gia presente nella concezione pagana della morte per
condanna alle belve. Probabilmente, a cominciare dai giochi organizzati nell’anfiteatro di Capua (da
dove inizio la rivolta di Spartaco) e poi in tutto il mondo romano, i giochi di gladiatori e i

era figura di colui che un giorno avrebbe sofferto, il Cristo». Cf. anche J. DANIELOU, Sacramentum futuri,
Etudes sur les origines de la typologie biblique, Beauchesne, Paris 1950.

224 MELITONE DI SARDI, Omelia sulla Pasqua, 69.

25 A questo proposito, cf. I’opera bollandista classica di H. DELEHAY, Les origines du culte

des martyrs, Bureaux de la Société des Bollandistes, Bruxelles 1912.

226 J. WRIGHT KUNST - Z. VARHELYI, «Images, acts, meanings and ancient Mediterranean
sacrifice», 17. Cf. anche A. LUCIANO, «Roma e I’Italia. L’archeologia del culto dei santi tra Il e VI secolo
d.C.», in Siris 15 (2015) 89-119; G.G. STROUMSA, La fine del sacrificio. Le mutazioni religiose della tarda
antichita, Einaudi, Torino, 2006.

221 Cf., per es., EUSEBIO, | martiri palestinesi, 1,4-5. Cf. anche M. SORDI, I cristiani e I 'impero
romano, Jaca Book, Milano 2004,103-11.

44



combattimenti con le belve erano un modo di prolungare lo spettacolo dei sacrifici umani offerti agli
dei?®. Con la teologia degli affreschi catacombali il cristianesimo, ancora una volta, riprende una
dimensione esistente in nuce nella cultura pagana e la capovolge portandola al suo insospettato
compimento. La dimensione sacrificale, dunque sacra, della condanna alle belve o al fuoco nei
giochi del circo diventa nel martirio cristiano comunione con ’unico e definitivo sacrificio del
Cristo. Le figure spesso rappresentate nelle catacombe, come Giona, Daniele e Susanna,
corrispondono a delle narrazioni che culminano con il ristabilimento della vita, anzi con la pienezza
della vita. Sono, dunque, delle narrazioni che si prestano particolarmente alla tipologia della
Risurrezione di Cristo e all’annuncio della fede nella risurrezione del defunto??®. L’arte delle
catacombe e molto vicina alla teologia che gia nel Corpus paulinum fa della risurrezione dei
credenti una realta inseparabile dalla Risurrezione di Cristo (cf. 1Ts 4 e 1Cor 15)230.

Nell’ampio repertorio dell’iconografia catacombale ci sono, pero, almeno altri due tipi di scena di
cui non si coglie subito il nesso con la morte del defunto o con la fede nella sua risurrezione. Sono la
scena di adorazione dei magi e la scena di agape (o di refrigerium). Eppure, il nesso di queste due
scene con la morte (e risurrezione) del credente consiste precisamente nel loro carattere sacrificale.

Con I’adorazione dei magi, gli artisti delle catacombe cristiane rappresentano 1’esistenza cristiana
come un lungo “pellegrinaggio” che si conclude con I’offerta di sé davanti al Signore, sulla scia
delle offerte di oro, incenso e mirra al neonato Gesu?®L. | magi, non ebrei, permettono che il defunto
di origine pagana fosse identificato con loro. Soprattutto, descrivono la morte cristiana come il
riconoscimento della divinita e della regalita di Cristo. In effetti, i Padri hanno ben presto
interpretato  allegoricamente 1’oro quale riconoscimento della regalita, 1’incenso come
riconoscimento della divinita e la mirra quale segno premonitore della morte di Cristo?32,

Nell’interpretazione patristica, la morte di Cristo € pertanto gia adombrata nell’episodio dei magi.
Mettendo questo episodio come “cifra interpretativa” della morte del cristiano, gli affreschi
catacombali uniscono ancora una volta la morte cristiana con la morte di Cristo e questo in chiave di
“offerta” [Fig. 5]. La morte del cristiano ¢ descritta come quel “sacrificio” intimamente legato al
sacrificio di Cristo e che, al tempo stesso, & la homologia della divinita e della regalita di Cristo?®,

228 E risaputa 1’osservazione del grammatico Servio, nel suo commento all’Eneide (10,519): «Era
costume che nelle tombe dei grandi uomini venissero uccisi dei prigionieri. Dopo che quest’uso venne considerato
crudele, si decise che davanti alle tombe combattessero dei gladiatori». Per un’analisi dettagliata, cf. J. CARCOPINO, La
vita quotidiana a Roma, Laterza, Bari 1971, 280-283.

229 Usando un registro iconografico vicino a quello delle catacombe, Cosma Indicopleuste nel

sec. VI d.C. cosi sintetizza: «Giona ha rivelato in atto e in figura il sepolcro, la risurrezione miracolosa e
I’incorruttibilita di Cristo Signore nostro, tramite il quale si opera la risurrezione e la ricapitolazione
dell’umanita intera secondo il disegno divino», COSMA INDICOPLEUSTE, Topografia cristiana V,152.

230 Cf. H. SCHLIER, Sulla Risurrezione di Gesu Cristo, Morcelliana, Brescia 2005, 69ss.; J.-P.
HERNANDEZ, Der Herr ist wahrhaft auferweckt worden. Die post-dialektische Ostertheologie Heinrich
Schliers, Peter Lang, Frankfurt/M. 2013, 273-294.

21 Cf. G. VEZIN, L’ Adoration et le cycle des Mages dans I'art chrétien primitif. Etude des
influences orientale set grecques sur [’art chrétien, Presses Universitaries de France, Paris 1950; M.
MIGNOZZzI, «Su un tema iconografico: I’ Adorazione dei due, quattro, sei Magi», in Vetera Christianorum 49
(2012) 65-100.

232 Cf. F. SCORZA BARCELLONA, «“Oro e incenso e mirra” (Mt 2,11). L’interpretazione
cristologica dei tre doni e la fede dei magi», in Annali di Storia dell’Esegesi 2 (1985) 137-147.

233 Non ¢ da escludere che, per il “successo iconografico” della scena dei magi, abbia giocato
un ruolo 1’espressione dies natalis con cui i primi secoli cristiani designavano il giorno della morte fisica. La
45


https://it.wikipedia.org/wiki/Jérôme_Carcopino

Non ci deve stupire la presenza nei secoli successivi della scena dei magi in contesti eucaristici,
come per esempio a Ravenna nelle chiese di Sant’Apollinare Nuovo [Fig. 6] e di San Vitale®*.
L’adorazione dei magi ¢ un’offerta, un “sacrificio non cruento”, con cui si vuole spiegare il mistero
eucaristico. L’uso posteriore di questa scena potrebbe illuminare “a ritroso” la presenza delle scene
di refrigerium nelle catacombe cristiane?*®. Queste sono certamente lo “specchio” dei pasti funebri
che parenti e amici svolgevano intorno alle tombe dei loro defunti?®. I “pasti funerari” sono gia nel
paganesimo antico un vero atto di “offerta per il defunto” e di “comunione con il defunto”. Essi
“rinfrescano” il defunto che virtualmente partecipa al pasto?®’. In un celebre passo sulla madre
Monica, Agostino attesta la lenta trasformazione di questa usanza in banchetti eucaristici?®. A
prescindere dal dibattito sul loro carattere esplicitamente eucaristico o meno, tali usanze hanno

scena di Gesu bambino, e dunque I’evocazione della sua “nativita”, offre una luce ulteriore alla “nascita al
cielo” del defunto cristiano. Cf. P.A. FEVRIER, «Le culte des morts dans les communautés chrétiennes durant
le 111 siécle», in Atti del IX Congresso Internazionale di Archeologia cristiana (Roma, 21- 27 settembre
1975), ECV, Citta del Vaticano 1978, 266.

234 L’adorazione dei magi in chiave eucaristica attraversa la storia dell’arte cristiana e la

ritroviamo, per es., nell’affresco del Baciccia sul voltone barocco della chiesa del Gesu a Roma.

2% Cf. P. TESTINI, Archeologia cristiana, Edipuglia, Bari 1980, 140ss.; V. FIOCCHI NICOLALI -
F. BISCONTI - D. MAZZOLENI, Le catacombe cristiane di Roma, 108-112; U. UTRO, voce «Fractio Panis»,
in F. BISCONTI (ed.), Temi di iconografia paleocristiana, 184.

236 Cf. F. GHEDINI, «Raffigurazioni conviviali nei monumenti funerari romani», in Rivista di
Archeologia 14 (1990) 35-62; L. PASQUINI, «ll cibo nelle arti figurative», in Aa. Vv., L alimentazione
nell’alto medioevo: pratiche, simboli, ideologie, Fondazione Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo,
Spoleto 2015, 687-732.

237 Cf. V. SAXER, voce «Morti (culto dei)», in A. DI BERARDINO (ed.), Dizionario patristico e
di antichita cristiane, |, Marietti, Casale Monferrato (AL) 1983, 2303-2306; M. MARINONE, «I riti funerari»,
in E. PANI (ed.), Christiana loca. Lo spazio cristiano nella Roma del primo millennio, Palombi, Roma 2000,
71- 80.

238 «Una volta porto della farinata, del pane e del vino per la commemorazione funebre dei
santi, come aveva l'abitudine di fare in Africa. (...) Mia madre, quando portava il paniere con le vivande
rituali da assaggiare e offrire, non brindava che con un bicchierino di vino diluito a misura del suo palato
davvero sobrio, tanto per cortesia; e se erano molti i defunti da commemorare a quel modo, lei si portava
in giro e levava sempre quell’unico bicchiere, ormai non solo annacquatissimo ma anche affatto tiepido, e a
piccoli sorsi se lo divideva con gli altri astanti: perché era pieta questa, non piacere. Cosi quando seppe che
guel predicatore famoso, quel maestro di fede aveva ordinato di evitare quei riti anche a quelli che li
avrebbero eseguiti con sobrietd, per non dare ai bevitori occasione di ubriacarsi solennemente, e per
I’estrema somiglianza che quella sorta di parentali avevano con le cerimonie dei gentili, mia madre fu ben
lieta di astenersene. In luogo di un canestro pieno di frutti della terra aveva imparato a portare alle
commemorazioni dei martiri un cuore pieno di desideri piu puri, e dava ai poveri quanto poteva, cosi che la
venisse celebrata la comunione del corpo del Signore: perché fu a imitazione della sua passione che si
immolarono e ottennero la loro corona i martiri», AGOSTINO, Confessioni, VI,2.

46



certamente un carattere sacrificale e “comunionale” che vuole illuminare il senso della morte
cristiana®°. Agostino richiama questa valenza quando racconta del seppellimento di sua madre:

Neppure durante le preghiere che ti rivolgemmo offrendoti per lei il sacrificio del nostro
riscatto, come vuole 1’usanza del luogo, col feretro accanto al sepolcro, prima che vi sia deposto:
neppure durante quelle preghiere piansi?*,

I1 “sacrificio del nostro riscatto” ¢ inequivocabilmente un “sacrificio eucaristico”. Rappresentare
un banchetto, come gia faceva I’arte funeraria del paganesimo greco-romano, e celebrare una vita
“consegnata in pasto”, come la vita di Cristo e la vita del martire, ma ¢ anche rappresentare quella
beatitudine attesa nell’aldila, con cui I’aldiqua & gia in comunione?!. Se poi accettiamo che, nelle
catacombe, alcuni di questi affreschi hanno una valenza eucaristica?*?, essi sono la proclamazione
della vita eterna di colui che ha gia partecipato in terra al “sacrificio” ¢ ha gia ricevuto il pharmakon
athanasias®*®. Innumerevoli nella storia dell’arte cristiana saranno le rappresentazioni di sacrifici in
chiave di prefigurazione eucaristica. Particolarmente consueti saranno le rappresentazioni del
sacrificio di Isacco, di Melchisedek e di Abele, tutti e tre citati nel canone eucaristico romano?*4,

3.2 La trasfigurazione del sacrificio

239 E noto il passo del Martirio di Policarpo 18,1-3: «E cosi, al termine [dell’uccisione] noi
altri, raccolte quelle sue ossa piu preziose di rare gemme e piu pure dell’oro fino, le riponemmo 1a dov’era di
rito. E in questo luogo radunandoci in esultanza e letizia ogni qual volta ci sara possibile, ci consentira il
Signore di festeggiare la ricorrenza del suo martirio».

240 AGOSTINO, Confessioni, 1X,12 (corsivo nostro).

241 Cf. P. TESTINI, Le catacombe e gli antichi cimiteri cristiani di Roma, Cappelli, Bologna
1966, 44.

242 Come risulta evidente per il refrigerium della cappella greca nelle catacombe di Priscilla, al

dire della stessa PASQUINI, «IlI cibo nelle arti figurative», 691. In esso sono rappresentate sette ceste,
richiamo all’episodio della moltiplicazione dei pani e dei pesci (cf. Mc 8), ampiamente utilizzato nella
catechesi eucaristica dei Padri, cf. J. DANIELOU, Bibbia e liturgia, Vita e Pensiero, Milano 1958, 169ss..

243 E significativo, a tal riguardo, il testo di Ireneo, scritto pochi decenni prima delle prime
rappresentazioni figurative dell’arte delle catacombe: «Egli ha affermato che il calice, il quale ¢ sua creatura,
e il suo sangue sparso per noi, con cui aumenta il nostro sangue; e che il pane, il quale appartiene al creato, €
il suo corpo, con il quale alimenta i nostri corpi. Se dunque il calice mescolato e il pane preparato ricevono il
Verbo di Dio, e si compie cosi I’eucaristia del sangue e del corpo di Cristo, con cui cresce e si rafforza la
sostanza della nostra carne, come possono negare che la carne pud accogliere il dono di Dio, che € la vita
eterna? Essa si nutre del sangue e del corpo di Cristo, ¢ membro di lui. Lo dice il beato Apostolo nella lettera
agli Efesini: “Siamo membra del suo corpo, della sua carne e delle sue ossa” (Ef 5,30). (...) i nostri corpi,
nutriti dell’eucaristia, deposti in terra e qui dissolti, risorgeranno a suo tempo perché il Verbo di Dio elargira
loro la risurrezione a gloria di Dio Padre», IRENEO DI LIONE, Contro le eresie, 5,2,2-3.

244 Particolarmente pregnante ¢ 1’interpretazione di queste scene nei mosaici di Ravenna. Cf.

F.W. DEICHMANN, Ravenna. Hauptstadt des Staetantiken Abendlandes. Kommentar (2.Teil), Franz Steiner,
Wiesbaden 1976, 166-171.

47


http://www.unionecatechisti.it/Testi/Bibbia/NuovoTest/LPaolo/Efesini/Efesini05.htm
http://www.unionecatechisti.it/Testi/Bibbia/NuovoTest/LPaolo/Efesini/Efesini05.htm

L’arte cristiana, perd, non si accontenta di “rappresentare il sacrificio”. Essa compie una vera e
propria operazione di “trans-significazione” a partire da forme che eredita dal contesto pagano. Un
esempio limpidissimo ¢ la figura del “buon pastore” [Fig. 7]. Si tratta di uno schema ben attestato
nell’arte del Mediterraneo antico fin dai ko(roi della Grecia arcaica e i bronzi di stile “dedalico”?.
Il moschoforo (“portatore di vitello”) o il crioforo (“portatore di agnello”), sono delle figure tipiche
del locus amoenus che caratterizzano le rappresentazioni bucoliche, sia in contesto domestico che
funerario®®. 11 pastore (o, a volte, la divinita stessa) che porta ’animale sulle spalle compie questo
gesto per consegnare 1’animale al sacrificio. Percio, questa figura € anche presente nei cortei
sacrificali.

Come spiega Umberto Utro, la scelta cristiana di questo tema iconografico implica un radicale
capovolgimento del suo significato?*’. Rifacendosi a Gv 10,11.14 (“Io sono il buon pastore”) e
soprattutto a Lc 15,5 (“Pieno di gioia se la carica sulle spalle”), e riecheggiando il ruolo
fondamentale del Sal 23(22) nella liturgia dell’iniziazione cristiana dei primi secoli®*®, gli autori
degli affreschi cristiani esprimono con una figura dell’ambito sacrificale un messaggio di
risurrezione. Anzi, essi esprimono I’annuncio stesso della Risurrezione di Cristo che comprende
anche la risurrezione del defunto nella cui tomba e rappresentata tale figura.

La sollecitudine del buon pastore nel ricuperare la “pecorella smarrita” non ¢ da intendere in
chiave “moralista”, come lo sforzo del Cristo per riportare il cristiano “sulla buona strada”. E invece
I’immagine della discesa di Cristo nella morte per andare a recuperare ogni morto. La Sua “risalita
alla vita”, cioé la Sua Risurrezione, non € un evento solitario di Gesu, ma coinvolge ogni defunto
cristiano. Risalendo dalla morte, il “pastore bello” non risale da solo, giacché porta con sé il defunto,
la “pecora persa”.

Ecco per qual motivo la figura del buon pastore in ambito cristiano é rappresentata da un pastore
giovane, imberbe. Si tratta, spiega Utro, del volto di Apollo. E il “Cristo-sole”, il “sol levante” della
Risurrezione, come gia affermava Origene?*°. La figura del buon pastore, sia negli affreschi che nei
bassorilievi funerari cristiani, usa la “grammatica sacrificale” pagana per esprimere il cuore del
kerygma cristiano: la Risurrezione di Cristo “dai” morti implica la risurrezione “dei” morti. L arte
cristiana ha “trasfigurato” il sacrificio pagano in cio che questo, forse da sempre, intendeva essere: il
passaggio attraverso la morte alla pienezza della vita.

3.3 L’arte cristiana € un “sacrificio”?

Abbiamo evidenziato come I’arte cristiana, a partire dalla contemplazione di Gesu Cristo,
rappresenta e trasfigura il sacrificio pagano in sacrificio di Cristo. Ora rispondiamo se [’arte
cristiana € essa stessa un sacrificio, 0 meglio, se & una partecipazione al sacrificio di Cristo. Essa,
non per cio che rappresenta ma per cio che ¢, ha a che vedere con 1’unico sacrificio di Cristo.
Esplorare la dimensione sacrificale dell’arte cristiana fin dalle sue origini non € un lavoro immediato
e le principali fonti scritte, dell’epoca patristica e medievale, rinascimentale e moderna, forniscono

245 Cf. J. BOARDMANN, Greek art, Thames and Hudson, London 1987, 56s.
246 Cf. F.W. DEICHMANN, Archeologia cristiana, L'Erma di Bretschneider, Roma 1993, 113.
241 Cf. U. UTRO, «Kalds Poimén. L’arte cristiana nel secolo di Agata», in Agata santa. Storia,

arte, devozione (Catalogo della mostra, Catania 29.1 - 4.VV.2008), Giunti, Milano-Firenze 2008, 191-206.
248 Cf. J. DANIELOU, Bibbia e liturgia, 235ss.

249 Cf. ORIGENE, Sulla Preghiera, 33: «L’orientamento verso Est ¢ il miglior orientamento per
la preghiera, visto che Gesu € la Luce che sorge».

48


https://www.libreriauniversitaria.it/libri-editore_L+Erma+di+Bretschneider-l_erma_di_bretschneider.htm

esigui risultati. Si trattera adesso di offrire alcune piste possibili per future ricerche, cominciando
dall’iconografia stessa, dalla vita degli artisti, dalla lex orandi e dalla pieta popolare.

3.3.1 L arte come “‘reliquia”

Un primo filone che permette di capire 1’intrinseco nesso fra arte cristiana e sacrificio & quello
dato dalle reliquie dei martiri. La costruzione dei primi altari fissi e, infatti, strettamente legata alla
presenza delle reliquie fino a identificarsi in esse. La base scritturistica individuata dai Padri € il
versetto dell’Apocalisse in cui il veggente vide:

(...) sotto I’altare le anime di coloro che furono immolati a causa della parola di Dio e della
testimonianza che gli avevano resa (6,9)°.

Girolamo definisce le reliquie dei santi Pietro e Paolo veri “altari di Cristo”?!. In modo analogo
si esprime Agostino, indicando che il sacrificio eucaristico & offerto a Dio e non al santo perché,
quest’ultimo, & semplicemente “altare”?®2. Cosi anche Paolino di Nola quando parla delle reliquie di
San Felice, il cui altare & visibile ancora oggi a Cimitile (Nola)?>3,

Gia in epoca patristica, la conservazione e venerazione delle reliquie non solo da origine alla
costruzione di altari, ma anche all’edificazione di intere chiese. Fiocchi Nicolai ha potuto
recentemente analizzare ’aula di S. Massimiano a Treviri e il cimitero dei Sette Dormienti a Efeso,
come quel “annello mancante” nel passaggio fra le aree cimiteriali cristiane e la costruzione delle
grandi basiliche del sec. IV?®*. Coprendo 1’area cimiteriale dove i cristiani si radunano si crea una
sorta di “coementerium subteglatum” che diventa ben presto uno spazio architettonico liturgico.

La sequenzialita architettonica rispecchia I’ermeneutica teologica dei committenti. Costantino
costruisce la basilica di San Lorenzo al Verano con lo scopo di venerare le reliquie dell’omonimo
santo diacono?®. Analogamente per le basiliche di San Pietro in Vaticano e di San Paolo fuori le
mura. Sant’Elena costruira a Roma la basilica della Santa Croce in Gerusalemme come un enorme
“reliquiario della vera croce”. Alcuni vescovi come Papa Damaso o Sant’ Ambrogio sono conosciuti

20 Questa “visione” ¢ abbondantemente ripresa nella tradizione iconografica. Un esempio

particolarmente rivelatore ¢ I’affresco medievale della controfacciata della chiesa di Sant’ Agata dei Goti.

21 GIROLAMO, Adversus Vigilantium 4.
252 AGOSTINO, Sermo 273.
253 PAOLINO DI NOLA, Carmina 27,447.

254 Cf. V. FloccHI NICOLAI, “Le aree funerarie cristiane di eta costantiniana e la nascita delle

chiese con funzione sepolcrale”, in O. BRANDT, V. FIOCCHI NICOLAI (edd.), Costantino e i Costantinidi.
L’innovazione costantiniana, le sue radici e i suoi sviluppi. Acta XVI Congressus Internationalis
Archeologiae Christianae, Citta del Vaticano 2016,619-670; e A. LUCIANO, “Roma ¢ I’Italia. L’archeologia
del culto dei santi tra I e VI secolo d.C.”, in Siris 15(2015)89-119.

25 Le basiliche consacrate ai martiri avranno spesso una pianta “a circo”, non solo perché il
circo fu spesso lo spazio architettonico del martirio, ma anche per situare i martiri cristiani in continuita e
sostituzione del culto degli eroi pagani.

49



per aver rinvenuto tante reliquie di martiri al fine di edificare basiliche ad essi da dedicare?®. Si puo
affermare con lo storico Enrico Josi che dalla fine del 1V sec.:

(...) la dedicazione di una chiesa non ¢ che la sepoltura di un santo®’.

Lo stesso rito della dedicazione viene chiamato nell’alto medioevo, e forse gia prima, Ordo ad
reliquias levandas sive condendas®®. Come suggerisce Cabasilas, le chiese dei primi secoli sono
concepite come “I’estensione” delle reliquie dei martiri?>°. In esse, il corpo del martire, che in vita &
stato “tempio dello Spirito Santo”, diventa tempio “fuori metafora”, tempio per santificare chi ci
entra, tempio trasfigurato, immagine del corpo risorto. E cio € possibile perché il suo martirio €
tutt’uno col martirio di Cristo?®°.

Questo collegamento simbolico e teologico fra il corpo del santo come tempio e il tempio di
pietra “santificante” si trova, per esempio, nell’iscrizione della facciata della chiesa parigina di

Saint-Etienne du Mont®®, Durand de Mende non lascia spazio a dubbi:

2%6 Paradigmatica é la costruzione a Bologna, da parte di Ambrogio, del sacello per contenere i
resti dei protomartiri Vitale e Agricola. Cf. G. RIPA — G. MALAGUTI (edd.), Vitale e Agricola. Sancti
doctores, EDB, Bologna 2001.

257 In questo senso, I’usanza cristiana della tarda Antichita e del primo Medioevo ¢ in
continuita con il paradigma antropologico che abbiamo ricordato all’inizio del nostro saggio a proposito del
carattere sacrificale di ogni costruzione sacra o profana (I’atto del costruire ¢ sempre “sacro”’). Emblematico
a questo riguardo ¢ il testo dell’Itinerarium mediolanensis, del VII sec., sulla citta di Milano: «Nobile e
spaziosa v’¢€ una citta in Italia, fortemente costrutta con mirabile lavoro, che da antico si chiama la citta di
Milano» (1-2). «Lietamente ivi riposano i santi intorno alle mura: Vittore, Nabore e Materno, Felice ed
Eustorgio, Nazario, Simpliciano, Celso e Valeria; e c¢’¢ il gran vescovo Ambrogio coi due compagni
Gervasio e Protasio; e ¢’¢ Dionisio e Calimero; e vi giace il santo Benedetto. Non puo trovarsi citta in questa
regione dove siano state scoperte e riposino tante reliquie di grandi santi, quante qui fanno la guardia. O
quanto ¢ fortunata e felice la citta di Milano, che meritd d’avere a difensori tali santi, per le cui preghiere ¢
invincibile e ricca». (31-42).

2%8 Cf. SUGER, Ecrit sur la consécration de Saint-Denis, | (a cura di F. GASPARRI), Les Belles
Lettres, Paris 2008, 7.

29 Cf. NICOLA CABASILAS, La vita in Cristo, citato in Y. CONGAR, Le mystére du temple,
253.
260 Non & necessario adesso insistere come la narrazione del protomartire Stefano negli Atti

degli Apostoli sia fortemente orientata dalla tesi dell’assimilazione a Cristo. Cio che meno € conosciuto ¢
che, alcuni secoli dopo, quando a Roma si costruisce la chiesa di Santo Stefano Rotondo (V sec.), dedicata
appunto al protomartire, si sceglie una rotonda che coincida esattamente con le misure della rotonda
dell’Anastasis del Santo Sepolcro di Gerusalemme. Vale a dire che, il monumento dedicato al martire
Stefano, riproduce quello dedicato alla morte e Risurrezione di Cristo. Il tema dell’assimilazione del martire
a Cristo € una costante della spiritualita del martirio, fin dalle Lettere di Ignazio di Antiochia (cf., per es., Ai
Romani, 6) e dal Martirio di Policarpo (17,2-3). Emblematica € la nota di Eusebio sul martirio di Santa
Blandina in Gallia: «Per mezzo della loro sorella vedevano colui che fu crocifisso per loro, per convincere i
credenti che tutti coloro che soffrono per la gloria di Cristo hanno parte eterna al Dio vivente», EUSEBIO DI
CESAREA, Historia Eccllesiastica V,1,50ss.

261 LAPIS TEMPLUM DOMINI DESTRUIT, LAPIS ASTRUIT.
50



Una chiesa deve essere consacrata con il sangue di qualche martire: Pelagio e il Papa Nicola
sostengono che la chiesa romana era consacrata dal martirio dei beati apostoli Pietro e Paolo; in
altre parole una chiesa non puo essere dedicata a Dio che sotto I’invocazione di un martire?®?,

E il Concilio di Trento tratta, nello stesso decreto, del culto delle reliquie inscindibilmente con
quello delle immaginiZ®3,

Non a caso ’arte cristiana nasce nelle catacombe, per “rendere visibili” le reliquie. Si tratta di
una visibilita trasfigurata che gli affreschi dei primi secoli ci forniscono; una visibilita del defunto
gia unito alla Risurrezione. Anche nella tradizione delle icone bizantine la cornice rialzata di
ciascuna icona richiama I’origine funeraria della tavola dove, al posto dell’immagine, c¢’era una
reliquia da venerare. L’immagine la sostituisce per rivelarne lo splendore escatologico. Ogni icona ¢
una “tomba vuota” dove I’immagine ¢ 1’annuncio della Risurrezione.

Analogamente 1’edificio “chiesa” ¢ I’immagine piu efficace del “corpo spirituale”, cio¢ risorto,
del martire che vi si venera. Yves Congar spiega che “spirituale” non significa “immateriale”, bensi
designa la pienezza della relazione, attraverso anche le generazioni, come fa un edificio sacro®*. Le
chiese disseminate nella nostra geografia sono lo spettacolo anticipato della risurrezione finale,
come annunciava Eusebio di Cesarea®®®.

Fra il sacrificio del martire, che ¢ partecipazione all’unico sacrificio di Cristo, e la costruzione di
una chiesa o di un’immagine sacra c’¢, dunque, un nesso di connaturalitd. L’opera artistica o
architettonica ¢ come “il riverbero” di quel sacrificio della vita compiuto dal martire. L’arte ¢
“celebrazione del sacrificio”, una celebrazione che lo rende perennemente presente, secondo una
dinamica analoga al passaggio metonimico che analizzavamo in ambito pagano fra il sacrificio
animale e la sua “fissazione” sulla pietra. La chiesa di pietre e 'immagine sacra sono quel sacrificio
che abbraccia e pro-voca il sacrificio dell’assemblea. Sono, potremmo dire, una “metonimia reale”.

Il ruolo “appresentativo” che I’arte cristiana compie rispetto al sacrificio del martire diventa
emblematico nell’esempio del mosaico absidale di San Clemente a Roma?®® [Fig. 8]. Fra le sue
tessere, che rappresentano il Crocifisso, sono incastonate delle reliquie della Santa Croce e anche di
San Giacomo Apostolo e di Sant’Ignazio di Antiochia, secondo quel che recita 1’iscrizione latina

262 G. DURAND DE MENDE, «Razionale», I, in ID., Manuale per comprendere il significato
simbolico delle cattedrali e delle chiese, Arkeios, Roma 1999,109.

263 Cf. CoNcCILIO DI TRENTO, Sessione 25 Dicembre 1563, in H. DENZINGHER — A.
SCHONMETZER, Enchiridion Symbolorum, definitionum et declarationum de rebus fidei et morum, Herder,
Friburgo i.B. 1967%, b) «Decreto sulle reliquie e sulle immagini sacre», 1822.

264 Cf. Y. CONGAR, Le mystere du temple, 248. Il teologo francese continua precisando che, a
sua volta, “materiale” non significa solo “conseguenza dello spirituale”, ma che “materiale” ¢ anche origine e
mezzo di crescita dello spirituale. Per Congar: «Les temples de pierre, les célébrations liturgiques, sont des
moyens pour réaliser le vrai temple spirituel: ils sont comme des sacrements du corps ecclésial du Christ,
sanctuaire des temps messianiques», Ibidem.

265 Cf. EUSEBIO DI CESAREA, Historia Eccllesiastica X,3,1 e X,4,5s.

266 Cf. J.-P. HERNANDEZ, «Il mosaico absidale di San Clemente a Roma», in Rivista di
Pastorale Liturgica 3 (2012) 68-76.

51



alla base della superficie musiva?®’. Cosi I’intera abside diventa un vero e proprio reliquario. Un
reliquario, perd, messo in rapporto ‘“vitale” con la celebrazione eucaristica. Nella liturgia del
“sacrificio eucaristico” il corpo sacramentale di Cristo sull’altare ¢ tutt’uno con il corpo dei martiri
di cui si contemplano le reliquie fissate nel mosaico. Con esse, anche le rimanenti tessere del
mosaico entrano pienamente nella liturgia eucaristica.

Il mosaico di San Clemente ¢, allora, quell’offerta a Dio, “frutto della terra e del lavoro
dell’'uvomo”, destinato a essere trasfigurata durante la liturgia. L’opera d’arte ¢ quel “pezzo di
creazione” (comprendente le reliquie di martiri) che diventa la primizia della “cristificazione” di
tutto il creato, la consecratio mundi?®®, Ireneo di Lione ricorda che, offrendo il pane e il vino, la
Chiesa nella liturgia offre tutto il creato®®, e 1’eucaristia diventa la porta per la “cristificazione” di
ogni materia?’°.

Inoltre, le tessere del mosaico di San Clemente simboleggiano ciascuna le “pietre vive” della
comunita cristiana, quando non sono materialmente addirittura un pezzo del loro corpo. E la
comunita cristiana che diventa corpo di Cristo nell’atto liturgico. E I’arte ne ¢ la memoria attiva, il
segno efficace. Eusebio di Cesarea descriveva la nuova cattedrale di Tiro come metafora del
“tempio vivo che siete voi” e della “casa fatta di pietre vive”?’. Nel rito che il Pontificale Romano
prevede per la dedicazione di una chiesa, leggiamo che essa e:

(...) segno della Chiesa pellegrina sulla terra e immagine della Chiesa gia beata nel cielo?’2,

Durand de Mende, nel XIII sec., & perentorio:

La chiesa materiale nella quale il popolo si raduna per lodare Dio rappresenta la santa Chiesa
che ¢ costruita in cielo con pietre vive?’,

La stessa opera edilizia, dunque, “mette insieme” (syn-ballein) cielo e terra?’*. Come dice
Bonaccorso:

267 Per uno studio dettagliato dell’iscrizione, cf. S. RIcCIONI, Il mosaico absidale di S.
Clemente a Roma: “Exemplum” della chiesa riformata (Studi e Ricerche di Archeologia e Storia dell’ Arte,
7), Fondazione Centro Italiano di Studi sull’ Alto Medioevo, Spoleto 2006.

268 Cf. P.N. EVDOKIMOV, Teologia della bellezza, 129.

269 IRENEO DI LIONE, Contro le eresie 1V,18,4.

210 Cf. B. HONINGS, «La celebrazione liturgica dell’Eucaristia. Una riflessione meditativa per

I’Anno della Fedey, in Teresianum 63 (2012) 213-223.

2n EUSEBIO DI CESAREA, Historia Eccllesiastica X,4,21s.

212 PONTIFICALE ROMANUM, De Ecclesiae Dedicatione sive Consecratione (Premessa, n. 28),
ad locum.

273 Cf. G. DURAND DE MENDE, «Razionale», I, in ID., Manuale per comprendere il significato

simbolico delle cattedrali e delle chiese, 28. Commentando i riti di consacrazione, lo stesso aggiunge: «La
chiesa viene cosi in qualche modo battezzata, poiché essa é il simbolo della Chiesa che e contenuta nelle sue
mura, ossia la moltitudine dei fedeli», Ibidem, 103.

24 Secondo la definizione Symbolum est collation formarum visibilium ad invisibilium
demonstrationem, UGO DI SAN VITTORE, Expositio in Hierarchiam celestem sancti Dionysii, 1l PL
52



(...) il tempio ¢ simbolo anzitutto perché ¢ lo spazio che ha la forma dell’incontro, la forma del
tenere insieme Dio e comunita®™.

Esso perd non ¢ solo “consacrazione dell’'umanita”, bensi consacrazione di tutto il creato. San
Massimo il Confessore spiega, nella sua Mistagogia, che I’edificio ecclesiale ¢ la sedimentazione di
diversi strati simbolici. Esso “presenta a Dio” (cio¢ “rende-sacro”, “sacri-fica”) sia il proprio corpo,
che il “corpo ecclesiale”, che il mondo intero?’®. Perché di questi diversi livelli della realta, 1’edificio
ecclesiale ne fa un’immagine di Dio?"’.

Nella Sogitha, poema dell’inizio del VII sec. composto per la consacrazione della cattedrale di

Edessa, leggiamo:

In effetti & qualcosa di realmente ammirevole il fatto che nelle sue piccole mura tanto appaia il
vasto mondo (5).

Vi ritroviamo la teologia che scoprivamo nel tempio di Gerusalemme, secondo I’efficace formula
di Levenson:

The Temple is (...) the world in essence. It is the theology of creation rendered in architecture?’®.

Gli edifici cristiani vi aggiungono il carattere escatologico come puntualizza Evdokimov:

La materia stessa dell’altare dove poggia il tabernacolo ¢ trasfigurata dalla presenza, all’interno,
delle sante reliquie, le ossa dei martiri. (...) Nicola Cabasilas va molto piu avanti affermando
che il vero altare sono quelle stesse ossa. Per anticipazione, egli spiega, le reliquie e dunque la
mensa sono la ‘carne pneumatizzata’ della Pasqua futura. Come si vede, il centro liturgico ¢
costruito con la materia del Regno di Dio, e lo spazio sacro si organizza attorno ad una particella
dell’al di 1a".

La volonta di lasciare nel manufatto artistico un segno visibile del corpo umano attraversa la
storia universale dell’arte. Nel 2020, nella Cappella di San Gennaro a Capodimonte (Napoli),
Santiago Calatrava teorizza questa costante con il ritorno a una manualita “pre-moderna”, questa
volta “dimostrativa”, che rende la sua opera decorativa una sorta di “ostensione corporea”2, In

175,949B. 11 rapporto tra “visibile” e “invisibile” nell’architettura medievale ¢ la ripresa cristiana
dell’identita che Vitruvio sottolinea spesso tra “fabrica” e “ratiocinatio”.

21 G. BONACCORSO, L ’estetica del rito, 110.
276 MASSIMO IL CONFESSORE, Mistagogia, 4.
2r Cf. Ibidem, 157. Nella tradizione del Medioevo occidentale il Durand de Mende riprendera

la stessa simbologia con la stessa spiegazione allegorica delle diverse parti della chiesa. Cf. G. DURAND DE
MENDE, «Razionale», I, in ID., Manuale per comprendere il significato simbolico delle cattedrali e delle
chiese, 50s.

278 J.D. LEVENSON, Sinai and Zion, 139.
219 P.N. EvDokImov, Teologia della bellezza., 158.
280 Cf. Corriere della Sera, 8 Novembre 2020, 47.

53



fondo, che cosa sarebbe I’arte se non cio che “rimane” dell’'uomo, in latino reliquia? Nella grande
tradizione, come abbiamo visto in San Clemente, corpi dei martiri ¢ opera d’arte sono insieme
assimilati a Cristo nel sacrificio eucaristico. In ogni liturgia potremmo dire con le parole di Procopio
di Gaza:

Dio si compiace di ogni opera d’arte, specchio della sua gloria, si compiace in ogni santo, icona
del suo splendore?®.

In ogni liturgia, diventa evidente che 1’arte sacra ¢ un sacrificio. Anzi, € un sacri-ficio che rende-
sacro ogni luogo. Evdokimov cita le parole di Cristo alla Samaritana sugli adoratori “in spirito e
verita” (cf. Gv 4,23) e commenta:

11 Cristo parla di se stesso come del luogo sacro onnipresente che abolisce 1’esclusivita di ogni
luogo empirico. Da quel momento ogni visita di un tempio & gia un pellegrinaggio al luogo
sacro. Questo spiega la pluralita dei luoghi conservando ciascuno il senso di essere centro,
appunto perché non sono dei centri geografici ma cosmici, situati non sull’orizzontale, bensi
sulla verticale che unisce ogni punto all’aldila??,

3.3.2 L arte come liturgia

L’assimilazione fra arte e martirio alla luce del sacrificio eucaristico ¢ ulteriormente manifestata
da una costante che troviamo in molte rappresentazioni absidali, fin dall’epoca paleocristiana. In
tante absidi riconosciamo il costruttore dell’edificio, affianco al Cristo, in posizione simmetrica al
martire titolare. Un caso emblematico & quello di San Vitale a Ravenna?? [Fig. 9]. Nel catino
absidale, il vescovo Ecclesio, situato a destra rispetto al Kyrios, porta in mano il modello della
chiesa a pianta centrale. Nella parte sinistra dello stesso mosaico é rappresentato Vitale con le mani
velate, nell’atto stesso di ricevere la corona del martirio. Lo stesso sistema iconografico-teologico si
ritrova a Roma in molte absidi dai secoli V al 1X?%, Nella basilica dei Santi Cosma e Damiano, il
Papa Felix porta il modellino della chiesa. Sull’arco di San Lorenzo fuori le Mura ¢ il vescovo
Pelagio che offre a Cristo, attraverso Lorenzo, il modello della chiesa. E invece alla martire Agnese
che papa Onorio I offre la costruzione dell’omonima chiesa. Piu tardi, nel sec. IX, abbiamo a Santa
Prassede papa Pasquale I che offre il modello della chiesa a Cristo nello stesso atto di offerta delle
martiri Prassede e Pudenziana. Della stessa epoca € il mosaico absidale di Santa Cecilia in
Trastevere, sempre con papa Pasquale che offre a Cristo la chiesa. A San Marco Evangelista, &
Gregorio IV che compie lo stesso gesto. Le varianti sono molte ma I’impianto teologico ¢ lo stesso:
I’offerta dell’edificio ecclesiale e I’offerta della vita del martire fanno parte della stessa liturgia.

281 PROCOPIO DI GAZA, De Aedificiis, 1,1.

282 Cf. P.N. EvDOKIMOV, Teologia della bellezza., 146.

283 F.W. DEICHMANN, Ravenna., 178-180.

284 Per una descrizione dettagliata delle opere citate in seguito, cf. W. OAKESHOTT, | mosaici

di Roma, Electa, Roma 1967; H. BRANDENBURG, Le prime chiese di Roma, Jaca Book, Milano 2013; H.G.
WEHRENS, Rom. Die christlichen Sakralbauten vom 4. Bis zum 9. Jahrhundert, Herder, Freiburg 2016; J.M.
SPIESER, «The Representation of Christ in the Apses of early Christian Churches», in Gesta 37 (1998) 63-
73.

54



Per questi mosaicisti ci sono, dunque, due modi eminenti di partecipare all’unico sacrificio di
Cristo: dare la vita, come il martire, o costruire la chiesa, come i prelati costruttori. 1l secondo modo,
costruire materialmente la chiesa, ha sicuramente anche un significato figurato: ‘“costruire la
Chiesa”. E prima di tutto I’edificazione della Chiesa come comunitd che ¢ assimilata alla
testimonianza del martirio. Questa funzione “edificatoria ed edificante” del pastore include, pero,
anche I’edificazione materiale del corpo di fabbrica. L’edificio materiale diventa simbolo e
sineddoche di quell’operare attraverso il quale il “pastore offre la propria vita per le pecore”, anche
in modo non cruento. Come vedevamo nei racconti biblici della costruzione del tempio salomonico,
il rapporto fra costruire un edificio sacro e costruire una comunitd non e solo allegorico o
metaforico, ma il cantiere edilizio e il Realsymbol del cantiere umano. A questo riguardo e
commovente la testimonianza di Antoni Gaudi:

(...) I’architetto € un governante, nel senso piu nobile del termine: non trova la costruzione gia

fatta, ma ¢ lui che la realizza. Per questo i grandi governanti sono stati chiamati “costruttori di
23285

popoli”*®.

Costruire un tempio, che e anche costruire un popolo, € una martyria, una testimonianza di vita e,
percio, una partecipazione alla liturgia del sacrificio di Cristo. Il valore liturgico-sacrificale del
processo costruttivo ¢ particolarmente messo in evidenza nel racconto che I’abate Suger ci fornisce
sulla costruzione della nuova basilica di Saint-Denis. Siamo intorno al 1140 ed é ancora una volta il
sacrificio di un martire (San Dionigi, primo martire di Parigi) che si vuole ampliare a “tempio
santificante”. Nel testo di Suger, la costruzione dell’edificio materiale ¢ costantemente riportata
all’edificazione spirituale della comunita. A conclusione dell’opera, 1’abate cita come cifra di tutto il
lavoro compiuto il noto passo pseudo-paolino:

Cosi dungue voi non siete piu stranieri né ospiti, ma siete concittadini dei santi e familiari di
Dio, edificati sopra il fondamento degli apostoli e dei profeti, e avendo come pietra angolare lo
stesso Cristo Gesu. In lui ogni costruzione cresce ben ordinata per essere tempio santo nel
Signore; in lui anche voi insieme con gli altri venite edificati per diventare dimora di Dio per
mezzo dello Spirito” (Ef 2,19-22).

E Suger conclude:
In Lui anche noi ci applichiamo a fare una costruzione materiale piu alta e adeguata perché

siamo stati istruiti per essere noi stessi spiritualmente edificati insieme come dimora di Dio nello
Spirito Santo?.

285 A. GAUDI, Idee per [’architettura. Scritti e pensieri raccolti dagli allievi (a cura di |. PUIG-
BoADA), Jaca Book, Milano 1995, 182, nota 202. Questa assimilazione fra uomo di governo e architetto
permette a Gaudi di proseguire il suo ragionamento con una vera e propria “spiritualita dell’architetto” che
rivela in filigrana una “spiritualita dell’uomo politico”. Egli scrive: «L’architetto deve saper approfittare di
quello che “sanno fare” e di quello che “possono fare” gli operai. Deve sfruttare le qualitd dominanti di
ciascuno. In altre parole, deve saper integrare, sommare tutti gli sforzi e coadiuvarli; cosi ciascuno lavora con
piacere e con la sicurezza che da la fiducia assoluta nell’organizzatore. Bisogna ricordare, inoltre, che
nessuno € inutile, chiunque serve (anche se non tutti hanno le medesime capacita); il problema sta nel capire
a cosa serve ciascuno (...)», Ibidem, 182, nota 201.

286 SUGER, Ecrit sur la consécration de Saint-Denis, 9, 33: «In quo et nos quanto altius, quanto
aptius materialiter edificare instamus, tanto per nos ipsos spiritualiter coedificari in habitaculum Dei in
Spiritu Sancto edocemur».

55



E I’intero processo della costruzione ad essere continuamente scandito da Suger mediante termini
che richiamano la liturgia e il sacrificio®’. La narrazione non pud non ricordare la costruzione del
tempio di Salomone in 1Re 5. Per I’abate francese, pero, ¢ lo Spirito che viene descritto quale vero
“liturgo” dell’opera. La Sua “unzione” garantisce lo svolgersi dei lavori in ogni dettaglio?8.
L’insieme del cantiere ¢ un vero e proprio “sacrificio non cruento”, sulla scia del sacrificio dei
martiri, “a lode e gloria del Signore Gesu”?®. Sempre in Suger, troviamo un accenno al valore
testimoniale dell’opera sacra, sulla stessa lunghezza d’onda del valore testimoniale della morte del

martire. Sulle porte centrali della facciata principale, I’abate costruttore fece incidere:

PORTARUM QUISQUIS ATTOLLERE QUERIS HONOREM / AURUM NEC SUMPTIS
OPERIS MIRARE LABOREM*®,

E cio¢: “Chiunque tu sia, se desideri esaltare I’onore delle porte, non 1’oro né il costo ma il lavoro
devi ammirare”. L’evidenziazione dello sforzo comune (labor) come vero e propria “testimonianza”
non pud non richiamare il “cuore generoso” di cui abbiamo parlato quale motore e fulcro della
dimensione sacrificale nella costruzione del santuario di Mosé. A Saint-Denis e proprio
I’ammirazione del lavoro compiuto, cio¢ dello sforzo messo in cantiere, che, stando alla finale della
stessa iscrizione di Suger, deve illuminare gli spiriti, affinché vadano attraverso le vere luci verso la
vera luce dove Cristo ¢ la vera porta®,

In altre parole, ’opera d’arte sacra consegna alla vista, in un sol attimo, tutta una storia di
faticosa elaborazione compiuta come offerta a Dio, nello Spirito. E perché I’opera ¢ sublime che
essa ¢ capace di richiamare 1’osservatore al valore del sacrificio compiuto da chi I’ha realizzata.
L’opera d’arte regala una fruizione sincronica di una “diacronia sacrificale” che ¢ un processo
divino e umano allo stesso tempo. Siamo vicini alla teologia del “memoriale” che gia caratterizzava
il tempio di Gerusalemme. Percio, lo stesso Suger cita pit volte Salomone come modello umano del
proprio agire?®?. Come chi guarda il tempio di Gerusalemme & messo alla presenza della storia della
fedelta di Dio verso il popolo di Israele, cosi chi guarda la basilica di Saint-Denis & messo alla
presenza di una storia divino-umana, ossia alla presenza di Cristo.

Come spiega Bonaccorso, questo “tempo che diventa spazio” nella costruzione del tempio, ha
una valenza puramente cristologica, cio¢ dice il “Cristo totale:

La storia dell’architettura liturgica ha qui il suo fondamento: nel corpo, di Cristo e della

comunita cristiana, come luogo dell’intreccio indistricabile tra spazio e tempo?%.

287 Cf., fra gli altri episodi, quello della posa della prima pietra, Ibidem, 7, 29.

288 Cf. Ibidem, 7, 27: «Dictante Spiritu Sancto cujus unctio de omnibus docet».

289 Cf. Ibidem, 5, 21.

290 ID., L oeuvre administrative, |1, 3, (a cura di F. GASPARRI), Les Belles Lettres, Paris 2008,
116.

291 Ibidem.

292 Cf. ID., Ecrit sur la consécration de Saint-Denis, 3, 13.

293 G. BONACCORSO, L ‘estetica del rito, 121.

56



In fondo, ¢ possibile ammettere che I’opera d’arte ¢ - lo direbbe Florenskji dell’icona - “cornice
di un incontro”, non tanto perché offre un’esperienza estetica o perché rappresenta “mimeticamente”
Dio, ma perché ¢ un “sacrificio” compiuto dall’artista. Nella sua opera, 1’artista si consuma, si
consegna, si espone. Quando quest’“opera” ¢ fatta “nello Spirito” essa “rende presente” Cristo
stesso, analogamente a quel che succede con il martire. La bellezza nell’arte ¢, dunque, 1’'unzione
che lo Spirito Santo effonde su un’opera sacrificale, sul dono di sé. Percio, la Bellezza ¢ Cristo.

Toccante a tal riguardo € un sonetto di Michelangelo dove il fuoco della sua passione € descritto
come strumento della sua arte e, al tempo stesso, come emblema della sua aspirazione al cielo:

Sol pur col foco il fabbro il ferro stende
al concetto suo caro e bel lavoro,
né senza foco alcuno artista 1’oro
al sommo grado suo raffina e rende;
né I’unica fenice sé riprende
se non prim’arsa; ond’io, s’ardendo moro,
spero piu chiar resurger tra coloro
che morte accresce ¢ ’1 tempo non offende.
Del foco, di ch’i’ parlo, ho gran ventura
¢’ancor per rinnovarmi abbi in me loco,
sendo gia quasi nel numer de’ morti.
O ver, s’al cielo ascende per natura,
al suo elemento, € ch’io converso in foco
sie, come fie che seco non mi porti?2%

E difficile determinare in questi versi se il «foco» di cui parla Michelangelo sia un fuoco di
desiderio erotico, come spesso lo & nelle sue Rime, o sia piuttosto un tormento piu profondo e
generale che potremmo chiamare “mal d’essere” dell’artista e che comprende anche la sua
inquietudine spirituale, altrove ampiamente documentata. In ogni caso, in questi versi, pur senza
usare il vocabolo “sacrificio”, Michelangelo descrive esattamente la dinamica sacrificale che plasma
il manufatto artistico e unisce cielo e terra consumando I’artista. Tale descrizione avviene attraverso
il tema del fuoco, che ¢ proprio 1’elemento distintivo del sacrificio.

Parafrasando Michelangelo, diremmo che il fuoco materiale con cui si realizza tecnicamente
I’opera d’arte ¢ la metafora del “fuoco interiore” che fa di se stesso un’unione fra cielo e terra. Se
I’artista compie un sacrificio realizzando l’opera d’arte, I’opera d’arte “rende-sacra” la vita
dell’artista, cioe compie un “sacrificio” nella vita stessa dell’artista. Siamo in consonanza con la
dinamica del sacrificio antico, sia pagano che ebraico, dove a esser “reso-sacro” nel sacrificare la
vittima ¢ il “sacrificante”. Per Michelangelo, cido che ¢ “martellato al fuoco” come opera d’arte,

294 MICHELANGELO BUONARROTI, Rime, 62.

57



mentre egli realizza 1’opera, ¢ la sua stessa persona®®. Se accettiamo il carattere ambivalente del suo
“fuoco interiore”, il ruolo dell’arte si fa in lui ancor piu calzante con la dinamica del sacrificio. E
I’arte che permette a Michelangelo di “render sacro” se stesso in una “trasfigurazione” dei suoi
desideri?®. Lui stesso confessa di non poter rappresentare che se stesso in quella pietra di cui &
fatto:

29 Ad esplicitare ulteriormente questa “pericoresi” tra sacrificante e sacrificato o tra artista e la

sua opera, abbiamo un altro sonetto di Michelangelo:

Si amico al freddo sasso ¢ ’l foco interno
che, di quel tratto, se lo circumscrive,
che I’arda e spezzi, in qualche modo vive,
legando con sé gli altri in loco etterno.

E se ’n fornace dura, istate € verno
vince, € 'n piu pregio che prima s’ascrive,
come purgata infra ’altre alte e dive
alma nel ciel tornasse da I’inferno.

Cosi tratto di me, se mi dissolve
il foco, che m’¢ dentro occulto gioco,
arso e po’ spento aver piu vita posso.

Dunche, s’1’ vivo, fatto fummo e polve,
etterno ben saro, s’induro al foco;
da tale oro e non ferro son percosso.

Ibidem, 63. In un altro celebre sonetto (Ibidem, 87), Michelangelo esplicita il significato spirituale di questo
fuoco e lo assimila allo Spirito Santo che egli invoca come «preditto lume a noi venturo» a fin «ch’io arda il cor
senz’alcun dubbio, e Te sol sentay.

29 In questo, il Buonarrotti ha potuto essere influenzato dal neoplatonismo cristiano di Marsilio

Ficino, come ha ipotizzato T. VERDON, Michelangelo teologo, Ancora, Milano 2005, 161ss. Emblematico, a
guesto riguardo, sarebbe il sonetto sulla Bellezza:

Per fido esemplo alla mia vocazione
nel parto mi fu data la bellezza,
che d’ambo I’arti m’¢ lucerna e specchio.

S’altro si pensa, ¢ falsa opinione.
Questo sol I’occhio porta a quella altezza
c’a pingere e scolpir qui m’apparecchio.

S’e’ giudizi temerari e sciocchi
al senso tiran la belta, che muove
e porta al cielo ogni intelletto sano,
dal mortale al divin non vanno gli occhi
infermi, e fermi sempre pur l1a d’ove
ascender senza grazia € pensier vano.

58



S’egli ¢ che 'n dura pietra alcun somigli
talor I’immagin d’ogni altri a se stesso,
squalido e smorto spesso
il fo, com’i’ son fatto da costei.

E par ch’esempro pigli
ognor da me, ch’i’ penso di far lei.

Ben la pietra potrei,
per I’aspra suo durezza,
in ch’io I’esempro, dir ¢’a lei s’assembra;
del resto non saprei,
mentre mi strugge e sprezza,
altro sculpir che le mie afflitte membra.

Ma se I’arte rimembra
agli anni la belta per durare ella,
fara me lieto, ond’io le’ fard bella?®’.

Michelangelo porta all’estremo la dinamica che ha attraversato la nostra ricerca. Creare ¢
consegnarsi. Nella sua opera, I’artista “si sacrifica”. Come dicevamo nelle analisi sul tempio e
I’idolatria in Israele, la questione non é se consegnarsi 0 non consegnarsi, quanto piuttosto a chi ci si
consegna. In parole piu semplici: se I’arte ¢ sacrificio - t*rimah dicevamo -, puo essere sacrificio a
Dio o t*imah agli idoli, cioé puo essere se stessa un idolo (cf. Is 40,19).

Anche I’arte “a tema cristiano” pud diventar sottilmente un’idolatria di se stessa®%®, Si tratta di un
pericolo al quale la tradizione artistica dell’Occidente si ¢ esposta sempre di piu a partire dal
Rinascimento. La finale del sonetto di Michelangelo appena citato e significativa al riguardo. Lui
stesso confessera alla fine della sua vita di aver fatto dell’arte il suo «idol e monarca»?®®. Questa
stessa confessione mostra una consapevolezza che assomiglia piu a un ‘“costante combattimento
spirituale” che a una acritica capitolazione all’idolatria. Come nell’Esodo, quando I’opera d’arte (il
santuario) nacque con la seconda discesa di Mos¢ dal monte, cio¢ dopo 1’episodio del vitello d’oro.
Il santuario celebra un’alleanza che gia mette in conto il tradimento, per superarlo e trasfigurarlo.
L’arte, come abbiamo detto, ¢ veramente il “riverbero” performativo di una alleanza che gia in s¢ ¢
perennemente nuova. L’Oriente cristiano, invece, ha costruito delle solide “dighe” per provare a
contenere la tentazione dell’idolatria solipsistica: 1’'umile anonimato dell’iconografo, la sua ascesi, i
canoni rigidi dei modelli e la loro ecclesialita. Rachiteanu sintetizza cosi:

(...) iconografo deve percorrere un cammino di ascesi, di digiuno dei sensi e di rinuncia a tutto
ci0 che corrisponde a una sua visione individuale®®.

MICHELANGELO BUONARROTI, Rime, 164.
27 Ibidem, 242.

298 Strepitose sono, a questo riguardo, le parole di Marcel Proust nella sua spietata critica a

Ruskin. Cf. M. PROUST, Ecrits sur ’art (a cura di J. PICON), Flammarion, Paris 1999, 166ss.
299 Cf. MICHELANGELO BUONARROTI, Rime, 285.
300 E. RACHITEANU, Licona. Sentiero tra visibile e invisibile, Polistampa, Firenze 2005, 103.

59



Solo in questo modo la chokmah donata a lIsraele per costruire il santuario non sara usata per il
vitello d’oro ma per partecipare all’opera del Creatore, anzi, per portarla a compimento. Rachiteanu
prosegue:

L’azione creatrice dell’uomo ¢ una partecipazione all’opera del Creatore. Dio infatti crea non
soltanto per creare, ma per santificare, divinizzare cio che ha creato®,

L’arte dell’icona bizantina ¢ una ‘“santificazione della materia” e, dunque, si iscrive nella
tradizione di quell’arte che “rende-sacro” il mondo e che abbiamo interpretato come “sacrificio”. In
questo senso 1’icona ¢ la degna erede del mosaico absidale di San Clemente di cui dicevamo prima.
Pensare all’icona come “sacrificio” significa spesso sottolineare 1’ascesi personale dell’iconografo.
Ma il punto nevralgico per cui I’icona orientale costituisce da alcuni secoli ormai un monito
provocatorio all’arte occidentale ¢ soprattutto il suo carattere non individualistico. In un certo senso,
la sua stessa realizzazione e fruizione ¢ “liturgia” perché ¢ “opera del popolo” (leitourgia).
Potremmo dire che I’arte dell’icona ¢ “sacrificio” o, meglio, “partecipazione e rivelazione dell’unico
sacrificio di Cristo”, perché ¢ ecclesiale.

3.3.3 L arte come sacrificio della Chiesa

L’arte cristiana ¢ sempre stata un’arte per la comunita e dalla comunita. Percid essa puo essere
“sacrificio” solo se ¢ un sacrificio a cui prende parte 1’intera comunita. Essa puo “dire Cristo” solo
se il corpo di Cristo ¢ formato dalla moltitudine dei fedeli. L’arte cristiana ¢ “sacrificio” (a Dio e
non agli idoli) solo se ¢ “liturgia”, cio¢ “opera del popolo”. Questo implica alcune caratteristiche
che Eusebio di Cesarea pone in rilievo nel suo “panegirico al vescovo Paolino” riportato alla fine del
suo opus magnum. Per la Historia Ecclesiastica, la prima caratteristica dell’arte della Chiesa ¢ di
essere un “trofeo” della Risurrezione di Cristo. L’arte, per essere ecclesiale, deve esprimere cio che
ri-unisce la Chiesa, cio che “fa la Chiesa”. Cio¢, in prima battuta, I’annuncio del mattino di Pasqua,
il kerygma della Risurrezione. Fin dagli affreschi delle catacombe, ’arte cristiana annuncia la
Risurrezione. Eusebio lo dice con efficacissima allegoria:

(...) un re cosi potente che, dopo la sua morte, dirige il suo esercito ¢ innalza trofei contro i
i 1302
nemicir--=.

L’allegoria prosegue con I’esemplificazione dei segni di vittoria del “re”, finché il
lettore/ascoltatore non si sente dire che il tempio stesso dove si trova - in quel caso, la cattedrale di
Tiro - € uno di quelli. I trofei (tropaia) nel mondo antico sono quei segni militari che annunciano la
vittoria del sovrano e che estendono la sua signoria sul territorio dove sono “piantati”®®, Si tratta,
dunque, di un segno che annuncia e, al tempo stesso, mette sotto la signoria di quel che annuncia. E
un messaggio “performativo”. Paragonare 1’edificio ecclesiale a un “trofeo” ¢ farne un “segno
efficace” della Risurrezione. Chi si trova all’interno dell’edificio €, in un certo senso, sotto la
signoria del Risorto. Siamo vicini a quel che la teologia cattolica definisce “sacramentale”. L’arte
cristiana che annuncia la Risurrezione & un sacramentale®®.

801 Ibidem.
802 EuseBIO DI CESAREA, Historia Ecclesiastica X,4,20.
303 Cf. H. G. LIDDLE — R. SCOTT, voce “t romaov”.

304 Congar non teme di usare 1’espressione «comme les sacrements du corps ecclesial du

Christ», cf. Y. CONGAR, Le mystére du temple, 173.
60



Nello stesso paragrafo e nella stessa enumerazione allegorica, Eusebio usa anche la parola
anathémata. Perché le opere realizzate dal “re morto e vittorioso” sono anche delle “offerte”.
Anathema ¢ termine greco incontrato nella prima parte di questo saggio e significa I’offerta fatta agli
dei sotto forma di un manufatto artistico. Gli anathémata - nel testo alla pari dei kosmémata, cioe gli
“ornamenti” - possono essere le decorazioni all’interno della cattedrale di Tiro. Il carattere allusivo e
allegorico del testo, pero, lascia immaginare 1’edificio intero quale anathema, cioé offerta a Dio.
Offerta fatta dal re morto e risorto, ossia da Cristo. Si scorge cosi un’ulteriore caratteristica dell’arte
cristiana. Eusebio descrive I’edificio e la sua ornamentazione non solo come “trofeo della
Risurrezione”, ma come offerta fatta da Cristo al Padre. In altre parole: ’arte cristiana ¢, in fin dei
conti, realizzata da Cristo stesso e si rivolge al Padre.

L’arte cristiana assume cosi lo stesso movimento del Logos, di cui Gv 1,1 dice che era pros ton
thedn, “verso Dio”, nel senso non solo di “presso il Padre” ma anche (e soprattutto?) di “rivolto al
Padre”. Detta cosi, I’arte cristiana farebbe parte della logiké latreia di Rm 12,1. L’arte ¢ “culto
secondo il L6gos”. O meglio: segno efficace del LOogos risorto che, rivolgendosi al Padre, porta tutto
con sé verso il Padre. E questo segno efficace ¢ cio che 'uomo ¢ chiamato ad essere. Pertanto, I’arte
¢ I’emblema stessa della vocazione dell’uomo.

L’arte cristiana dice come il Figlio consacra il mondo al Padre; anzi, dice che la risurrezione €
quel processo di consegna di tutto il creato al Padre. Percio si compie nello Spirito. Come dicevamo
sopra, la costruzione delle chiese (o delle immagini sacre) esprime la risurrezione del martire in
“corpo spirituale” e, al tempo stesso, la trasfigurazione del creato, della materia (pietre, pigmenti,
ecc.) di cui ¢ fatta ’opera d’arte. La risurrezione finale del martire coincide con la trasfigurazione
della materia di cui ’arte ¢ “segno efficace”. L’arte cristiana ¢, al tempo stesso, “trinitaria”, perché
esprime un movimento del Figlio verso il Padre attraverso tutta la creazione nello Spirito3®, ed
“escatologica”, perché ¢ I’anticipazione di questa definitiva consegna e trasfigurazione. Eusebio
concludera il grande panegirico dedicato al vescovo Paolino, ricostruttore della cattedrale di Tiro,
con una densa sintesi teologica:

Tale & il grande tempio che in tutta la terra abitata che sta sotto il sole, il Verbo ha costruito, il
grande demiurgo dell’universo, dopo aver formato sulla terra questa immagine intellegibile delle
volte celesti dell’al di 1a, di modo che in lui sia onorato e riverito il Padre, per mezzo della
creazione intera e degli esseri viventi e ragionevoli che sono sulla terra3®.

L’arte ¢ uno sguardo sulla liturgia celeste, uno sguardo efficace, che unisce cielo e terra; uno
sguardo consegnato ad altri sguardi, che trasforma la materia e, cosi facendo, inizia a trasformare gli
sguardi altrui. E interessante notare che Eusebio di Cesarea, nello stesso testo, descrive il vescovo-
architetto come colui:

(...) che guarda verso il primo Maestro con gli occhi puri dell’intelligenza®"’.
Secondo Eusebio, I’artista, 1’architetto:

(...) esegue tutto cio che vede fare al Maestro, utilizzando le Sue azioni come modelli e
archetipi, e riproducendole in immagini, con la maggiore rassomiglianza possibile®®.

305 La Sogitha conclude con il verso: «Che la sublime Trinita che dette la forza a coloro che lo
costruirono, possa custodirci da ogni male e liberarci dal dolore».

306 Ibidem, 609.
807 Ibidem, 25.

61



Tale contemplazione del Cristo, dalla quale sgorga I’opera d’arte, ¢ preceduta nel testo di
Eusebio dalla contemplazione compiuta da Cristo stesso nei confronti del Padre:

(...) cio che vede fare al Padre suo, il Figlio lo fa similmente3®.

Il testo pone cosi una continuita “discendente” fra il rapporto Padre-Cristo e il rapporto Cristo-
artista. Quasi a riecheggiare la parola di Gesu nel Vangelo di Giovanni:

Come il Padre ha mandato me, io mando voi (Gv 20,21).

Per Eusebio, il Figlio ¢ il “primo Maestro”, vale a dire il primo “artista”, e la sua arte ¢ la sua
stessa vita, la quale rivela il Padre. Fra le righe, Eusebio ci ripropone la teologia del “santuario”, che
nel libro dell’Esodo funge da Realsymbol della propria vita. Cristo ¢ 1’artista di quel Santuario che ¢
Lui stesso. La vita di Cristo ¢ ’opera d’arte assoluta, poiché ¢ visibilita del Padre e puro dono al
Padre. In modo analogo - bisognerebbe dire “omotetico” -, I’artista crea giacché contempla Cristo.

L’arte cristiana ¢ definita come una contemplazione consegnata allo sguardo altrui. L’impianto
teologico di Eusebio ¢ un’interessante convergenza fra due tradizioni che spesso i Padri hanno
saputo armonizzare. La prima, € la concezione veterotestamentaria del “modello celeste del tempio”
che Mose ha contemplato sul Sinai e che dovra riprodurre sulla terra (cf. Es 25,9.40). 1l vescovo-
architetto Paolino di Tiro & paragonabile, dunque, a Mose: colui che ha potuto contemplare il
modello celeste della “Dimora” che, per i Padri, ¢ Cristo stesso. La preghiera di Paolino, il suo
fissare gli occhi sul Cristo, & sorgente di ogni arte. E perché contempla Cristo che Paolino pud
diventare tal quale a Mose, costruttore del Santuario. Il testo continua, infatti, citando ’episodio di
Besaleel (cf. Es 31 e 35). Cosi come il Santuario costruito ai piedi del Sinai fu un “Sinai itinerante”
per permettere ad altri di fare un’esperienza simile a quella di Mose, cosi la cattedrale di Tiro
diventa il modo in cui il vescovo-architetto condivide la sua esperienza con il suo popolo. Essa €
quel nuovo “Sinai” da dove ognuno puo contemplare la “Dimora in cielo”, che ¢ Cristo.

La seconda tradizione di cui Eusebio é debitore, e quella neo-platonica. Se per Platone ’arte €
una “imitazione dell’apparenza” e dunque & «tre volte distante dalla veritan3!°, la tradizione
aristotelica®!! prima e quella neo-platonica poi ridonano all’arte tutta la sua dignita, ammettendo che
essa nasce dalla contemplazione delle essenze®'?. Intorno al 600, nel poema per la consacrazione

308 Ibidem.
309 Ibidem.
310 PLATONE, Repubblica, X,7. Percid Platone conclude: «La pittura, e in generale I’arte

imitativa, realizza la sua opera ben lungi dalla verita, ha uno stretto rapporto di familiarita e amicizia con cio
che in noi ¢ lontano dall’intelletto e non si prefigge alcuno scopo sano e veritiero», Ibidem 12.

sl Cf. ARISTOTELE, Poetica 1460b.

312 Interessante € il ragionamento di Plotino: «Pertanto prendiamo ad esempio due blocchi di
pietra posti 1’'uno accanto all’altro: il primo allo stato grezzo e privo di lavorazione, il secondo gia
sottomesso all’arte e trasformato nella statua di un dio o di un uomo, di un dio come una Grazia o una Musa,
oppure di un dio non qualsiasi, ma come 1’arte ha saputo farlo radunando tutti i tratti della bellezza; bella
potra apparire la pietra che é stata condotta dall’arte alla bellezza della forma, ¢ sara tale non grazie al suo
esser pietra — poiché altrimenti anche 1’altra sarebbe ugualmente bella, bensi grazie alla forma che I’arte le ha
infuso. Certo la materia non possedeva questa forma, ma essa esisteva in chi la pensava anche prima di
raggiungere la pietra; ed esisteva d’altra parte nella mente dell’artefice, non perché egli fosse dotato di occhi

62



della cattedrale di Edessa, la Divinita “che risiede nel tempio santo” viene chiamata “Essenza”3'3,

Nel testo di Eusebio, le “essenze” diventano “le azioni di Cristo” che 1’architetto “usa come
archetipi e paradigmi” e trasforma in “icone™®. L’arte cristiana ¢, dunque, la visibilita sincronica
della diacronica “storia di salvezza” che, in definitiva, ¢ Cristo. Gia il tempio di Gerusalemme era la
visione sincronica che faceva far memoria e “vedere Dio diacronicamente™.

La concezione dell’arte cristiana, come frutto della contemplazione dell’artista, ¢ piu volte
attestata nella storia della Chiesa. Basta adesso citare due esempi. Il primo, ¢ il “Portico della
Gloria” a Santiago di Compostela. Dietro al trumeau, ma come parte di esso, si osserva una figura
inginocchiata che da le spalle al monumento e guarda all’interno della cattedrale in direzione
dell’altare. La piu antica tradizione locale ci vede il maestro Matteo, artefice del famoso portale, che
avrebbe cosi “firmato la sua opera” immortalando il suo atteggiamento orante. L’intero portico
viene in questo modo colto come il frutto della contemplazione dell’artista, un frutto che appare
“alle sue spalle”, a beneficio del pellegrino. E la preghiera di maestro Matteo resa pietra, consegnata
alle generazioni®®,

Il secondo esempio e piu recente e meno documentato. Etsuro Sotoo, architetto e scultore alla
Sagrada Familia di Barcellona, in una conversazione autobiografica, ricordava:

(...) mentre guardavo Gaudi non trovavo ispirazione, ma quando ho iniziato a guardare dove
guardava Gaudi allora ho finalmente trovato ispirazione®®.

Eppure per Eusebio, la contemplazione dell’artista non ¢ affatto un’esperienza individuale. Essa ¢
inseparabile dal sacrificio compiuto dall’intera comunita. Contemplazione e sacrificio ecclesiale
sono come le due facce della stessa medaglia che definiscono I’arte cristiana. Infatti, nel testo di
Eusebio, esse si trovano in una sorprendente continuita anche sintattica, ovvero nella stessa frase.
L’autore inizia affermando che Paolino:

(...) porta nella sua anima 1’immagine di tutto il Cristo, Verbo, Sapienza, Luce®!’.

Con questo periodo, Eusebio sintetizza e riprende quanto detto prima sulla contemplazione. Lo fa
perd utilizzando un verbo alquanto raro: agalmatoforéo. Lo abbiamo tradotto con “portare

o di mani, ma in quanto partecipava dell’arte», PLOTINO, Enneadi, V, 8.1. Il filosofo spiega piu tardi, in
polemica con il disprezzo di Platone verso 1’arte: «Se qualcuno disprezza le arti in quanto creano imitando la
natura, occorre innanzitutto dire che anche la natura imita qualcos’altro. E poi necessario sapere che le arti
non imitano semplicemente cio che si vede, ma risalgono dai principi razionali da cui deriva la natura; e
inoltre creano da sé molte cose e completano cio che per qualche aspetto e manchevole, possedendo la
bellezza. Cosi anche Fidia cred Giove, senza seguire alcun modello sensibile, ma cogliendolo quale sarebbe
stato, se avesse voluto apparirci alla vista», Ibidem.

313 Cf. Sogitha, 1.

314 Cf. EUSEBIO DI CESAREA, Historia Ecclesiastica X,4,25.

815 Cf. F. CARBO ALONSO, El portico de la Gloria. Misterio y sentido, Encuentro, Madrid
2012, 112ss.

316 Conversazione con un gruppo di studenti nell’ Aprile del 2009.

817 EusEBIO DI CESAREA, Historia Ecclesiastica X,4,26.

63



I’immagine”, e si usa per dire “rappresentarsi”, “avere in mente”>!8, Di fatto, il verbo contiene la
radice agalma, vocabolo che abbiamo abbondantemente commentato all’inizio ¢ che, nel
paganesimo greco, designa la statua votiva offerta agli dei. E probabile che Eusebio usi questo verbo
senza I’intenzione di giocare sull’etimo. Ma noi possiamo seguire la coincidenza dell’etimologia per
sottolineare il filo diretto fra la contemplazione e il concepimento di un’opera d’arte. Paolino,
contemplando il Cristo, lo “concepisce” gia come “rappresentazione”: come “rappresentazione” del
Padre - “Egli ¢ immagine del Dio invisibile”, recita Col 1,15 -, ma anche come la rappresentazione
di cio che lui stesso realizzera materialmente costruendo la cattedrale di Tiro. Ed e in questo preciso
punto, grammaticalmente nella stessa frase, che Eusebio introduce la dimensione comunitaria e
sacrificale, la sola a rendere possibile il compimento di questa “contemplazione”, vale a dire la
realizzazione materiale di quell ‘agalma di Cristo che ¢ I’edificio ecclesiale. Eusebio, infatti, allarga
improvvisamente I’orizzonte della sua frase e, da un inizio personale e interiore, si apre ad
affermare:

E impossibile dire con che grandezza d’animo, con che mano generosa e inesauribile di
risorse, con che magnanimita nelle offerte che gli avete fatto, avete gareggiato di zelo con
lui per non essere lasciati indietro®®,

Questa ¢ la “chiave di volta” della teologia dell’arte cristiana. La “contemplazione” di Paolino
non ¢ rimasta nell’iperuranio delle “essenze”, ¢ nemmeno nella solitudine di una realizzazione
individuale, ma si ¢ materializzata ¢ resa visibile grazie al sacrificio dell’intera comunita, quella
comunita che adesso sta ascoltando il panegirico e che é ringraziata insieme al suo vescovo. Questa
¢ la cifra che contraddistingue I’arte della grande tradizione della Chiesa, e che la collega
direttamente a quel che consideravamo parlando di Filone circa la costruzione del tempio. E il
motivo per cui nel primo millennio - e spesso anche oltre - le grandi opere dell’arte cristiana non
sono firmate da un artista individuale: esse sono piuttosto I’opera del popolo, laoii ourgéia®?,
“liturgia”.

E questo immenso sacrificio comunitario che unisce il popolo con il sacrificio di Cristo, anzi con
quel sacrificio che é Cristo. La comunita cristiana dice Cristo nella propria arte non tanto o non solo
per la forma ricevuta dalla contemplazione dell’artista, ma prima di tutto per il dono di sé€ espresso
nella materialita dell’opera d’arte. Anzi, contemplazione della forma e sacrificio con cui il popolo
porta a Dio tutto il creato, sono uno stesso movimento dello Spirito. Architetto e popolo “gareggiano
di zelo” nel donarsi e questa ¢ la loro comunione con Cristo. Questo ¢ il labor che Suger invitava ad
ammirare ¢ che porta alla Luce. L’artista individuale della tradizione occidentale moderna puo
consegnare se stesso nella propria opera, ma solo un sacrificio comune della Chiesa rende quell’arte
“segno del compimento”, come ripete Eusebio all’inizio del Libro X. Solo questa ¢ I’arte
“escatologica”. Solo cosi ’arte ¢ “porta del cielo”.

Con questa sottolineatura, Eusebio pone la costruzione dell’edificio cristiano in continuita con
quanto avevano fatto i costruttori dell’AT: Besaliele, Salomone, Zorobabele. Anch’essi - lo
dicevamo - hanno costruito “I’opera del popolo”, hanno edificato guidando il sacrificio del “popolo
di sacerdoti”®?!, Come ha dimostrato Robert Ousterhout, la continuita simbolica e teologica fra il

318 Cf. H.G. LIDDLE - R. ScoTT, Greek — English Lexicon, voce «agalmatoforéo», ad locum.
319 EUSEBIO DI CESAREA, Historia Ecclesiastica X,4,26.
320 Cf. P. CHANTRAINE, Dictionnaire éthymologique de la langue grecque, Kliecksieck, Paris

1999, voce “ergon”, ad locum.

821 Come ricorda Congar, il popolo ebraico e poi la Chiesa sono “sacerdotali” non tanto nei

singoli individui ma eminentemente proprio come popolo. Cf. Y. CONGAR, Le mystere du temple, 168.
64



tempio gerosolimitano e le prime basiliche cristiane € molto pit profonda di quanto si & spesso detto
nel passato??. Anche la Sogitha (per la cattedrale di Edessa) e la Mistagogia di Massimo il
Confessore (per Santa Sofia di Costantinopoli) si pongono in continuita con la Bét Hammikdash di
Gerusalemme. Sono opere inconcepibili senza la piena partecipazione del popolo di cui sono cifra e
“sacrificio”, pietra consacrata, “Cristo”.

A questo punto della nostra ricerca meriterebbe un capitolo a se stante la modalita in cui questa

partecipazione del popolo all’”edificazione della chiesa” ¢ andata sempre piu sviluppandosi alla fine
del Medio Evo, in particolare a nord delle Alpi. La prassi di raccolta di fondi per la costruzione
delle grandi cattedrali, che di solito viene trattato nella storiografia attuale solo in funzione del suo
esito clamoroso nella rivolta di Lutero®?®, pud certamente essere letta come una “perversione” della
teologia della penitenza e del perdono, ma nel suo nucleo originale coincide con le piu profonde
intuizioni che abbiamo messo in evidenza nella nostra ricerca: la costruzione del tempio (anche
cristiano) ¢ un “sacrificio” di tutto il popolo nel senso di “partecipazione all’unico sacrificio di
Cristo”, ed ¢ per questo una trasfigurazione del peccato in “porta del cielo”. Ben prima della
campagna di indulgenze che Albrecht von Brandenburg ottenne da Leone X in favore dei banchieri
Fugger e che era intitolata “in favore della costruzione della basilica di San Pietro a Roma”, la
prassi di associare 1’indulgenza al contributo economico nella costruzione di una cattedrale era
largamente attestato e pacifico in ampie aree della cristianita®**. Se il suo abuso dettato da interessi
politico-economici e certamente scandaloso, forse la sua teologia aspetta ancora una serena
rivalutazione.

3.3.4 La sintesi di Gaudi

C’¢ un architetto che ha sentito ancora piu profondamente I’imprescindibilita del sacrificio del
popolo perché I’arte sia una partecipazione al sacrificio di Cristo: Antoni Gaudi y Cornet. Da
studente di architettura a Barcellona aveva vissuto nel popolare quartiere del Born, dove si ergeva la
basilica di Santa Maria del Mar. Secondo la tradizione popolare, il capolavoro del gotico
fiammeggiante catalano fu costruito dalla gente del quartiere, formata da scaricatori di porto e
artigiani, raffigurati ancora oggi in vari luoghi dell’edificio?. Il giovane Gaudi, non ancora
pienamente immerso nella spiritualita cristiana, fu profondamente colpito da questo esempio e gia
allora affermo che una cattedrale non poteva essere che costruita dal popolo®?®.

322 Cf. R. OusTERHOUT, «New Temples and New Solomons: The Rhetoric of Byzantine
Architecture», in P. MAGDALINO — R. NELSON (edd.), The Old Testament in Byzantium, Dumbarton Oaks,
Washington (DC) 2010, 223-254.

323 Cf. L. FELICI, La riforma protestante nell ’Europa del Cinquecento, Carocci, Roma 2016; e
R. H. BAINTON, Martin Lutero, Einaudi, Torino 2013.

324 Cf. J.-P. CUVILLIER, Storia della Germania Medievale. La Nazione incompiuta (XI11-XVI
sec.), Sansoni, Firenze 1989, 204ss.; e B. MOELLER, Deutschland im Zetalter der Reformation, Kleine
Vandenhoeck-Reihe, Goettingen 1999,39ss.

325 Cf. J.J. NAVARRO ARISA, Gaudi. L architetto di Dio, Paoline, Milano 2003, 37s.

826 Cf. J.-P. HERNANDEZ, Antoni Gaudi: la Parola nella pietra, Pardes, Bologna 2007, 21.

65



Piu tardi, fu il cantiere della Sagrada Familia a trasformare lentamente quell’ambizioso “dandy di
provincia” in un “monaco nella citta”’®?’. E fu nella realizzazione di questa opera, 1’“opera della sua
vita”, che Gaudi espresse al meglio I’intima simbiosi fra il popolo e la sua leitourgéia. Egli scrive:

La chiesa della Sagrada Familia & realizzata dal popolo che vi trova riflesso il proprio
modo di essere®?,

E aggiunge che la Sagrada Familia:

(...) & un’opera posta nelle mani di Dio e affidata alla volonta del popolo. E vivendo a
contatto con il popolo e rivolgendosi a Dio, che I’architetto svolge il proprio compito®?°,

Riconosciamo qui la feconda tensione fra architetto e popolo in termini molto simili a quelli
descritti da Eusebio: la contemplazione di Dio diventa, per 1’architetto, generatrice di arte cristiana
solo se “a contatto con il popolo”. Tale consonanza tra Gaudi e la teologia dell’arte che abbiamo
visto nei Padri da ragione della sua famosa espressione:

Per essere originale bisogna ritornare all’origine3%®.
g g g

E molto significativa, a tal riguardo, una delle rare foto conservate del suo studio [Fig. 10]. Vi si
vedono alcuni scaffali, ma soprattutto molte immagini di opere architettoniche affisse alla parete e
che gli erano evidentemente di ispirazione o almeno di riferimento. Cercando di individuare,
attraverso la flebile precisione dell’immagine, di quali opere si tratti, riusciamo a riconoscere che
molte di esse rappresentano absidi bizantine. E cio pare convergere con la sua affermazione:

Sono venuto a riprendere ’architettura 1a dove venne lasciata dallo stile bizantino®.

82 Cosi lo definiscono, negli ultimi anni della sua vita, molti dei suoi stretti collaboratori. E
interessante al rispetto la descrizione fornita dallo scultore Juan Matamala: «Qual un monje se entregaba a su
trabajo dia tras dia, después de haber asistido a la misa en la cripta del templo. Esta etapa es también la de
una mas intensa vida religiosa de Gaudi. Nada le distraia de su trabajo, porque la vida religiosa y su tarea
artistica eran para él una misma cosa y una misma vocacion», J. MATAMALA, Antoni Gaudi. Mi itinerario
con el arquitecto, Claret, Barcelona 2006, 355.

328 A. GAUDI, Paroles et Ecrits (a cura di |. PUIG-BOADA), L’Harmattan, Paris 2002, 176, nota
319 (traduzione nostra).

829 Ibidem (traduzione nostra).

330 Ibidem, 80, nota 32 (traduzione nostra). Altrove, Gaudi esprime il pericolo delle imitazioni
di stili precedenti, senza I’impegno di attingere alla sorgente, cio¢ all’Origine, all’esperienza religiosa stessa.
Li ¢’¢ il rischio di celebrare epoche passate e non il Dio della fede. Cf. A. GAUDI, Escritos y documentos (a
curadi L. MERCADER), El Acantilado, Barcelona 2002, 50s.

331 ID., Paroles et Ecrits, 92, nota 67 (traduzione nostra). E risaputa I’antipatia di Gaudi verso il
Rinascimento. A suo parere ’architettura rinascimentale «& un monologo, che ¢ una morte», Ibidem, nota 68
(traduzione nostra). Gaudi arriva a dire che le cupole rinascimentali sono ispirate da “forni” e che le volte
sono ispirate da “cloache”, cf. Ibidem.

66



Gaudi e, dunque, in profondo dialogo con la teologia di cui abbiam detto a proposito di absidi
come quello di San Clemente a Roma. Non ci stupisce allora che Gaudi concepisca la sua arte come
un sacrificio. Anzi, come “sacrificio espiatorio”. Tale dicitura della basilica, Gaudi la eredita dal suo
committente e cio¢ I’ Associazione dei devoti di San Giuseppe che, per riconnettere il tessuto sociale
operaio della Barcellona industriale con la fede della Chiesa, aveva voluto elevare un “tempio
espiatorio”.

Nella mente del committente, 1’espressione ‘“‘espiatorio” poteva significare una richiesta di
perdono a Dio per tante profanazioni e violenze. Ma Gaudi, assumendo pienamente questa
intuizione, dona il suo senso piu pieno alla dimensione “espiatoria” della sua opera. Come i sacrifici
espiatori dell’AT sono un “coprire la distanza” (cf. la radice ebraica kpr) fra Dio e il popolo, cosi
Gaudi rendera il popolo protagonista di un ponte fra terra e cielo, che coincide con la capacita
ritrovata del popolo di “dare il meglio di sé”.

Nel quartiere operaio dell’ensanche dove si erge la Sagrada Familia, Gaudi rende il popolo
“protagonista di bellezza”. I suoi modelli, 1 suoi operai, il suo stesso linguaggio iconografico
saranno presi da quella popolazione lacerata dall’ingiustizia, dallo sfruttamento, dall’abuso di alcol,
e decisamente incamminata verso 1’anarchismo e il comunismo rivoluzionario. Cosi, al posto dei
simboli medievali, troveremo nelle facciate le rappresentazioni degli strumenti di lavoro; al posto
degli animali mitologici dell’arte gotica, vedremo grosse lumache e lucertole dei terreni suburbani;
al posto di esotiche piante, ecco erbacce e gramigne calpestate nei cantieri. E la creazione intera che
viene offerta a Dio da un “popolo di sacerdoti”. Ed ¢ quella creazione “vera”, cio¢ il contesto reale,
spesso degradato, dove vive il popolo.

Al tempo stesso, questo “sacrificio espiatorio” non ¢ altro che Cristo stesso. Fissando i suoi occhi
contemplativi su Cristo - come Paolino in Eusebio -, Gaudi sa che quello che il popolo costruisce
con lui “esiste gia”, “¢ gia stato fatto”. E Cristo 1’unico e definitivo “sacrificio espiatorio” che
riconcilia il mondo con Dio. Dunque, I’arte ¢ la passione di un “fare cio che ¢ gia stato fatto”. Gaudi
dird: «I’'uomo non crea: scopre»>2. Percio 1’arte cristiana ¢ “rivelare Cristo” e, per questo, & “pura
sequela”. E “dire Cristo” con le mani, con lo sforzo, con il dono della propria vita. E “fare Cristo”.

11 “dono”, il “sacrificio” - del popolo e di ogni artista - ¢ la comunione con I’unico sacrificio che
¢ Cristo. L offerta consiste nell’offrire cio che ¢ stato gia offerto. Il sacrificio cosi scopre di essere
un ringraziamento. Come nella liturgia, dove & sorprendente che il celebrante, a nome
dell’assemblea, “offra Cristo” e dica: «Accetta con benevolenza, o Signore, I’offerta che ti
presentiamo noi tuoi ministri e tutta la tua famiglia»®*3, oppure «Ti offriamo, Padre, il pane della
vita e il calice della salvezza»®*. In modo analogo, I’arte cristiana “offre e ringrazia”, cio¢
“confessa”, in tanti modi e in tanti luoghi, 1’unico sacrificio di Cristo.

Costruire un “tempio espiatorio” non ¢, pertanto, offrire “un altro sacrificio espiatorio al di fuori
di Cristo”. E semplicemente lasciarsi attraversare dal sacrificio di Cristo, esserne parte, essere
membri del corpo di Cristo. Un corpo che si ¢ gia offerto e che ci permette di entrare nell’oblazione
offrendo, con Lui, tutta la creazione. L’espiazione non ¢ il “prezzo da pagare” per un perdono
difficile, ma e il massimo della comunione con il corpo morto e risorto di Cristo. Schietto, come
“smaliziato”, Gaudi afferma:

332 Ibidem, 80, nota 32 (traduzione nostra). E evidente qui il richiamo all’etimo latino invenio,

che collega “inventare” a “trovare”.

333 Canone | o Romano.

334 Canone II. Si noti invece come il Canone III unisca immediatamente ‘“sacrificio” a

“ringraziamento”: «Ti offriamo, Padre, in rendimento di grazie questo sacrificio vivo e santo.

67



Il tempio della Sagrada Familia & espiatorio (questa é la parola che ripugnava al Mercure
di Francia). Cio significa che deve nutrirsi di sacrifici; in caso contrario sarebbe un’opera
degna di biasimo, che rimarrebbe incompleta. La parola espiatorio e quella che rivolta ai
settari. Il sacrificio € necessario anche per la buona riuscita delle opere cattive; poiché
non & possibile sottrarsi ad esso, vale la pena compierlo per le opere buone33,

Con queste parole, Gaudi pone il sacrificio come una delle “cifre” dell’esistenza umana. Esso ¢
“necessario” sia per le buone opere che per le cattive: ¢ semplicemente il senso profondo del fare.
Ogni passione e sacrificio. Il genio catalano ha colto cio che la Bibbia continuamente pone quale
difficile crinale quando parla dell’arte. La questione non ¢ se fare arte o non farla, come neanche se
fare un sacrificio o non farlo. Arte e sacrificio sono la vita stessa, I’umanita. Sono “necessari”. La
questione ¢ “per chi” o “per cosa” si realizzano e 1’arte e il sacrificio. Come il vitello d’oro
dell’Esodo, I’arte-sacrificio puo essere un’idolatria. E proprio come quel vitello d’oro, quando ’arte
diventa idolo di se stessa, non riesce neanche a essere se stessa. Scrive Gaudi:

La vita ¢ amore, e I’amore ¢ sacrificio. A qualsiasi livello si osserva che, quando una casa
conduce una vita feconda, ¢’¢ qualcuno che si sacrifica; a volte questo qualcuno €& un
domestico, un servitore. Quando le persone che si sacrificano sono due, la vita del nucleo
diventa brillante, esemplare. Un matrimonio, in cui i due coniugi hanno spirito di
sacrificio, € caratterizzato dalla pace e dall’allegria, che ci siano figli o no, ricchezza o no.
Se coloro che si sacrificano sono piu di due, la casa brilla di mille luci che abbagliano
chiunque ci avvicini. Il motivo della crescita spirituale e materiale degli ordini religiosi &
che tutti i membri si sacrificano per il bene comune3®,

Il sacrificio ¢, dunque, per Gaudi la cifra stessa dell’amore. Un popolo, una famiglia, una
comunita che non & pit capace di sacrificio ha perso ogni generativita®¥’. L’arte cristiana rende
visibile I’amore generativo di una comunita. Gaudi scrive ancora:

Tutto cio che facciamo per il tempio ce lo dobbiamo imporre come un sacrificio che é
’unico atteggiamento fecondo.

Un simile atteggiamento ¢ “in perdita”, senza calcoli. Gaudi infatti dira: «diminuzione dell’io,
senza compenso»®%, definendo nuovamente il sacrificio. E proprio questo I’atteggiamento che rende
’artista e la sua opera una sola cosa. Ed ¢ sempre questo 1’atteggiamento “contagioso” con cui
’artista “governa” tale “liturgia”.

Con gran fierezza ogni giorno Gaudi riportava una monetina data quotidianamente da una povera
fruttivendola®®. Questo “sacrificio” era agli occhi dell’architetto la “cartina di tornasole” della

335 A. GAUDI, Paroles et Ecrits, 176, nota 318 (traduzione nostra).

336 ID., Idee per [’architettura. Scritti e pensieri raccolti dagli allievi (a cura di |. PUIG-

BoADA), Jaca Book, Milano, 1995, 277.

337 Interessante che un artista non dichiaratamente cristiano come Ramon Gaya abbia
recentemente affermato: «El arte verdadero es una especie de sacrificio», cf. L.M. DURANTE, Ramon Gaya.
El exilio de un creador, Nuova cultura, Roma 2013, 80.

338 A. GAUDI, Paroles et Ecrits, 176, nota 319 (traduzione nostra).
339 Ibidem, 161, nota 271 (traduzione nostra).
340 Cf. G. VAN HENSBERGEN, Gaudi, Harper Collins, London 2002, 249.

68



A5

“veritd” della sua “liturgia”. E infatti con “I’obolo della vedova” e non con finanziamenti pubblici o
provenienti da ricche fondazioni che il cantiere della Sagrada Familia ha attraversato le generazioni
ben oltre Gaudi. Come immortalo il pittore Joaquin Mir, il tempio espiatorio della Sagrada Familia &
“la cattedrale dei poveri”. Percido ¢ - forse piu di altre costruzioni cristiane - realmente
“escatologica”3!.

4. In-conclusione

All’inizio di questa nostra ricerca, ci siamo chiesti se sacrificio @ monumento sacro, unificati dal
NT nella persona di Gesu, non siano stati da sempre una sola cosa. Abbiamo potuto mostrare come
siano stati due versanti inseparabili nell’esperienza religiosa, sia nel paganesimo del Mediterraneo
antico, sia nella tradizione ebraica. Il tempio, ma anche 1’arte religiosa in generale, ¢ gia parte della
dinamica sacrificale, anzi ¢ “memoria efficace” e “matrice” di sacrifici. Soprattutto in Israele, il
tempio diventa Realsymbol del sacerdozio del popolo. Nel tempio, Israele offre in definitiva se
stesso e I’intera creazione. Nell’elaborazione artistica, il popolo vede la propria idolatria e il proprio
peccato trasformarsi in esperienza di figliolanza.

Quando il Cristianesimo identifica il tempio con Gesu Cristo, ponendo fine alla pratica del
sacrificio cruento, si sarebbe potuto pensare che ’arte sacra, cio¢ 1’arte che accompagna il sacrificio
ed é sacrificio, fosse arrivata a compimento. Eppure, a partire dalla fine del 1l sec., la fede cristiana
ha dato origine a un’esplosione di creativita artistica di volume eccezionale nella storia dell’umanita.
Cio ¢ stato possibile perché I’arte cristiana, assumendo la dinamica intrinsecamente sacrificale
dell’arte antica (pagana ed ebraica), ne ha fatto uno dei modi piu pregnanti per rendere presente
I’unico sacrificio di Cristo e per rivelarne man mano le sue infinite sfaccettature: ecclesiologiche,
cosmiche, escatologiche.

Possiamo dire che, nel Cristianesimo, la creazione artistica riproduce 1’originaria creazione del
mondo, come accadeva gia nell’arte delle civilta pagane e come si ripete nel santuario di Besaleel,
costruito con la chokmah con cui Dio aveva creato il mondo. Nell’arte cristiana, pero, la creazione
originaria € “riprodotta” perché essa “riproduce” Cristo, nuova creazione per eccellenza, origine e
rinnovamento di tutta la creazione. E se la creazione del mondo, nelle civilta antiche, aveva a che
fare con un sacrificio, la Nuova Creazione per eccellenza e il sacrificio di Cristo, la Sua morte e
Risurrezione. In altre parole: I’arte come sacrificio ha un valore cosmico nell’arte cristiana, non
come mera continuita con I’arte antica o 1’arte ebraica, ma come celebrazione del valore cosmico del
sacrificio unico e definitivo che ¢ Cristo. Una chiesa “dice Cristo” come sacrificio di tutta la
creazione, come “causa finale” di ogni creatura. Le dinamiche studiate per 1’arte antica sono
trasfigurate e diventano “come materia” della dimensione “sacramentale” dell’arte cristiana.

Potremmo anche dire che, al pari del fabbro di Pilo che avvolge d’oro le corna della giovenca
sacrificata ad Atena, ’artista cristiano avvolge della sua arte il sacrificio presente nella liturgia.
Continuita? Certamente! Perd pure grande discontinuitda. Perché c’¢ qualcosa di radicalmente
diverso. Nel sacrificio eucaristico il sacrificio ¢ gia avvenuto, ed ¢ quello di Cristo. L’arte non fa che
accompagnare 1’assemblea a farsi presente al sacrificio di Cristo. L’arte cristiana mostra

34l Non intendiamo ovviamente dire “finale” nel senso cronologico; usiamo in questo caso

“escatologica” nel senso di una particolare capacita appresentativa del compimento. E davvero sorprendente,
quasi “turbante”, che, in senso negativo ma non meno rivelatore, un grande detrattore di Gaudi, scrive un
anno dopo la sua morte che la Sagrada Familia & «il canto del cigno del cristianesimo», F. PUJOLS, La visio
artistica i religiosa d’En Gaudi, Barcelona 1927, 7. Forse Pujols aveva colto, attraverso la sua aggressivita
anti-cristiana, che I’opera della Sagrada Familia era una vera e propria martyria.

69



all’assemblea, la quale offre se stessa nella liturgia, che essa si trova gia all’interno del sacrificio di
Cristo; e che e ammessa a consegnarsi al Padre nella consegna del Figlio.
La grande Tradizione ha espresso questa partecipazione nella sua secolare interpretazione della

presentazione di Gesu al Tempio (in Lc 2,22-28). San Bernardo di Chiaravalle lo commenta cosi:
“Offri il tuo Figlio, o Vergine Santa, e presenta al Signore il frutto benedetto del tuo seno. Offri per
la riconciliazione di noi tutti la vittima santa, a Dio gradita”®*2. Dai bassorilievi runici della Svezia
fino a Giotto, questa scena illustra la liturgia eucaristica dove la Chiesa-Maria offre il Figlio e se
stessa con Lui**. O meglio: dove la liturgia e in definitiva ogni operare umano (ogni “leitourgia”)
diventa parte dell’offerta del Figlio. Percio con rara pregnanza teologica il Medioevo cantera fino a
oggi “victimae paschali laudes / immolent christiani”. L’arte cristiana ¢ questa lode di ogni creatura,
assunta nel sacrificio del Figlio al Padre. L’arte cristiana significa risituare la creazione all’interno
di questa consegna del Figlio al Padre, e percio risituarla nello spazio dello Spirito. L’arte cristiana
¢ “epiclesi” o non ¢.

E’ epiclesi lo stesso movimento del plasmare la materia durante 1’elaborazione artistica. Questa
“ispirazione” dell’arte ne fa una “inventio del Cristo” come direbbe Gaudi, cio¢ uno scoprire cio che
gia “¢”, rivelare “Colui che ¢”. E percio ’arte cristiana nella sua forma piu ispirata ¢ in qualche
modo “opera di Dio e opera dell’uomo al contempo”. Nel suo “farsi nel fuoco”, I’arte ¢ la
trasfigurazione e purificazione di ogni altro fuoco, da quello dei serpenti “brucianti” a quello dei
sonetti di Michelangelo.

\

L’arte antica non ¢ “superata” dall’arte cristiana in una sorta di “Authebung” hegeliana, e non ¢
solo “materia” per la sacramentalita dell’arte cristiana, ma ¢ anche costante insegnamento, costante
richiamo. Osservare che la barca rappresentata sul sarcofago di Haghia Triada fu fatta solo per
essere offerta, senza nessuna altra utilita pragmatica, permette di fare la seguente affermazione: una
chiesa che ha un’utilita non sacra (culturale, sociale,...) non ¢ pit un’offerta a Dio. E il motivo
fondante & sempre e di nuovo cristologico: un monumento sacro che non sia essenzialmente uno
“spreco”, non puo “r-appresentare” lo “spreco” della croce. Percio ogni architettura sacra che
pretenda oggi essere “utile” o voglia imitare il pragmatismo della citta secolare non ¢ architettura
sacra. Non € un caso se le spiritualita che svuotano la fede cristiana dalla sua dimensione sacrificale
non generano arte e non generano comunione.

Come le tavolette votive dell’Egitto ordinano 1 diversi pezzi di offerta animale, cosi le
architetture sacre del Cristianesimo ordinano 1’assemblea. Come quelle tavolette, esse perpetuano la
memoria dei sacrifici precedenti e “accendono il fuoco” di ulteriori sacrifici. In questo caso, “i
sacrifici precedenti” sono sia il sacrificio dei martiri sia le precedenti liturgie eucaristiche. L’arte
cristiana sara sempre legata a questi due elementi che “costruiscono la Chiesa”. Perché in fondo
esse sono “presenza di Cristo”. Come il popolo d’Israele “fu costruito” costruendo il Santuario e fu

342 In purificatione B. Mariae, Sermo 111, 2: PL 183, 370; Sancti Bernardi Opera, ed. J.
Leclercg-H. Rochais, IV, Roma 1966, p.342.

343 Paolo VI scrivera nel 1974 che la Chiesa “ha intuito nel cuore della Vergine, che porta il
Figlio a Gerusalemme per presentarlo al Signore (cfr Lc 2,22), una volonta oblativa, che superava il senso
ordinario del rito” (Marialis Cultus 20).

70



riportato dall’esilio per ri-costruire il Santuario, cosi 1’arte cristiana, quando ¢ “appresentativa” di
Cristo, “edifica” la Chiesa.

Anche la “metonimia” tra contenitore e contenuto che abbiamo visto nell’arte antica puo
applicarsi all’arte cristiana. Una chiesa, una pala d’altare, tutto cid che serve alla preghiera, ¢ gia
preghiera. Come le figurine votive dell’epoca geometrica greca erano 1’auto-raffigurazione
idealizzata dell’offerente e volevano essere una sua presenza costante al cospetto della divinita, cosi
le chiese sono I’auto-raffigurazione della comunita orante e vogliono essere una sua presenza
costante al cospetto di Dio, anche quando sono vuote. Una chiesa, anche vuota, € sempre una
preghiera a Dio. Una candela accesa e lasciata li ne e la quintessenza.

Abbiamo anche visto che il sacrificio antico compie fondamentalmente tre funzioni: la
riattualizzazione del patto del popolo con le divinita; 1’auto-rappresentazione della comunita
offerente; il rinnovo del patto fra i membri della comunita offerente. Ebbene, adesso possiamo dire
che I’arte cristiana espleta le stesse funzioni. La costruzione di un edificio ecclesiale vuole rinnovare
la fedelta della comunita a Dio, realizza I’“‘autoritratto spirituale” della comunita, rinnova la
reciproca appartenenza fra i membri della comunitd. Pero, I’arte cristiana pud svolgere queste
funzioni perché prima di tutto Cristo € la fedelta a Dio, il ritratto trasfigurato del popolo, la
comunione in un solo corpo.

Costruire una chiesa non ¢ “nutrire gli dei”, come poteva esserlo un certo sacrificio antico. L’arte
cristiana non € un do ut des. Lo scopo & piu vicino a cio che Filone chiamava “onorare Dio”, come
gesto di gratuita e, al tempo stesso, di affermazione della signoria di Dio; ¢ I’“ossequio al re” che
abbiamo visto in Eusebio; ¢ il riconoscimento di una “differenza”, come dice Eberhard
reinterpretando Derrida. Percio I’edificio sacro cristiano e un luogo di distinzioni, con cortili,
balaustre, pontili, iconostasi.

Come la pietra di Gen 28 rappresenta Giacobbe e, insieme, ¢ “casa di Dio e porta del cielo”, cosi
anche Cristo ¢ Israele e Dio al tempo stesso. Cosi ogni chiesa, come in Massimo il Confessore, &
immagine del popolo e, al contempo, di Dio.

L’arte cristiana ¢ anche un “rimanere nell’alleanza”, per far riecheggiare di nuovo Filone. E una
“colonna di fuoco fra cielo e terra”; ¢ la testimonianza di una conversione, come ogni scultura sacra
di Michelangelo e di tanti altri artisti; € un’opera “espiatoria”, che ¢ opera di tutto il popolo, come la
t®riimah ebraica, segno e appello ad essere “generosi di cuore”. Cio ¢ possibile, perché la t*rimah e
Cristo stesso. Plasmare la materia per fare arte €, allora, come una parascéve, una macellazione che
prepara il sacrificio.

L’arte cristiana ¢ sacrificio come lo fu il serpente innalzato, bronzo della consapevolezza,
specchio del peccato che proprio specchiandosi si trasforma in comunione. E come i martiri dei
primi secoli, essa ¢ “pietra di inciampo” e “segno di contraddizione”, perché i1 materiali adoperati
nell’arte, invece di essere usati per gli idoli del guadagno, della guerra, dell’auto-promozione, del
potere, sono “sprecati” per Dio. L’arte cristiana ¢ holon tén bion, la “vita tutta” della vedova, gettata
nel tesoro. .. del tempio! E come I’olio di Betania, “spreco” agli occhi di Giuda, dono radicale di una
donna che rende gia presente il dono radicale di Cristo. L’arte ¢ I’olio che fa “brillare” il corpo di
Cristo, 1’olio che rende “cristo” il Cristo.

Joseph Ratzinger scrisse, pochi mesi prima di diventare Papa: «lo ho spesso gia affermato essere
mia convinzione che la vera apologia della fede cristiana, (...) sono da una parte i Santi, dall’altro la
bellezza che la fede ha generato»®*. Possiamo proseguire questo pensiero e dire che, in fondo, i due
elementi sono intimamente legati: lo mostra 1’arte cristiana nel suo sorgere e in ogni suo sviluppo
creativo. L’arte & lo “spreco” che fa brillare ogni santita, unendola all’unzione di Cristo. E attraverso
la materialita di un edificio ecclesiale o di una pala d’altare che, ricordando un martire, ci troviamo
nel “trofeo” della Risurrezione di Cristo.

344 J. RATZINGER, La bellezza. La Chiesa, Itaca, Roma 2005, 21.

71



Forse la sintesi piu densa della storia dell’arte cristiana ¢ inglobata nell’affermazione di Gesu:
Distruggete questo tempio e in tre giorni lo faro risorgere (Gv 2,19).

Questa ingiunzione ¢ la risposta data alla richiesta dei giudei che chiedono un “segno” (sémeion)
che possa giustificare 1’autorita di Gesu nell’espulsione dei mercanti dal tempio. Con questo
episodio, diventa chiara I’identificazione fra Gesu e il tempio, ulteriormente confermata
dall’affermazione del narratore: «egli parlava del tempio del suo corpo» (Gv 2,21). Il “segno” ¢
evidentemente, nel testo e in tutta la teologia cristiana, la Risurrezione corporea di Gesu di Nazareth.
Ma ¢ qui che possiamo “aprire un varco di pensiero” per illustrare la teologia dell’arte. La
materialita del monumento sacro di Gerusalemme non € annullata nel suo compimento in Gesu,
piuttosto ¢ trasfigurata. “Segno” ¢ il corpo di Cristo risorto, di cui I’arte ¢ memoriale e “segno
efficace”. Cosi, in qualche modo, ’arte partecipa del carattere “semeiotico” del corpo risorto. L’arte
rende la materia “segno”. La storia dell’arte cristiana, nata dalla morte dei martiri, ¢, in lontana
analogia al “segno che ¢ il Risorto”, semeion della Risurrezione.

E interessante notare che, in Gv 2,19, cid che abbiamo reso con “in tre giorni lo faro risorgere”,
in realta e il verbo egeiro, letteralmente “svegliare” o “risvegliare”. Dovremmo tradurre “in tre
giorni lo risveglierd”. L’arte “signi-fica” allora “il risveglio progressivo della materia”. Un materiale
grezzo ¢ come “dormiente”, finché non diventa opera d’arte. E 1’arte cristiana che si espande sulla
terra rivela gia il passaggio dei “tre giorni”, tra la morte e la vita, tra il mondo profano e il mondo
divino, per ogni creatura. “Risvegliata” perché “sacrificata”. O meglio: “risvegliata” e cioé
“sacrificata”. O meglio ancora, in uno stesso movimento: “sacrificata” dagli uomini e “risvegliata”
dallo Spirito.

E Origene che ci mette sulla pista per capire come la Risurrezione di Cristo sia lo svelamento pit
profondo di cio che ¢ il sacrificio. Nelle sue Omelie sui Numeri®*®, il teologo di Alessandria associa
il termine sacrificale “primizia”, all’espressione “primizia dei morti” che prende da 1Cor 15,20 e
Col 1,18. Il sacrificio e, allo stesso tempo, compiuto e capovolto dalla Pasqua di Gesu. Se nella
croce possiamo parlare di “compimento di ogni sacrificio”, nella Risurrezione dobbiamo capire il
sacrificio come la consegna che fa entrare nella pienezza della vita. Di questo, 1’arte cristiana ¢
testimonianza. E “primizia” che guarda alla Primizia.

E probabilmente Congar che ha sintetizzato al meglio questa visione cosmologica ed escatologica
dell’arte. Cio che il teologo francese afferma sugli edifici ecclesiali, noi lo intendiamo per tutta
I’arte cristiana: «Anche le chiese servono alla vita delle nostre anime come “templi spirituali”,
giacché sono il luogo della preghiera; esse servono alla nostra unione in un corpo “comunionale”,
visto che sono il luogo dell’assemblea cristiana. E, come 1’eucaristia, ancora piut ampiamente di
essa, esse assumono gli elementi del mondo e il lavoro dell’'uomo. Esse sono le primizie della
creazione, offerte a Dio e assunte dal corpo di Cristo che le riunira tutte e le consacrera. Per questo,
le ricche cattedrali e, piu modestamente, le chiese e le cappelle disperse sulla superficie del globo,
convocano gli elementi del mondo e raccolgono ogni traccia di bellezza per la lode del Creatore,
mentre rappresentano il corteo glorioso dei santi. Esse sono segno e promessa del fatto che tutto sara
riunito, il visibile e D’invisibile, il corporeo e lo spirituale, nell’unico tempio di Dio e
dell’ Agnello»®*®. In tante chiesette di campagna, ma anche in tanti santuari urbani, la religiosita
popolare ci spalanca la visione sul senso di questo “sacrificio”®*. Il manto della Madonna o la sua

345 ORIGENE, Omelie sui Numeri, IX,3.
346 Y. CONGAR, Le mystere du temple, 292 (traduzione nostra).
347 Cf. G. DE SIMONE (ed.), La devozione popolare. Tra arte e teologia, Quaderni di Arte e

Teologia - Nuova Serie, Napoli 2019.

72



corona, il restauro del crocifisso, 1’abbellimento della statua del santo patrono, e tante altre
“primizie”, diventano 1’offerta in cui tutta una comunita, a volte tutto un popolo, si offre, si unisce,
crede.

73



TAVOLE

[Fig.1]

[Fig. 2]

74



[Fig. 3]

[Fig. 4]

75



[Fig. 5]

76



[Fig. 7]

[Fig. 8]

77



[Fig. 10]

78



