. Angelo

Antiche icone russe dal Convento S. Angelo

Comitato Promotore

P. Arturo Busetti

P. Clemente Moriggi

P. Cesare Azimonti

Prof. Giulio Cesare Maggi
Dott. Franco Casarone
Dott. Massimo Cherubini
Rag. Massimo Oldini

Progetto scientifico e cura:
Sania Gukova

Testi e Commenti
Sania Gukova
P. Adalberto Piovano

P. Dimitri Fantini

he icone russe dal Convento S

dei Frati Minori Francescani a Milano

COLLEZIONE ORLER

ntic

Coordinatrice
Monica Cavaliere

A

Segreteria organizzativa
Caterina De Pol

Foto
Lino Vecchiato
Catalogo

C&M Arte

Grafica e layout del catalogo I O I I l ( S S a
C&M Arte

In copertina: San Nicola, XVII secolo, riproduzione parziale, Collezione Orler. (Tav. 29 del catalogo).

In 1V di copertina: Iconostasi, fine del XVIII - inizi del XIX secolo, Collezione Orler. (Tav. 1 del catalogo). e

© C&M Arte - Arezzo

Archivio Orler - via Col S. Martino, 39 - 30030 Favaro Veneto (Venezia)

www.collezioneorler.com 1 S O .,r":II:I
i
Finito di stampare nel mese di ottobre 2007 - Printed in Italy .'FIJIJI

C&M
Arte



[CONOSTASI:

promessa del Paradiso

e

-a‘ - ....
"

Sania Gukova

T e, P e By

T P, i i i, s, T,

«L iconostasi é la visione. Liconostasi é la mani-
festazione dei santi e degli angeli — un'angelofania,
una manifestazione di celesti testimoni, e soprat-
tutto della Madre di Dio e del Cristo nella carne,
testimoni i quali proclamano cio che, visto da quel
versante, ¢ carnale. Liconostasi é i santi. E se tutti
gli oranti nella chiesa fossero abbastanza ispirati, se
gli oranti fossero tutti veggenti, non ci sarebbe altra
iconostasi all'infuori degli astanti testimoni di Dio
a Dio, mercé i loro sguardi e le loro parole annun-
cianti la Sua terribile e gloriosa presenza; neanche
la chiesa ci sarebbe.»

I,
E .Hl m'.'-..-. i

L}

; ;
| ;
1
i

P. Florenskij, Le Porte Regali, p. 57

iy g T

) iconostasi, elemento caratteristico della
chiesa ortodossa, ¢ una barriera lignea,
ricoperta da icone e segnata da tre porte.

Il termine di origine greca che lo definisce
luogo di collocazione delle icone (eikon e stasis),
descrive solo la sua funzione esteriore.! Licono-
stasi racchiude I'espressione pitt compiuta e spi-
ritualmente pit densa del cristianesimo orientale.
Tenteremo di scoprirla nelle sue linee essenziali,
seguendo le orme di due illustri teologi, p. Pavel
Florenskij? che ha svelato il significato mistico
dell’iconostasi, scendendo in analisi acutissime e
p- Leonid Uspenskij, teologo e iconografo (1902
- 1987), che ha dato alliconostasi russa una
solida base teologica e storica.’ Importanti per
la nostra esposizione sono anche gli studi degli
ultimi anni che analizzano alcuni aspetti storici e

teologici dell’iconostasi russa.*

1. Iconostasi, 1996-1999,
chiesa di Ingresso della Madre di Dio al tempio, Mosca

Liconostasi non ¢ un semplice arredo liturgico
e deve essere compresa all'interno della visione
simbolica del tempio, essa costituisce un grande
segno della Presenza divina in mezzo al cosmo e
all'umanita. Liconostasi distingue simbolicamen-
te i due mondi, quello celeste del santuario in cui
viene celebrata la liturgia, e quello terreno della
navata della chiesa, in cui i fedeli partecipano
al mistero. [F1c. 1] Il suo significato era stato
spiegato dai Padri della Chiesa non come una
separazione, ma come una forma di unione tra
le due parti della chiesa. Simeone di Salonicco
(inizio del XV secolo) cosi scrive: “Sull’architra-
ve, sulle colonne, al centro delle sante icone, si
rappresenta il Salvatore e, al suo fianco, la Madre
di Dio e il Precursore, gli angeli, gli apostoli e
gli altri santi. Questo ci insegna che Cristo ¢
contemporaneamente in cielo con i suoi santi e



50

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

2. Madre di Dio Orante (Platytera), calcio dell’originale
in marmo del XII secolo proveniente da Costantinopoli,
murato all'interno della chiesa veneziana di Santa Maria
Mater Domini (Museo Correr)

con noi adesso, e che Egli deve ancora venire”.
E ancora, cinque secoli dopo, padre P. Florenskij
riflette: “Data I'impotenza della vista spirituale
degli oranti, la Chiesa, avendo cura di loro, ¢
costretta a soccorrerne la debolezza spirituale:
queste visioni celesti, chiare, serene, splendenti,
essa segna, trascrive materialmente, ne coglie le
tracce col colore. Questa gruccia della spiritua-
litd, liconostasi materiale, non cela qualcosa ai
fedeli — un qualche mistero interessante e arguto,
come per ignoranza e amor proprio taluni hanno
sostenuto, ma anzi addita ad essi, mezzi ciechi,
il mistero del santuario, dischiude ad essi, storpi
e sciancati, I'ingresso nell'altro mondo, a loro,
chiusi nella loro indolenza, grida nelle sorde orec-
chie 'annuncio del Regno dei cieli, dopo che essi

hanno mostrato d’essere inaccessibili ai discorsi
fatti con voce normale.”.

Cenno storico

Lorigine di una barriera divisoria che isola nel
tempio il luogo della celebrazione del mistero
risale alla tradizione liturgica giudaica, passata
al cristianesimo. La divisione del tempio in due
parti era determinata dalla struttura stessa della
celebrazione liturgica che comprendeva i cele-
branti del mistero e I'assemblea dei fedeli parte-
cipanti. Nel primo periodo cristiano il santuario
era separato dalla navata unicamente da una
transenna o da un velo oppure da un colonnato
sormontato da un architrave che non impediva
ai fedeli la vista dell'altare, ai quali gradualmente
si aggiunsero rappresentazioni di Ciristo, della
Vergine, di angeli e santi, intagliati o sbalzati
nello stesso materiale della trabeazione, di solito
marmo [FiG. 2]. Probabilmente tra gli inter-
colunni sopra i plutei erano appesi dei veli. Lo
sviluppo di soggetti iconografici sulla transenna
e la sua graduale trasformazione in un’iconostasi
inizid presto. All'inizio I'architrave era ornato con
una croce, collocata in cima. Questa parete divi-
soria, che all’origine consisteva di plutei, alti fino
alla cintola fissati tra i pilastri, nel VI secolo si era
gia evoluta in una barriera pit alta, con colonnine
che sorgevano dai pilastri che sostenevano una
trabeazione o epistilio. Limperatore Giustiniano
(VI secolo) innalzd a Santa Sofia di Costantino-
poli dodici colonne e fece eseguire sull’architrave
delle raffigurazioni a bassorilievo di Cristo, della
Madre di Dio, di angeli, apostoli e profeti, come
testimonia la precisa e minuziosa descrizione
offertaci da Paolo il Silenziarlo (VI secolo) [FiG.
3], mentre nel X secolo Costantino Porfirogeneto
ne conferma la presenza, esaltandone lo splendo-
re. Le colonne erano scintillanti perché ricoperte
d’argento o cesellate, cosi da riflettere la luce del
sole.

Allorigine dell’iconostasi vi ¢ dunque il zem-
plon bizantino, ossia la barriera tra la navata
della chiesa e il santuario. Tale struttura deriva-
va probabilmente dal Tabernacolo dell’Antico
Testamento, che separava con un tramezzo il

) mmm

i 'F‘H' b

vj:ul.ﬂr{
3 "‘F "'l" "'ﬂr_"‘ﬂ D D P R DA R T
l-lL#ﬁ'il\. -ﬁ-ﬁ.*" "'l!_': _ i:” A L [

"‘"‘L!“"I"-I"'ﬂ ll'ﬂl:;ll-'-h ¥
ﬂi"ﬂm AR E'E!!- CIS 15 %
I.-l'--"' AR AT : -

AN

7

e el [ — by

=
S -4.-.—.- —

;_EHEIE]HI iz

3. Templon della cattedrale di Santa Sofia di Costantinopoli,

ricostruzione dell’anno 1908 (secondo Starinnye russkie ikonostasy)

Sancta Sanctorum nel Tempio di Gerusalemme.
Il zemplon era relativamente basso e permetteva
ai fedeli di vedere le immagini dipinte nella parte
superiore dell'abside. In questo periodo iniziale
la barriera architettonica univa gia due funzioni
importanti: essa faceva parte del complesso pro-
gramma iconografico del santuario, integrandosi
nel decoro absidale che spiegava le idee dogmati-
che piti importanti, d’altro canto, le immagini del

templon avevano gia una funzione devozionale,
vale a dire che i fedeli vi si potevano avvicinare
per una preghiera personale [F1G. 4].

Una nuova fase della trasformazione del zem-
plon in un’iconostasi inizia nell’epoca posticono-
clastica. Il semplice parapetto a poco a poco fu
sostituito da un colonnato sormontato da icone,
forse in seguito alla reazione provocata dall'ico-
noclastia. All'inizio del periodo medio-bizantino,

4. Ricostruzione contemporanea dell’antico templon bizantino,
chiesa di Nascita della Madre di Dio, regione di Vladimir

51



52

M
i
.
i
-

5. Templon in muratura, chiesa di Santa Anna, Anisaraki, Creta

le sacre immagini che decoravano il zemplon non
erano rimovibili; erano realizzate nello stesso
materiale che costituiva la trabeazione, o fissate
su di esso in smalto. Pian piano, tuttavia, le icone
fecero la loro comparsa sull’ episzilio e grandi pan-
nelli furono collocati negli intercolunni, facendo
diventare il zemplon una compatta parete che
copriva completamente la vista dell’altare [FiG.
5]. Questo cambiamento rappresenta il momen-
to culminante nello sviluppo dell’iconostasi che
accade, con tutta probabilita, nell’XI secolo. Lo
confermerebbero alcune testimonianze scritte:
un commento di Nicola di Andida sulla liturgia
(seconda meta dell’XI secolo), ¢ probabilmente
ancora pil importante ¢ la lettera di Niceta Sti-
fatos chartophylax della chiesa di Santa Sofia di
Costantinopoli. Questo documento conferma
che il tema della chiusura dell’altare era al centro
dei dibattiti fra i gerarchi della chiesa e i teologi
bizantini verso la meta dell’XI secolo. La prassi di
mettere una tenda che chiudeva completamente
laltare, cred le condizioni per inserire le icone

negli intercolunni. E’ significativo che proprio
in questo periodo compaiono le icone-epistili (le
tavole sviluppate in larghezza) che venivano siste-
mati sopra l'architrave e avevano un complesso
programma iconografico.

I motivi di tali innovazioni sono complessi. A.
Lidov suppone che uno di essi poteva essere la
polemica teologica sviluppatasi in questo periodo
in seno alla Chiesa bizantina che porto allo sci-
sma del 1054, influendo anche sugli sviluppi del
decoro interno della chiesa orientale. Laccento
posto sulla natura mistica dei sacramenti trovd
la sua manifestazione nella chiusura dell’altare.
Linterpretazione dell’Eucaristia come storia della
salvezza si sviluppa nel programma iconografico
del zemplon> Nell’XI secolo cambia anche il
decoro absidale e vengono introdotti dei nuovi
soggetti (Comunione degli apostoli e Celebra-
zione della liturgia) [F1c.6], altro fattore che,
secondo Ch. Walter®, determino la divisione delle
funzioni delle immagini del santuario: quelle del-
Iabside erano destinate alla contemplazione del

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

7. Deesis, icona-epistilio, c. 1280, Monastero di Santa Caterina del Sinai

clero celebrante, mentre le icone del zemplon, che
impedivano la vista dell'abside e del rito celebra-
to, erano rivolte ai fedeli, spiegando la liturgia in
forma simbolica. La trasformazione che abbiamo
descritto continud per un lungo periodo e con
buona probabilitd non ebbe inizio nello stesso
momento e non seguitd dappertutto in modo
uniforme. La situazione poteva anche variare da
monastero a monastero, pur nella stessa area.

Il centro delle icone destinate al remplon era
di solito occupato dalla Deesis, cioe la Vergine e
san Giovanni Battista che pregano Cristo per la
salvezza dell’'umanitd [F1c. 7]. Questo soggetto
centrale era incorniciato da scene della vita di
Cristo, della Vergine o di un santo. Le principali
scene della vita di Cristo e della Vergine forma-
vano il cosiddetto Dodekaorton, le dodici grandi

feste dell’anno liturgico.. Sebbene ci siano riferi-
menti certi ad epistili dipinti nella seconda meta
dell’XT secolo, le pit antiche trabeazioni conser-
vate risalgono al XII e XIII secolo; si trovano nel
monastero di Santa Caterina del Sinai e nella
Grande Lavra del Monte Athos e molto probabil-
mente provengono da botteghe di Costantinopoli
[F1G. 8].

Alcuni esempi significativi mostrano come la
trabeazione del remplon appartenesse alla dota-
zione degli edifici sacri non solo d’Oriente ma
anche d’Occidente. La basilica costantiniana di
San Pietro a Roma pare possedesse un’iconostasi
a doppio colonnato (alcune colonne sono ancor
oggi conservate nell’attuale basilica, distribuite in
varie aree). Una barriera architettonica ornava la
basilica di San Paolo a Roma e di San Giovanni a

6. Comunione degli apostoli, particolare del mosaico absidale, meta dell’XI secolo, cattedrale di Santa Sofia, Kiev

53



ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

8. Dodici feste con la Deesis, seconda meta dell’XI secolo, Monastero di Santa Caterina del Sinai

Ravenna, ove Galla Placidia nel V secolo 'aveva
fatta erigere in argento.”

Iconostasi in Russia

In questa forma e col medesimo significato
liturgico, la parete divisoria passo alla Russia. I
dati archeologici e le testimonianze scritte confer-
mano che le pitt antiche chiese russe non avevano
le barriere divisorie alte ma solo le basse transenne
a griglia simili a quelle bizantine.® Con il tempo
la transenna crebbe in altezza creando una vera e
propria barriera. La struttura dell'iconostasi subi
nella Russia una serie di modifiche: gli ordini di
icone si moltiplicarono, cambiarono dimensioni
e collocazione. Proprio in Russia 'iconostasi rice-
ve, a cavallo del XIV e XV secolo, la sua forma
singolare, quella chiamata ‘iconostasi alta’. La
barriera architettonica cresce fino a trasformarsi

in un’alta parete divisoria con numerosi ordini
di icone che cela completamente il santuario agli
occhi dei fedeli [Fic. 9].

I cambiamenti che si verificano a quest’epoca
segnano una tappa importante nello sviluppo del-
I'iconostasi russa. Il nuovo tipo di iconostasi alta
subito ricevette in Russia lo status dell'immagine
canonica. La sua rapida affermazione non poteva
essere possibile senza I'intervento dei vertici della
gerarchia ecclesiale. Il promotore delle innovazio-
ne ¢ ritenuto il metropolita di Mosca Cipriano
(1390-1400). Se vogliamo cercare le ragioni di
tali mutamenti dobbiamo tracciare alcuni aspet-
ti della vita religiosa in questo periodo. Uno
dei fattori pitt importanti era la diffusione del
movimento mistico dell’esicasmo che si estese a
tutto il mondo ortodosso e diede stimolo ad una
fioritura straordinaria della vita spirituale. In que-
st’epoca la vita religiosa della Russia fu segnata da

un’intensa vitalita artistica, da un nuovo impulso
apportato dal misticismo degli esicasti. Caratte-
ristica dell’arte di quell’epoca era la ricerca di un
sistema teologico coerente, che riveli attraverso
I'immagine 'economia della salvezza nella sua
globalitd. Questa tendenza sfocia nel complesso
dell'iconostasi che rappresenta uno degli esiti pitt
importanti del periodo della fioritura esicasta.’

Un altro aspetto, non meno rilevante ¢ da
ricercare nell’evoluzione del rito. A cavallo tra
XIV e XV secolo, si verificarono importanti tra-
sformazioni nell’ambito liturgico: anzitutto, la
diffusione della regola gerosolimitana, che sosti-
tui progressivamente quella studita (del monaste-
ro di Studion di Costantinopoli). Contempora-
neamente, aumentd la quantita dei testi liturgici
che venivano letti durante le funzioni in chiesa
e che divennero una fonte supplementare per
la nuova iconografia. Lartefice dell’unificazione
della prassi liturgica fu il metropolita Cipria-
no. La creazione dell’iconostasi alta pud essere
considerata quindi una parte intrinseca della
sua complessiva riforma. Parlando di Cipriano
dobbiamo ricordare i suoi legami con Filoteo
Kokkino, patriarca di Costantinopoli negli anni
1353-1355, 1364-1376, anche lui un innovatore
del rito e esicasta. Si tratta della tappa conclusiva
della liturgia bizantina denominata da Robert E
Taft' la “sintesi neosabbaitica’ che rappresentava
una nuova, rispetto alla versione studita, adat-
tazione della regola gerosolimitana (quella della
Lavra di San Sabba) interpretata nello spirito
dell'insegnamento mistico degli esicasti del XIV
secolo.!!

Un altro fattore che segno la cultura russa
dell’epoca e incise notevolmente sulla creazione
dell'iconostasi alta ¢ collegato alle aspettative
escatologiche. Com’¢ noto, nell’antica Russia gli
anni erano computati dalla creazione del mondo,
per cui 1492 corrispondeva all’anno 7000. Le
preoccupazioni escatologiche assunsero partico-
lare acutezza con l'attesa della fine del mondo
aspettato allo scadere del settimo millennio dalla
creazione del mondo. Linizio dell’ottavo mil-
lennio, secondo linterpretazione tradizionale,
avrebbe dovuto conformarsi ad un mondo rinno-
vato; per questo si fu inclini a leggervi lavverarsi

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

9. Iconostasi della cappella di Nascita della Madre di Dio,
XVI secolo, cattedrale di Santa Sofia, Novgorod

della profezia apocalittica sul regno millenario
di Dio sulla terra. Lattesa della fine del mondo
nella Russia non si associd al presentimento di
un’'imminente catastrofe universale. Lescatologia
ortodossa aveva piuttosto un carattere di lumi-
nosa ascensione, ed era caratterizzata dalla perce-
zione di una particolare prossimita tra presente e
futuro, terrestre e celeste. La barriera che separava
questi poli tendeva a farsi trasparente; il regno
millenario di Dio gia si rivelava nel regno terreno
prescelto da Dio, colmando i cuori dei credenti
dell’attesa della salvezza futura e della beatitudine
celeste. Non si pud escludere che simili dispo-
sizioni d’animo in gran parte attingessero alla
tradizione ascetico-spirituale russa del XIV-XV
secolo: la pratica esicasta della “preghiera del
cuore” permetteva non solo la personale unione
con Dio (una reale divinizzazione), ma anche la
contemplazione, da parte degli asceti, dei beni
futuri preparati per i giusti. Limmagine liturgica

55



-
== e

e o S .. s

56

12. Iconostasi della cattedrale di Dormizione della Madre di Dio, Vladimir, realizzata nella seconda meta del XVIII seco-
lo su commissione dell'imperatrice Caterina II. Liconostasi sostitul quell’antica dipinta da Andrei Rublev e compagni.
Limperatrice ¢ raffigurata nell’ordine locale nelle sembianze di santa Caterina.

del tempo che verrd era concretizzata special-
mente nell'importanza dell’ordine della Deesis
dell’iconostasi che rappresentava la preghiera
escatologica di tutti i santi.'”

Non ultime per importanza erano le ambizioni
ideologiche dello stato Moscovita. A cavallo tra
Quattrocento e Cinquecento viene formulata la
teoria per cui Mosca, quale erede di Costantino-
poli considerata la seconda Roma, sarebbe la terza
Roma, ultimo ed eterno regno di tutto il mondo
cristiano. Insieme alla gloria e alla grandezza del
regno terreno di Cristo venne trasferito nella
Russia anche quel ruolo che tradizionalmente
era attribuito a Bisanzio: resistere all’Anticristo e
attendere la seconda venuta del Salvatore. Proprio
per questo motivo la Rus’ di Mosca, ultima nella

successione dei regni terreni, agli occhi dei con-
temporanei divenne una sorta di archetipo ovve-
ro, meglio ancora, I'antiporta del regno di Dio.
In questo complesso contesto si formo, al
cavallo del XIV e XV secolo, l'iconostasi alta
che riuni diversi temi iconografici diffusi nell’ar-
te bizantina dell’epoca, trovandone una nuova
soluzione iconografica e creando un fenomeno
artistico singolare. Il concetto dell'iconostasi alta
rifletteva le aspettative escatologiche formatesi
nella societa russa a cavallo del XIV e XV secolo
e il suo programma iconografico era strettamente
legato alla celebrazione della liturgia. A Novgorod
I'iconostasi alta fa la sua comparsa con un ritardo
motivato dal fatto che nella cattedrale di Santa
Sofia dall’antichitd rimase quasi immutata la

regola studita, e solo dopo I'annessione di Novgo-
rod allo stato di Mosca (1478) I'iconostasi alta fu
adottata anche in queste terre settentrionali.

Tra le piu antiche iconostasi alte rimaste ci
sono quelle della cattedrale della Dormizione di
Vladimir, pervenutaci solo frammentariamente
(1408). [F1G. 12] Essa includeva, oltre all’ordine
locale, quello della Deesis, delle feste e I'ordine
dei profeti a mezzo busto. Le tavole della Deesis
e delle feste hanno rispettivamente 317 ¢ 125 cm
di altezza. Le dimensioni della Deesis la rendeva-
no componente principale della barriera diviso-
ria. Liconostasi di Vladimir servi da modello per
quella della chiesa della Dormizione del Cremino
di Mosca."? Uno degli aspetti pitt importanti della
riforma russa dell’iconostasi consiste nell’'univer-
salitd, nella fissazione di un modello unico. Le
prime iconostasi alte sono gia caratterizzate da
uniformita [F1G. 13], mentre le iconostasi bizan-
tine del XIV secolo mostrano maggiore varieta.

Nella seconda metd del XVI secolo nell’ico-
nostasi russa compare un ordine nuovo, quello
dei patriarchi, come espressione figurativa della
preghiera eucaristica in cui
sono commemorati tutti gli
ordini dei santi sia dell’An-
tico che del Nuovo Testa-
mento [F1G. 14]. Il processo
della formazione dell’icono-
stasi alta giunse cosi al ter-
mine. Solo da quell’epoca si
puo parlare del tipo classico
dell’iconostasi russa alta a
cinque ordini che acquisi
il carattere di un coerente
insieme teologico e ﬁgura—
tivo..

Gli sviluppi della vita reli-
giosa e il cambiamento dei
gusti delle epoche successive
non potevano non influire
sui contenuti e sull’aspet-
to esterno dell’iconostasi. Il
secolo XVII apre una nuova epoca nella cultura
russa segnata da una nuova sensibilita religiosa,
dalla formazione di nuove categorie estetiche.
Una nuova visione del mondo era frutto del-

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

13. Iconostasi, chiesa di Annunciazione, Cremlino di
Mosca

- & TTrm T e

14. Ordine dei patriarchi, 1679-1680, chiesa di Santa

Trinitd, Monastero di Nerechta, regione di Kostroma

57



58

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

15. Iconostasi della cattedrale della Madre di Dio di Smolensk, fine del XVII secolo, Monastero delle Vergini, Mosca

I'influenza della cultura occidentale laicista che
trovera una sua elaborazione teorica negli scritti
dei maggiori esponenti del celebre laboratorio
iconografico presso il Palazzo delle Armi a Mosca
[F1c. 15]. I loro trattati sull’arte finalizzati alla
difesa della nuova corrente che stava conquistan-
do terreno nella prassi artistica russa le fornivano
una giustificazione teorica. In questo quadro
culturale anche la struttura dell’iconostasi subi
dei mutamenti: compare I'ordine complemen-
tare degli apostoli e della passione degli apostoli
posizionato sopra o sotto la Deesis (solitamente
si tratta delle chiese importanti dove I'iconostasi
aveva grandi dimensioni); sulla sommita dell’ico-
nostasi trova posto una Crocifissione ('immagi-
ne fu introdotta in seguito alla prescrizione del
Concilio della Chiesa degli anni 1666 - 1667); e
persino l'ordine dei “sapienti ellenici”, le imma-
gini delle sibille e dei filosofi antichi, collocate in
basso sui piloni, sotto le icone dell’ordine locale

(la chiesa della Trinita di Pskov, la cattedrale del
monastero di Chutyn’ presso Novgorod ed altre
ancora). Le raffigurazioni dei filosofi e delle sibil-
le erano abbastanza diffuse negli affreschi delle
chiese cristiane d’Oriente, specie nel XVI — XVII
secolo (Serbia, Athos, Bulgaria). Possiamo trovare
i ritratti di Virgilio e delle sibille negli affreschi
della cattedrale dell’Annunciazione del Cremino
di Mosca (1547-1551) [FiG. 16]. Questi perso-
naggi erano introdotti nell'iconografia cristiana
perché anche a loro, pur in modo limitativo, fu
svelato il mistero divino: la venuta nel mondo del
Salvatore, la sua passione e morte, la resurrezio-
ne e il Giudizio universale. Queste profezie del
mondo antico, che troviamo iscritte nei cartigli
tenuti in mano, erano rielaborati nel pensiero
cristiano in una maniera da renderle irricono-
scibili. Sono, infatti, difficilmente attribuibili ai
libri sibillini o ai sistemi filosofici dei personaggi
raffigurati. Le immagini dei piti autorevoli veg-

16. Sibilla, affresco della galleria nord, 1547-1551, chiesa

dell’Annunciazione, Cremlino di Mosca

genti del mondo antico mettevano in risalto il
pensiero che Dio vuole salvare tutti gli uomini,
anche i pagani.'*

Nella seconda meta del XVII secolo sopra
lordine locale trovo posto il cosiddetto ordine
pjadniényj. 1l temine pjadnitsa (dalla parola pjad’,
la palma della mano) era ampiamente diffuso

nel XVI-XVII secolo per designare le piccole

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

icone misurabili con la mano. La comparsa di
quest’ordine era legata forse alla disposizione del
Concilio del 1666-1667 che condanno I'usanza
di portare nelle chiese le proprie icone e pregare
davanti ad esse, ogni fedele a modo suo. Il Con-
cilio ordind di donare tali icone alle chiese ed esse
vennero collocate nella parte orientale del tempio
o nell’iconostasi accanto alle grandi tavole. Le
collezioni di icone dei monasteri e delle chiese
furono completate notevolmente da questi doni
votivi, fatti spesso con lo scopo di commemorare
i defunti. Le dimensioni delle icone-pjadnirsy
potevano variare. Il soggetto pit diffuso era quel-
lo della Madre di Dio, pili raramente era Cristo
o i santi locali. La quantita delle icone-pjadnirsy
cresce vertiginosamente dalla seconda meta del
XVI e giunge al culmine nel XVII secolo. Le pic-
cole icone prima venivano poste nell’iconostasi
su un’apposita mensola sotto 'ordine della Dee-
sis, mentre nella seconda meta del XVII secolo
cominciarono ad essere inserite in un ordine
complementare, appunto, pjadnicnyj. 1 registri
delle chiese parlano di numerose piccole icone.
Per esempio, secondo i documenti del monastero
delle isole Solovki del 1579 [FiG. 17], nella catte-
drale della Trasfigurazione si trovavano 33 icone
con i rivestimenti dorati e 57 “dipinte sull'oro”.
Nello stesso ordine pjadnicnyj spesso venivano
poste anche le icone menologiche."

Dal XVII secolo incominciano a diffondersi le
iconostasi di piccole dimensioni, spesso dipinte
su una tavola, e le iconostasi pieghevoli da viaggio

17. Monastero delle isole Solovki, mar Bianco

é :




ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

che raffiguravano in miniatura le iconostasi gran-
di [cer. Tavv. 1-3]. Nella seconda meta del XVII
secolo nell’iconostasi compare un nuovo ordine,
quello della Passione di Cristo, solitamente collo-
cato in alto e la croce con la raffigurazione dipinta
della Crocifissione alla sommita dell’iconostasi.
Tutte queste innovazioni cambiarono notevol-
mente la disposizione degli elementi e introdusse-
ro nuovi significati nella simbologia dell'iconosta-
si.'® Anche il decoro dell’iconostasi cambio il suo
aspetto, adottando degli elementi del barocco,
del rococo e, pit tardi, del classicismo. In questo
processo un ruolo rilevante fu svolto dall’arte
bielorussa e ucraina, che apporto all’icona russa
molti elementi della cultura europea. Questarte,
che viveva e si sviluppava nell’orbita dell'influen-
za della cattolica Polonia, a cui appartenevano
all'epoca terre bielorusse e, parzialmente, ucraine,
fece da tramite, da importatore della nuova cul-
tura in Russia. Per la realizzazione dell’iconostasi
particolarmente rilevante fu larte dell'intaglio
ligneo bielorusso. Numerosi maestri furono invi-
tati a Mosca per lavorare presso il Palazzo delle
Armi. Particolarmente apprezzati erano gli inta-
gliatori, conosciuti in Russia come i “maestri
d’intaglio bielorusso” [Fic. 18]. Erano loro ad
eseguire le iconostasi delle chiese piti importanti
dell’epoca, quelle dei monasteri Donskoj, Simeo-
novskij, Novo-lerusalimskij, Valdajsko-Iverskij,
del monastero delle Vergine, noto come “mona-
stero degli zar”, i cui modelli furono imitati in
tutta la Russia [Fica. 11, 12, 28, 35]. Gli artigia-
ni bielorussi importarono nella Russia le nuove

tecniche dell’intaglio traforato e un ricco reper-

18. La Porta regale, meta del XVIII secolo, Museo Nazionale
della storia e della cultura di Belorussia

torio di elementi decorativi barocchi, mostran-
do una buona conoscenza di modelli italiani e
fiamminghi, e adottando molti motivi nuovi che
si sposavano in maniera eccezionale con il fasto e
la magnificenza degli interni barocchi [Fic. 19].
Il contorno ligneo delle iconostasi barocche dei
secoli XVIII e XIX, riccamente scolpito e dorato,
decorate con motivi ornamentali e vegetali, for-
mava una splendida cornice alle icone che talvolta
sembravano perdersi nello sfarzo dello scintillio
d’oro. La maestria degli intagliatori trovo I'espres-
sione pit straordinaria nell’esecuzione delle Porte
regali dell'iconostasi, che si trasformavano sotto
lo scalpello di un maestro in uno splendido e fine
fregio traforato composto da capricciose linee
dorate di rocaille. Queste meravigliose forme pla-
stiche formavano un nuovo habitat per le icone”
[F1G. 20].

19. LAnnunciazione scultorea posta sopra la Porta regale
dell’iconostasi, cattedrale della Dormizione della Madre di
Dio, Vladimir

20. Cattedrale di SS. Pietrp"’e,/

secolo, architetto D. Il_'pz‘r

Pietroburgo.

=

.

angica

o
1

Raolo, inizio delf®
42

icsa

II

San




62

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

Nel ricco decoro ornamentale, nonostante
fosse stilizzato, erano facilmente riconoscibili le
piante e i frutti. Questo decoro, oltre a creare
Iimpressione del giardino paradisiaco immerso
nella luce, aveva un suo significato simbolico
importante. Accanto alla vite, antico e importante
simbolo cristiano, alla vigna che designa il Regno
di Dio, vi sono altri frutti e fiori. Qui si avverte
Iinflusso della pittura europea, specialmente del-
I'iconografia del “Hortus Conclusus”, del giardino
del Paradiso, diffusa nella pittura occidentale nei
secoli XV-XVIII. Mela, melagrano, vite, fiore del

giglio sono doni caratteristici del Paradiso.'®
Struttura dell’iconostasi

L'iconostasi non ¢ affatto un semplice accosta-
mento di icone, anzi la loro disposizione segue
una regola rigorosamente osservata: i soggetti
sono strettamente definiti sia nell’'insieme che
nelle sue singole parti. Liconostasi raffigura il
divenire della Chiesa nel tempo e la sua vita, fino
al suo coronamento nella Parusia, la realizzazione
progressiva di Adamo fino all'ultimo Giudizio.
Essa rivela in tal modo il senso della successione
temporale, il senso che il tempo acquista grazie
alla sua comunione con quell’atto extratemporale
che ¢ I'Eucaristia. Liconostasi rivela la sinergia
di Dio e dell'uomo: gli uomini e gli avvenimen-
ti che conferiscono il loro senso alla storia e la
santificano. A ciascuno addita qual ¢ il suo posto
nel processo storico e il significato del momento
che ¢, per ciascuno, il tempo presente. Le imma-
gini sono “visibili rappresentazioni di spettacoli,
misteriosi e soprannaturali» secondo la formula
di Dionigi pseudo Areopagita.

Liconostasi russa nella sua forma classica abi-
tualmente ¢ divisa in cinque ordini orizzontali.
Sulla sommita della parete ¢ posta una croce

per ricordare che la Chiesa trionfante nei cieli
e pellegrina sulla terra ha come unico punto di
riferimento 'Incarnazione, la Passione e la Resur-
rezione del Salvatore. Ogni ordine corrisponde ad
un periodo preciso della storia sacra. Soffermia-
moci brevemente sul contenuto iconografico e sul
significato dell’'iconostasi. Lo schema riportato
[F1G.21] ¢ piuttosto convenzionale perché le ico-
nostasi, in effetti, mostrano grande varieta. Nelle
piccole chiese e nelle cappelle con spazi limitati il
numero di ordini puo essere ridotto, nelle grandi
chiese possono apparire gli ordini complementari
di cui ¢ stato detto prima.

ORDINE DEI PATRIARCHI

La fila superiore chiamata ‘ordine dei patriar-
chi’, rappresenta la Chiesa veterotestamentaria da
Adamo a Mosg, il periodo anteriore alla Legge
[FiG. 22]. Con la comparsa dell'ordine indipen-
dente dei patriarchi giunse a fine il processo della
formazione dell’iconostasi alta. Le prime testimo-
nianze scritte sull’esistenza dell’ordine dei patriar-
chi risalgono al XVI secolo, ma sono piuttosto
scarse. Le iconostasi con l'ordine dei patriarchi
in questo periodo erano pochissime. Sappiamo
che due ordini furono commissionati da Boris
Godunov nel 1598 per liconostasi della chiesa
della Madre di Dio di Smolensk del Monastero
delle Vergini a Mosca [Fic. 11]. Una maggiore
diffusione si osserva nel XVII secolo.

In mezzo all'ordine, nella maggior parte dei
casi, vi era I'icona della Paternita [Fic. 23, Tav.
5] o quella della Trinita del Nuovo Testamento. I
patriarchi sono effigiati a mezzo busto o a statura
intera, con un cartiglio in mano, rivolti verso
I'immagine centrale, la rivelazione di Dio uno e
trino. I testi dei cartigli non sono sempre gli stes-
si, ma il contenuto ¢ riferito comunque ai libri
dell’Antico Testamento. I patriarchi si presentano

22. Ordine dei patriarchi, particolare della Tav. 1

- I ¥

.'I,.

s

R R

T e [ e o

..

Schema di Iconostasi alta
(disegno di Giovanni Mezzalira)

a b

21. Schema dell’iconostasi russa




11. Particolare dell’iconostasi della cattedrale della Madre
di Dio di Smolensk, fine del XVII secolo, Monastero delle

Vergini, Mosca

b
23. Paternita, XVIII secolo, archivio di Collezione Orler

come testimoni della futura salvezza, sono risorti
insieme a Cristo, fanno parte della storia della
salvezza offerta nella liturgia. Laspetto storico
sintreccia inevitabilmente con quello escatolo-
gico. I patriarchi sono resi partecipi della vita
eterna, unendosi a Cristo e diventando un solo
corpo e una sola fede con lui. La liturgizzazione
delle figure dei patriarchi intende anche la loro
preghiera incessante per la salvezza delle anime
umane [crFr. Tav. 6]. Nella seconda meta XVI
secolo nella cultura russa si osserva I'incremento
dell'interesse verso i libri dell’Antico Testamento.
La storia dei patriarchi era intesa come un nodo
sacrale nella storia dell'umanita prima dell'incar-
nazione di Dio. Non ultimo ruolo giocd anche
I'ideologia politica. Lidea di legare la storia dello
stato moscovita con la storia dell'umanita in
generale, di mostrare il suo ruolo eccezionale,
portd a cercare le analogie nella storia veterote-
stamentaria.'”?

ORDINE DEI PROFETI

Pit in basso vi ¢ 'ordine dei profeti che rap-
presenta la Chiesa veterotestamentaria da Mose
a Cristo, il periodo della Legge. Esso comprende
le immagini dei profeti, reggenti dei rotoli con i
rispettivi passi profetici, che annunciano la venu-
ta di Cristo. Quest ordine probabilmente esisteva
gia nell’arte bizantina. Lo confermerebbe la Pala
d’oro commissionata a Costantinopoli nel 1105
come antependium dell’altare della cattedrale di
San Marco a Venezia. Sulla Pala ¢ raffigurata la
Madre di Dio orante e ai suoi lati le immagini a
statura intera dei profeti.”

Al centro di quest'ordine, si trova solitamente
I'icona della Madre di Dio del Segno [Fic. 24],
immagine della profezia piti importante, quella
di Isaia (Is 7,14): “Ecco una Vergine concepira e
dara alla luce un Figlio, che sara chiamato Emma-
nuele”, “che significa Dio-con-noi” (Mt 1,23).
In questo ‘segno’ per eccellenza di cui parla san
Matteo, tutta la tradizione cristiana ha ricono-
sciuto 1'annuncio velato della nascita del Figlio di
Dio. Cosi I'icona al centro dell’'ordine dei profeti
divenne non solo una visione profetica ma anche
la testimonianza del diretto legame esistente fra
I’Antico e il Nuovo Testamento. Talvolta al posto

24. Ordine dei profeti e delle feste, particolare dell’ico-
nostasi, cappella dei Tre Gerarchi della Chiesa, chiesa di
Resurrezione di Cristo (sulla Debrja) 1650, Kostroma

25. Profeti Isaia e Davide, icona dell’ordine dei profeti,
archivio di Collezione Orler

della Madre di Dio del segno compare la Vergine
in trono. Gli ordini dei patriarchi e dei profeti
simboleggiano la preparazione della Chiesa neo-
testamentaria attraverso gli antenati di Cristo
secondo la carne, e la sua prefigurazione, il suo
annuncio per mezzo dei profeti [Fic. 25]. I due
ordini superiori rappresentano il tempo liturgico
che precede il Natale o, pill esattamente, le due
domeniche precedenti, dedicate alla memoria
dei Patriarchi e dei Padri della Chiesa. In alcune

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

iconostasi di dimensioni ridotte questi due ordini
sono uniti in unico registro dei patriarchi e dei
profeti.

ORDINE DELLE FESTE

Nell'ordine successivo trova posto la rappresen-
tazione delle dodici grandi feste che scandiscono
I'anno liturgico [F1G. 26]. Nella tradizione bizan-
tina sono chiamate con il termine Dodekaorton
(Dodici feste). Il numero scelto ricorda i dodici
apostoli e i dodici mesi, si presta bene a varie
combinazioni simmetriche delle raffigurazioni
— sei scene su entrambi i lati di un soggetto cen-
trale, tre file di quattro scene o quattro file di tre
scene 'una. Il numero era gia fissato, pare, ancor
prima che il canone delle scene rappresentate
fosse ben stabilito.

Quest’ordine rappresenta il periodo neote-
stamentario. Vi si proclama la realizzazione di
quanto ¢ stato annunciato nei due ordini supe-
riori. Sono raffigurati gli avvenimenti del Nuovo
Testamento che sono festeggiati dalla Chiesa
con particolare solennita, come tappe dell’azione
provvidenziale di Dio nel mondo, realizzazione
progressiva del disegno divino. La successione
delle feste del Signore nella maggior parte dei
casi segue la cronologia del racconto evangelico:
le vicende della vita terrena di Ciristo, la passione,
gli eventi dopo la morte. Questo principio era
abbastanza radicato nell’arte bizantina e costitui-
sce I'espressione della stessa mentalitd bizantina.
La forma vitae Cristi come modello di edifica-
zione della salvezza non solo ci ¢ stata traman-
data dalle parole del Vangelo, ma si ¢ incarnata
visivamente nella successione delle icone delle
feste del Signore. I credenti lo percepivano in
modo diretto, personale, con tutto il loro essere.
Ad esempio, i monaci ortodossi si cingevano di
cinture di cuoio con le raffigurazioni delle feste,
portandole come simboli di voto alla rettitudine
e alla forza della fede.”!

Le icone piu antiche delle feste, destinate ad
essere poste sul zemplon, risalgono al XII-XIII
secolo. Gia nella fase iniziale il ciclo delle feste
non aveva uno schema rigido e poteva includere
anche alcune scene del ciclo della Passione (per
esempio I'Ultima cena nell'icona del monastero

65



ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

26. Ordine delle feste, iconostasi pieghevole, particolare della Tav. N 3

di Santa Caterina del Sinai). Lordine delle feste
dell'iconostasi russa prende origine dal decoro del
templon bizantino, esso non ha un centro e valetto
da sinistra a destra. Come regola vi erano incluse
la Nascita della Madre di Dio e la sua Presentazio-
ne al Tempio, 'Annunciazione, il Natale di Gesu,
la Presentazione di Gesui al Tempio, il Battesimo,
la Trasfigurazione, I'Ingresso in Gerusalemme, la
Resurrezione, I’Ascensione, la Dormizione della
Vergine, 'Esaltazione della croce. Il numero
delle feste tuttavia non era

necessariamente di
dodici.

Linflusso della
liturgia sulla for-
mazione dei registri
dell’iconostasi  fu
complesso e multi-
forme. Per quanto
riguarda [ordine
festivo risulta evi-
dente che l'aspetto
storico nel succe-
dersi delle icone
festive non & 'uni-
co ad esser preso
in considerazione.
Tra i registri festi-
vi delle iconosta-
si di vari periodi
esistevano varianti
dove il filo della
narrazione evange-
lica s'interrompeva
per dare il posto
ad altri soggetti che

mettevano in risalto un altro aspetto del program-
ma iconografico, quello dogmatico o liturgico.”
Il contenuto dell’ordine delle feste mai si limitava
al racconto evangelico ed era condizionato da
diverse sfumature degli uffizi liturgici giornalieri,
settimanali e annuali. Nelle iconostasi russe sono
stati introdotti dei soggetti che non venivano di
solito inclusi nel registro festivo delle iconostasi
di altri paesi della cerchia bizantina.
Dall'inizio del XVI entrano a far parte e
diventano elementi
ricorrenti del regi-
stro festivo alcuni
soggetti che non
sono legati alla
vita terrena di Cri-
sto: I'Imposizio-
ne della croce, la
Protezione della
Madre di Dio
(detta Pokrov) e
altre scene rela-
tive alla glori-
ficazione  delle
reliquie neotesta-
mentarie in cui
viene sottolineato
il tema ecclesiolo-
gico. Tali soggetti
esprimono ['idea
della continuita
della protezione
celeste nella storia
dell’'umanita. Allo
stesso tempo essi
interrompevano

27. Iconostasi, XIX secolo, archivio di Collezione Orler

la successione cronologica del racconto evange-
lico. La logica della comparsa delle variazioni
nella scelta dei soggetti mostra che la scelta era
determinata da idee concrete. Le sfumature sottili
di questo processo erano annodate allo sviluppo
del pensiero teologico, all'interpretazione della
liturgia e agli sviluppi dell’innografia [Fic. 27].

I registri festivi russi si distinguono dai
Dodekaorton bizantini anche per il numero delle
icone. Nell'ordine festivo della chiesa dell'An-
nunciazione del Cremlino di Mosca, all'inizio del
XV secolo, vi erano probabilmente quattordici,
o forse sedici icone. Nel registro dell’iconostasi

della monumentale cattedrale della Dormizione
di Vladimir (1408), trovavano posto probabil-
mente ventuno icone. Nell'iconostasi della chiesa
della Trinita del monastero della Trinita di San
Sergio, risalente agli anni venti del XV secolo
(unica iconostasi dell'epoca conservatasi intatta
nella sua collocazione originale), ci sono dician-
nove icone delle feste.

DeEsis

L'ordine della Deesis rappresenta il nucleo
centrale dell'iconostasi [F1G. 28]. Il termine, tra-
dotto dal greco, significa ‘supplica’ ed ¢ riferito

28. Particolare della Deesis, iconostasi della cattedrale di Madre di Dio di Smolensk,
fine del XVII secolo, Monastero delle Vergini, Mosca




ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

29. Deesis, XVII secolo, Collezione Orler

abitualmente ad una composizione che vede Cri-
sto al centro con la Vergine e san Giovanni Bat-
tista in preghiera dell’intercessione ai suoi lati.®
La Deesis ¢ il fulcro ideale che da sviluppo a tutta
la tematica dell’iconostasi perché rende evidente
il legame fra Cristo presente nell’Eucaristia e
I'assemblea dei fedeli, radunata in attesa della par-
tecipazione alla comunione. La Deesis ¢ dunque
per ciascuno promessa del Paradiso. Il significato
principale della Deesis ¢ il secondo avvento ¢ la
salvezza del genere umano per intercessione dei
santi che indirizzeranno la loro supplica a Cristo
Giudice per il perdono dei peccati nel momen-
to della Seconda venuta, Parusia, integrata nel
contesto escatologico del Giudizio universale. I
piano semantico e simbolico della Deesis mette
in rilievo la funzione di Cristo come giudice e
riflette la convinzione della Chiesa di avere nei
personaggi che lo affiancano i piu potenti inter-
cessori. I santi implorano misericordia divina per
tutti gli uomini, supplicano indulgenza, e tutto fa
pensare che la loro preghiera sard esaudita [Fic.
29].

Inizialmente la Deesis bizantina non com-
prendeva che tre personaggi principali raffigurati
in piedi. A partire dal XII secolo la Deesis viene
posta al centro del zemplon. In questa forma la
composizione passo all'arte russa. Nel periodo
della formazione dell’iconostasi alta, a cavallo del
XIV-XV secolo, la figura del Cristo in trono al
centro della composizione venne sostituita dalla
raffigurazione del Salvatore fra le potenze celesti

per mettere in risalto il concetto della gloria del
Signore, immagine che divenne caratteristica
delle Deesis russe. Si tratta di una rielaborazione
della pili antica e pilt complessa raffigurazione
dell’arte cristiana. Limmagine di Cristo in gloria
ispirata alle teofanie antiche fu il programma pitt
diffuso nelle absidi dell'Oriente cristiano.?* Esse
erano suggerite dalle visioni dei profeti dell’An-
tico Testamento, soprattutto di Ezechiele (1 e
10) e di Isaia (6, 1-3). Sebbene alcuni elementi
iconografici fossero riconducibili a queste antiche
immagini teofaniche, la composizione del Sa/-
vatore fra le potenze celesti nacque in Russia nel
periodo della formazione dell’'iconostasi alta. Cri-
sto si presenta qui con il Vangelo aperto e la mano
benedicente, seduto in atteggiamento solenne sul
trono, talvolta appena visibile. I piedi posano su
uno sgabello, munito dei cosiddetti “troni”, ruote
di fuoco con gli occhi e le ali che, insieme ad altre
potenze angeliche, sorreggono il trono di Cristo.
La figura di Gesu ¢ circondata dalla triplice glo-
ria, rappresentata dalle aureole luminose di forma
rombica: un ovale e un rettangolo interno sovrap-
posti 'uno sull’altro. II rettangolare esterno di
colore rosso ¢ il simbolo della terra, 'ovale verde
o blu esprime I'idea del cielo. Questa simbologia
delle figure geometriche propone linterpretazio-
ne della figura di Cristo come il Sovrano della
terra, del cielo e quindi di tutto il cosmo. Il trono
non ¢ un trono materiale, ma quello della gloria
divina. Il colore del fuoco ricorda la Seconda
venuta di Cristo sulla terra: “Quando si mani-

festera il Signore
Gesti dal cielo con
gli angeli della sua
potenza nel fuoco
ardente, a far ven-
detta di quanti
non  conoscono
Dio e non obbe-
discono al vangelo
del Signore nostro
Gest” 2 Ts, 1, 7-
8).

Il rombo e
Povale sono riem-
piti dalle raffigu-
razioni di serafini
e cherubini. Agli
angoli del rettan-
golo esterno sono
disposte le raffigu-
razioni dei simboli
degli evangelisti:
langelo, il leone,
il bue e laquila.
La composizione
del Salvatore fra le
potenze & molto densa
di significati, suggeri-
sce non solo I'avvento della Seconda venuta ma
anche la futura beatitudine nel Regno dei cieli.
Il creato qui va inteso quindi non nel suo stato
attuale ma in quello nuovo, futuro che si presen-
tera trasfigurato. Le scritte che troviamo sul libro
aperto di Gesu sono passi dei Vangeli e possono
variare, ma tutte, in un modo o nell’altro, sono
legate al concetto della Seconda venuta e mettono
in risalto il ruolo del Giudice supremo e del Sal-
vatore, assegnando alla composizione un’intensa
connotazione escatologica [F1G. 30].

I motivi della popolarita raggiunta da que-
stimmagine in Russia, sono collegabili al partico-
lare slancio mistico dell’esicasmo che determino i
contenuti della cultura religiosa tra il XIV e l'ini-
zio del XV secolo. Limmagine del Salvarore fra le
potenze celesti nacque per essere inserita nell’ ordi-
ne della Deesis, presentandone il nucleo centrale
e la chiave dell’'interpretazione semantica di tutta

30. Salvatore fra le potenze celesti,
fine del XIX - inizio del XX secolo, Collezione Orler

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

Iiconostasi.®
L'apporto
essenziale  del-
I'esicasmo  fu
senza  dubbio
I'ampliarsi della
Deesis tripartita
a tutta la schiera
dei santi inter-
cessori disposti ai
lati di Cristo nel
Giudizio univer-
sale. Sulla crea-
zione della Deesis
russa forse influil
anche la preghie-
ra della comme-
morazione  dei
defunti durante
la liturgia, pras-
si affermatasi in
Russia nel XIV-
XV secolo, che
ricevette una
nuova interpreta-
zione. Il significato
della preghiera era
strettamente legato
alle aspettative escatologiche della fine del XIV
secolo di cui ¢ stato detto sopra e alla speranza
che la preghiera dei vivi rivolta agli intercessori
celesti avrebbe facilitato la sorte dei defunti nel
Giudizio universale.”

La Deesis dell'iconostasi rappresentava, in
effetti, una perifrasi della parte centrale del Giu-
dizio universale, che le stava di fronte, raffigurata
sulla parete occidentale della chiesa. La Cristo ¢
un giudice inesorabile, gli apostoli sono testimo-
ni, gli angeli guardie del corpo. Domina l'idea
del rigoroso giudizio secondo le azioni compiute:
gli uni vanno in Paradiso, gli altri all'Inferno. La
Deesis raffigura non un avvenimento, ma uno
stato fuori dal tempo e dallo spazio, frutto della
fede e dell'immaginazione popolare. Nelle epoche
pili recenti, a partire dal secolo XVII, le immagini
del Salvatore fra le potenze celesti al centro della
Deesis cedono, a mano a mano, il posto all'im-

69



70

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

31. Deesis, particolare del Giudizio universale, XVIII secolo, Collezione Orler

magine di Cristo in trono [F1c. 31].

Questa composizione fu giudicata dagli icono-
grafi dell’epoca tanto importante da aumentare
considerevolmente le dimensioni (317 cm. di
altezza nella cattedrale della Dormizione a Vla-
dimir, eseguita da Andrej Rublev e compagni),
conferendole una posizione dominante. Il docu-
mento russo pilt antico raffigurante la Deesis ¢
della fine del XIV secolo e si trova nell’iconostasi
della cattedrale dell’Annunciazione nel Cremino
di Mosca. Il pittore che esegui questopera fu,
senza dubbi, un artista di gran talento, istruito
in teologia, che riusci ad esprimere le idee dei
mistici esicasti in modo eccellente. Si suppone
che tale artista potesse essere Teofane il Greco,
giunto nella Russia da Costantinopoli.?”

La presenza della Vergine nella Deesis sembra
naturale nel contesto del suo culto. La menzione
della sua avvocatura risale al II secolo e il suo
culto ricevette un impulso straordinario dopo il
Concilio di Efeso (431), quando fu proclamata
la sua maternita divina. Il “dialogo” convenzio-
nale fra Cristo e sua Madre rappresenta uno degli

elementi pit diffusi nel decoro della chiesa. Le
immagini monumentali di Gesu e della Vergine
davanti all’altare testimoniavano il carattere inti-
mo del loro rapporto su cui basava la convinzio-
ne del ruolo della Vergine come la pit potente
interceditrice per gli uomini. La Madre di Dio
¢ rafhigurata nella Deesis rivolta verso Cristo in
atteggiamento orante con le mani in avanti e con
il busto leggermente chinato: ella intercede per
quanti non hanno speranza se non in lei. Questo
tipo iconografico, chiamato Haghiosoritissa (della
Santa Cassa) o la Madre di Dio di Chalkopratia,
risale alla celebre icona taumaturgica venerata
a Costantinopoli nella chiesa di Chalkopratia
(chiamata cosi per la vicinanza del mercato di
rame). Qui si trovava la Santa Cassa, una triplice
cassetta posta sotto l'altare che conteneva una
delle reliquie pilt venerate: la cintura della Ver-
gine portata da Gerusalemme sotto il regno di
Arcadio (395-408).

Il motivo dell'implorazione ¢ ancor pili accen-
tuato nelle pitture dove la Vergine tiene con la
mano sinistra il rotolo di un cartiglio con una

preghiera. Que-
sto tipo icono-
grafico prende
nome di Madre
di Dio Paraklesis
(della  preghie-
ra). Il documen-
to pil antico di
quest’iconografia
¢ un mosaico del
VII secolo con-
servatosi  nella
chiesa di San
Demetrio a Salo-
nicco. Una delle
icone pilt antiche
di origine bizan-
tina ¢ venerata
a Spoleto, dono
di Federico 1I
al Duomo nel
1186. Sul car-
tiglio a sinistra
della Vergine si
legge un dialo-
go della Madre col

Figlio: “Perché, o madre, chiedi la salvezza dei
mortali? Essi mi hanno irritato. - Abbi pieta, o
mio figlio, non sottrarti, ma conserva loro la tua
grazia. - Che la pace sia con quelli che si conver-
tono per amore.” Il testo scritto sul cartiglio risale
al canone di Teodoro Studita (759-826) letto
nell'ultimo sabato prima della Quaresima. Un
peccatore si rivolge alla Madre di Dio, pregandola
di intercedere per lui davanti a Cristo. Maria si
rivolge poi al Figlio, chiedendogli di perdonare
'uomo, e riceve la remissione dei peccati.?® Il tipo
iconografico della Madre di Dio Paraklesis trova
un’ampia diffusione nelle icone russe dell’800,
specialmente nelle Deesis di piccole dimensioni
composta da tre tavole [F1G. 32].

Vari sono i motivi addottati dagli studiosi per
giustificare la figura del Battista accanto a quella
della Vergine. Si pud individuarla nel fatto che la
Madre di Dio ¢ legata a Cristo secondo la nascita,
Giovanni invece secondo il Battesimo. La Madre
di Dio e il Precursore presentano I'immagine di

32. Madre di Dio del tipo iconografico Paraklesis,
fine del XVIII secolo, Collezione Orler

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

un’'umanita uni-
ficata dinanzi al
trono di Dio.”

Aj lati di tre
personaggi cen-
trali della Dee-
sis spesso sono
disposti i santi:
I"arcangelo
Michele accan-
to alla Madre di
Dio, Gabriele
nella  posizio-
ne speculare,
seguono poi gli
apostoli Pietro e
Paolo. Gli altri
santi  possono
variare:  santi
guerrieri  Gior-
gio e Deme-
trio, santi Padri
e gerarchi della
Chiesa. La Dee-
sis ¢ la dimensio-

ne escatologica della
Chiesa. Per questa ragione nelle iconostasi russe i
santi guerrieri e principi le cui figure compaiono
talvolta nella Deesis, non sono mai rappresentati
con armi e corazze, a differenza di quanto accade
nelle pitture parietali.

Dal XVII secolo cominciano a diffondersi le
Deesis in cui le figure dei santi vengono sostituite
da quelle degli apostoli (nelle Deesis antiche erano
presenti solo san Pietro e san Paolo), formando
una Deesis apostolica (fra i rari documenti della
Deesis apostolica delle epoche precedenti si puod
citare la chiesa della Dormizione della Madre di
Dio “a Paroménja” di Pskov (1444-1445). La
maggiore attenzione verso le figure degli apostoli
ha influito forse sulla comparsa di un nuovo
ordine che rappresentava le passioni degli apo-
stoli (alla fine del XVII secolo tale ordine esisteva
nella cattedrale del monastero Donskoj a Mosca
e nella chiesa dell'Ingresso della Madre di Dio
al tempio a Sol'vycegodsk). Comunque I'ordine
delle passioni degli apostoli era piuttosto un feno-

71



72

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

meno raro, solo le chiese grandi e ricche potevano
permetterselo.*

Ordine locale

L'ordine inferiore dell'iconostasi ¢ chiamato
‘locale’ ed ¢ costituito da icone monumentali.
Qui si trovano le icone patronali
delle feste e dei santi vene-
rati localmente, che sono
oggetto di una venera-
zione diretta. Dinan-
zi ad esse si accen-
dono dei ceri e si
recitano le pre-
ghiere piu inti-
me. Nelle chie-
se importanti,
come per esem-
pio quella della
Dormizione
della Madre di
Dio nel Crem-
lino di Mosca,

F3

nell’ordine loca-

s "

le erano poste le

T

pit celebri icone
taumaturgiche

e

portate qui da
tutte le parti
della  Russia.
Nelle iconostasi
antiche la dispo-

i
[P e

sizione  delle
icone in questa
fila non era fissa
percio gli stessi
soggetti non di
rado apparivano
due volte. Anche
la quantita delle
icone dell’ordi-
ne locale pote-
va variare. Alla
fine del XVII
secolo si osserva
un tentativo di

regolamentare la struttura dell'iconostasi, ed &
in questo periodo che le immagini del Cristo a
destra e della Vergine a sinistra della Porta regale
diventano obbligatorie nell’ordine locale.

PORTE DELL ICONOSTASI
Nella fila dell’ordine locale, alternandosi
alle icone, si aprono tre porte: al
centro la Porta regale o “del
Paradiso”, a due battenti,
attraverso la quale puo
passare solo il sacer-
dote, in paramenti
liturgici, durante i
momenti salien-
ti della liturgia
[F1G. 33], ai lati
le porte “diaco-
nali” ad un solo
battente, che
permettono  ai
diaconi di spo-
starsi durante
la celebrazione.

Le tre porte che
scandiscono la
parete dell’ico-
nostasi seguono
la logica della
struttura sacra-
le del tempio,
la  divisione
tripartita  del
santuario. La
porta centrale
da accesso al
Santo dei santi
(associato sim-
bolicamente al
Paradiso terre-
stre), la porta
settentrionale
alla  prothesis
(2értvennik in
russo) e quel-
la meridionale
al  diakonikon

33. Porta regale, fine del XVII - inizio del XVIII, Collezione Orler

(djakonnik). Le porte situate nell’iconostasi, che
¢ una frontiera fra il mondo celeste e quello terre-
stre, implicano una ricca simbologia dell’entrata,
dell’accesso. E’ luogo della divisione e, nello stes-
so tempo, luogo di congiunzione di due mondi,
la via e contemporaneamente 'impedimento di
accesso per i mortali, la possibilitd del passaggio
da una condizione all’altra. Questo simbolismo
diventa particolarmente suggestivo durante la
celebrazione liturgica, quando l'apertura e la
chiusura della Porta si associa con I'idea della sal-
vezza. Nel pensiero liturgico la caduta di Adamo
aveva chiuso la Porta del Paradiso per gli uomini
ma la venuta di Cristo apri a loro non solo la
Porta ma anche il cielo.?' Le parole di Cristo: “Io
sono la porta: se uno entra attraverso di me, sara
salvo; entrera e uscira e trovera pascolo” (Gv 10,9)
erano iscritti nel libro raffigurato sopra il portale
centrale della chiesa di Santa Sofia di Costantino-
poli. Questo locus classicus del testo evangelico ha
predefinito il simbolismo persistente della porta
nella cultura dell'Oriente cristiano. Le porte del-
I'iconostasi erano coinvolte nelle cerimonie piu
importanti, erano incensate, baciate, davanti ad
esse venivano lette le preghiere.

La porta centrale, detta regale o ‘del Paradiso’,
¢ antica quanto la transenna divisoria dell’altare
e sin dai tempi antichi era adornata di icone.
Abitualmente vi si dipinge '’Annunciazione (I'ar-
cangelo Gabrie-
le a sinistra e
la  Vergine a
destra), cioé
I’avvenimento
iniziale con cui
Dio entra nella
storia dell'uomo
(Fic. 34). Piu
in basso trova-
no posto i quat-
tro evangelisti,
oppure i santi
Basilio e Gio-
vanni Crisosto-
mo, autori della
Divina liturgia,
con in mano i

34. Annunciazione, registro superiore della Porta regale,
particolare della Tav. 30

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

cartigli con testi tratti dalle rispettive Liturgie.
La Porta regale del santuario ¢ il simbolo per
eccellenza dell’ingresso nel Regno di Dio. LAn-
nunciazione ¢ il punto di partenza, l'inizio della
nostra salvezza che spalanca all'uomo la porta del
Regno dei cieli.

Sopra la Porta regale si trova una tavola che soli-
tamente non ¢ rettangolare, la sua forma ¢ adatta-
ta ai lobi dei battenti della Porta. Essa rappresenta
talvolta un cornicione composto da due tavole
separate [SI VEDA TAv. 36 DEL CATALOGO]. Questa
parte della Porta regale abitualmente era decorata
con 'immagine della Celebrazione dell’eucaristia:
Cristo, raffigurato due volte, distribuisce agli
apostoli il suo sacro corpo in forma di pane da un
lato e di vino dall’altro [cFr. F1G. 6 E TaAv. 14 DEL
cataLoGo]. Nel XVIII secolo la variante liturgica
della Celebrazione dell’eucaristia fu sostituita da
quella storica, 'Ultima cena.*? Le sante immagini
della Porta regale vogliono ricordare il sacrificio
redentivo di Gesu che viene celebrato ogni volta
durante la Liturgia, la sua istituzione da parte di
Cristo stesso e la disposizione del Salvatore di
celebrare questo mistero. I santi Padri e gli angeli
si presentano come celebranti del mistero. Lar-
cangelo che porta la buona novella a Maria viene
raffigurato perché questo fu I'inizio della salvezza
commemorata durante la Liturgia. I quattro
evangelisti sono testimoni e portatori della Parola
nel mondo. A
partire dal XVI
secolo sem-
pre piu spesso
la Porta regale
veniva adornata
con uno splen-
dido intaglio
ligneo.

Le porte late-
rali con batten-
ti di legno, che
comparvero
per sostituire le
antiche tende,
pare, non aves-
sero precedenti
nell’arte bizanti-

73



74

35. Arcidiacono Stefano, porta diaconale nord dell’icono-
stasi, cattedrale di Madre di Dio di Smolensk, fine del XVII

secolo, Monastero delle Vergini, Mosca

na. Queste porte servivano per il passaggio dei
diaconi durante la liturgia. Esse fecero la loro
comparsa in Russia alla fine del XIV secolo nel
periodo della formazione dell'iconostasi alta. Le
porte laterali decorate con immagini cominciano
a diffondersi in Russia nei secoli XV-XVI, e solo
nel XVII secolo il loro uso divenne universale.
Le immagini pit diffusi erano quelle dei santi
arcidiaconi Stefano, Laurenzio [FiG. 35] o Filip-
po. Talvolta nelle porte laterali trovavano posto i
temi che ricordavano il peccato e il pentimento e
il perdono dell'uomo necessari per 'acquisizione
del Paradiso. Per questa ragione il contenuto delle
immagini era di carattere edificante e didattico.
Nel decoro comparivano delle composizioni che
mostravano i prototipi del comportamento del-
I'uomo desideroso di entrate nel Regno dei cieli e
la beatitudine del Paradiso: le raffigurazioni della
creazione di Adamo e della cacciata dal Paradiso
[F1c. 36], il seno di Abramo, il buon ladrone
Disma o diverse parabole. Alcuni soggetti che

troviamo nelle porte sono legati all'idea della fede
incrollabile e della penitenza: il profeta Daniele
nella fossa dei leoni, i tre fanciulli nella fornace,
Iallegoria dell’anima del giusto. Queste immagini
dovevano ricordare ai fedeli la Porta chiusa del
Regno dei cieli e la fatica necessaria per entrarvi.
Nel XVI-XVII secolo I'immagine pit diffusa
diventa quella del buon ladrone con la croce in

mano, la chiave simbolica con cui si apre la porta
del Paradiso™.

La struttura iconografica dell'iconostasi, la
disposizione dei suoi ordini, corrispondono alla
preghiera liturgica che precede immediatamente
I'epiclesi, mostrando I'intimo legame fra I'imma-
gine e la preghiera, caratteristico dell’arte orien-
tale: “Tu e il Figlio tuo unigenito e il tuo Santo
Spirito, Tu che dal nulla ci hai tratti all'esistenza,
e caduti ci hai rialzati, e nulla hai omesso di fare
fino a tanto che ci hai ricondotti al cielo e ci hai
donato il tuo Regno futuro”.

Sebbene laspetto esterno dell’iconostasi abbia
subito dei cambiamenti in epoca moderna, il suo
significato e la sua importanza restano immutati
nella coscienza ortodossa. Facilmente abbracciata
con lo sguardo da qualsiasi distanza, 1'iconostasi
dispiega le vie dell'economia divina: la storia
dell'vomo creato ad immagine del Dio trino e
unico e le strade di Dio nella storia. Le vie della
rivelazione divina e dell'adempiersi della salvezza
scendono dall'alto in basso: partendo dall'icona
della Santa Trinita, eterno Consiglio, sorgente
della vita del mondo e dell’economia divina, dalle
preparazioni veterotestamentarie, dalle prefigu-
razioni e le profezie che introducono all’ordine
delle feste, all’'attuazione predisposta da Dio, per
poi giungere fino al compimento futuro dell’eco-
nomia divina, l'ordine della Deesis. Tutto cid ha
il suo punto focale nell'immagine centrale di Cri-
sto che ¢ la chiave di tutta l'iconostasi. Lordine
della Deesis rappresenta dunque il coronamento
dell'intero processo storico: ¢ I'immagine della
Chiesa nella sua dimensione escatologica. Tutta
la vita della Chiesa vi si trova come riassunta nel
suo compito supremo e inalterabile: I'interces-
sione dei santi e degli angeli per il mondo. Tutti
i personaggi raffigurati sono riuniti in un solo

. w'l].""'_-" .
aylyn e _jl:'l

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

36. Creazione dell’'uomo e cacciata dal Paradiso,
particolare della porta diaconale nord, 1570 c. Museo di storia e arte di Sol'vycegodsk

Corpo. E l'unione di Cristo con la sua Chiesa:
totus Christus, Caput et Corpus, unione realizzata
dal Sacramento eucaristico.

Rispondendo alla rivelazione divina, le vie
dell'ascesi umana salgono dal basso verso I'alto:
accogliendo la predicazione apostolica e aderendo
alla volonta divina (gli evangelisti ¢ ’Annuncia-
zione sulle porte regali), con la preghiera e infine
con la comunione al Mistero eucaristico, 'uomo
porta a compimento la sua ascesa verso cio di
cui ¢ figura lordine della Deesis: I'unita della
Chiesa.** Loriginalitd dei programmi iconografici
delle iconostasi russe le rende un fenomeno sin-
golare dell’arte cristiana ortodossa

Concludendo il nostro discorso, riportiamo
la visione sublime dell’iconostasi proposta da P.
Florenskij: “Parlando in modo figurato, la chiesa

\

senza liconostasi materiale ¢ separata dal san-

tuario da un muro cieco; I'iconostasi in questo
apre delle finestre, e attraverso ad esse vediamo, o
almeno posiamo vedere, attraverso i vetri calare i
vivi testimoni di Dio. Distruggere le icone signi-
fica murare le finestre; invece togliere i vetri che
filtrano la luce spirituale, per colui che ¢ capace
di vederla direttamente, per parlar figurato, nello
spazio trasparente senzaria significa imparare a
respirare I'eterico e a vivere nella luce della glo-
ria di Dio; allorché questo avviene, l'iconostasi
materiale si abolisce da sola con I'abolizione di
ogni immagine di questo mondo, con l'aboli-
zione anche della fede e della speranza e con la

contemplazione della pura, amabile, eterna gloria
di Dio.”*

75



76

=t

v

;
a
"
A

1B u...';.

o mE WA =Sl

o

;
!

-

L} -=fr!l
]

[FEERRRE

-

-
i

=

37. Iconostasi della chiesa della Santa Trinita, 1785, San Pietroburgo

Note

1. E curioso notare che il vocabolo “icono-
stasi” entrd in uso in Russia solo dalla fine del
XVII secolo.

2. Teologo, mistico, filosofo, matematico,
padre Florenskij ¢ nato nel 1882, morto
probabilmente nel 1943, dopo essere stato
deportato nell’estremo Nord della Russia.
Il suo studio “Iconostasi”, di cui il mondo
scientifico venne a conoscenza solo negli anni
’50, fu definito dai contemporanei l'opera pilt
eccellente dell’epoca (¢ tradotta in italiano
con il titolo “Le Porte Regali”).

3. Problema ikonostasa, in: Vestnik russkogo
zapadnoevropejskogo patriarsego ekzarchata, N
44, 1963 Parigi. Una sintesi di questo studio
si trova in: L. Uspenskij, La teologia dellicona,
Milano La Casa di Matriona 1995, pp. 183-
193.

4. Di interesse particolare sono gli studi
pubblicati nel volume lkonostas: proischozdenie,
razvitie, simvolika | ed. A. M. Lidov, Moskva:
Progress-Tradicija, 2000.

5. A. M. Lidov lkonostas: itogi i perspektivy
issledovanija, in Ikonostas: proischoZdenie,
ragvitie, simvolika, pp. 18-19.

6. Ch. Walter, A New Look at the Byzantine
Sanctuary Barrier, in Revue des études byzanti-
nes, vol. 51, 1993, pp. 222-223.

7. Gianfranco Ravasi, Liconostasi tra
mistero e svelamento, in Liconostasi degli zar.
Splendori del Monastero delle Vergini. Catalogo
della mostra, Milano:Electa, 1992, p. 16.

8. N.Sperovskij Starinnye russkieikonostasy,
ristampa in Vysokij russkij ikonostas, Moskva:
Patriarsie prudy, Pul’s 2004, pp. 9-12.

9. L. Uspenskij, La reologia dell’icona, p.
155.

10. Robert E Taft, The Byzantine Rite:
a Short History. Collegeville, Minn: The
Liturgical Press, 1992, pp. 78-84.

11. AM. Lidov Zkonostas: itogi i perspektivy
issledovanija, in lkonostas: proischoZdenie,
ragvitie, simvolika, pp. 23.

12. L. M. Evseeva. Escatologia 7000 goda i
vozniknovenie vysokogo ikonostasa, in Ikonostas:
proischoZdenie, razvitie, simvolika, pp. 419.

13.A. G. Mel'nik, Osnovnye tipy

russkich vysokich ikonostasov, in Ikonostas:
proischoZdenie, razvitie, simvolika, p. 434

14. N.  Sperovskij, Starinnye  russkie
ikonostasy, pp. 38-39.

15. L. A. Scennikova, Tkony-pjadnitsy i ikony-
tabletki pridvornoj tserkvi, in Blagovescenskij
sobor Moskovskogo Kremlja. Materialy i
issledovanija. Moskva: Progress 1999, pp. 122,
128.

16. 1. Buseva-Davydova, Russkij ikonostas
XVII veka: genesis tipa i itogi evolutsii, in
Tkonostas: proischoZdenie, razvitie, simvolika,
pp- 637-638.

17. S. Gukova, Icone bielorusse: ['Occidente
nella tradizione orientale, in: Belarus’ frontiera
fra cielo e terra, Vicenza: Terra Ferma 2004,
pp. 27-28.

18.]. N. Zvezdina, Rastitel'nyj dekor
pozdnich russkich ikonostasov, in Ikonostas:
proischoZdenie, razvitie, simvolika, p. 656.

19.1. A. Zuravleva, Praoteceskij  rjad
i zaverSenie simboliceskoj struktury russkogo
vysokogo ikonostasa, in Tkonostas: proischozdenie,
ragvitie, simvolika, pp. 492-493.

20. L. M. Evseeva, Eschatologia 7000 goda i
vozniknovenie vysokogo ikonostasa, in Tkonostas:
proischoZdenie, razvitie, simvolika, pp. 421-
422.

21. A. L. Jakovleva, I/ “Dodekaorton” bizantino
e lordine delle feste cristologiche nelle iconostasi
dell'epoca di Rublev, in Andrej Rublev ¢ l'icona
russa: atti del XIII Convegno ecumenico
internazionale di spiritualita ortodossa, sezio-
ne russa, Bose, 15-17 settembre 2005 / a cura
di A. Mainardi, Magnano: Edizioni Qiqajon,
2006, p. 78.

22.V. M. Sorokatyj, Prazdniényj rjad
russkogo ikonostasa. Iconograficeskie programmy
XV-XVI vekov, in lkonostas: proischoZdenie,
ragvitie, simvolika, pp. 474, 482.

23. Sul termine “Deesis” si veda: Zervu
Tognazzi, Deesis: interpretazione del termine
e sua presenza nell’iconografia bizantina, in
Costantinopoli e l'arte delle province orientali |
a cura di E de’ Maffei, C. Barsanti, A. Guiglia
Guidobaldi. Roma: Rari Nantes 1990, pp.
394-395.

24. Tali raffigurazioni sono conservate negli
affreschi dei secoli VI-VII del monastero di
Sant Apollo a Bawit (Egitto) e nelle chiese
rupestri della Cappadocia. Si veda: A. Tacobini
Visioni dipinte. Immagini della contemplazione
negli affreschi di Bawit. Roma: Viella 2000 ;
Nicole Thierry, La Cappadoce de ['antiquité aun
moyen dge. Turnhout : Brepols 2002.

25. L. Scennikova, Deisusnyj ¢in so Spasom
v silach (istoki ikonografii), in Blagovescenskij
sobor Moskovskogo Kremlja. Materialy i
issledovanija. Moskva: Progress 1999, pp. 54-
86; 1. A. Kocetkov, “Spas v silach”: razvitie
ikonografii i smysl, in Drevnerusskoe iskusstvo.
Problemy ikonografii. Moskva 1995, pp. 45-
68.

26. L. Scennikova, Drevnerusskij vysokij iko-
nostas XIV — nacala XV veka: itogi i perspektivy
izulenija, in Tkonostas : proischoZdenie, razvi-
tie, simvolika, p. 401.

27.L. Scennikova, Drevnerusskij vysokij
ikonostas p. 404.

28. M. N. Butyrskij, Bogomater’ Paraklesis
u altarnoj pregrady i liturgiceskoe soderzanie
obraza, in lkonostas: proischoZdenie, razvitie,
simvolika, p. 207-222.

29. M. Andaloro 17/ tema della Deesis
(Hagiosoritissa), in  Rivista  dell’Istituto
Nazionale d'Archeologia e Storia dellArte, t.
17,1970, pp. 85-130.

30. N. Sperovskij, Starinnye russkie
ikonostasy, pp. 35-36.

31. N. L Troitskij, Zkonostas i ego simvolika,
ristampa in Vysokij russkij ikonostas, Moskva
2004, p. 153.

32.D. K. Trenev, lkonostas Smolenskogo
sobora  Novodevid'ego monastyrja: obrastsovyj
russkij ikonostas XVI-XVII vekov s pribavleniem
kratkoj istorii ikonostasa s drevnejSich vremen.
Moskva 1902, p. 44.

33. A. Salina, Bokovye vrata ikonostasa:
simboliceskij zamysel i iconografia, in Tkonostas:
proischoZdenie, razvitie, simvolika, pp. 559-
590.

34. L. Uspenskij, La teologia dell’icona, p.
190.

35. D. Florenskij, Le Porte Regali, p. 58.

Bibliografia

ANDALORO M., Il tema della Deesis (Hagiosoritissa), in
Rivista dell’ Istituto Nazionale d’Archeologia e Storia
dell’Arte, vol. 17, 1970, pp. 85-130

Buseva-Davypova 1., Russkij ikonostas XVII veka:
genesis tipa i itogi evolutsii, in ITkonostas : proischozde-
nie, razvitie, simvolika, pp. 621-649)

Buryrskiy M. N., Bogomater’ Paraklesis u altarnoj pre-
grady i liturgileskoe soderzanie obraza, in lTkonostas :
proischozdenie, razvitie, simvolika, p. 207-222

Evseeva L. M., Eschatologia 7000 goda i vozniknovenie
vysokogo ikonostasa, in lkonostas : proischozdenie,
razvitie, simvolika, pp.411-427

FLorenskyy P, Le Porte Regali. Milano : Adelphi
1977

Gorbienko E. A., Bol%oj ikonostas Sofijskogo sobora
(po pismennym istocnikam), in Novgorodskij sbornik
T. 1, Fasc. 2, 1981, pp. 213-229

GUKOVA S., Icone bielorusse: ['Occidente nella tradizio-
ne orientale, in: Belarus” frontiera fra cielo e terra.
Vicenza : Terra Ferma 2004, pp. 13-37

IacoBINI A., Visioni dipinte. Immagini della contempla-
gione negli affreschi di Bawir. Roma : Viella 2000

Tkonostas: proischozdenie, razgvitie, simvolikala cura di
A. M. Lipov. Moskva : Progress-Tradicija 2000

Jakovleva A. 1., Il “Dodekaorton” bizantino e ['ordine delle
feste cristologiche nelle iconostasi dell’epoca di Rubley, in
Andrej Rublev e licona russa: atti del XIII Convegno
ecumenico internazionale di spiritualitd ortodossa,
sezione russa, Bose, 15-17 settembre 2005 / a cura
di A. Mamarpr. Magnano : Edizioni Qiqgajon
2006, p. 77-98

Kocerkov L. A., “Spas v silach”: Razvitie ikonografii i
smysl, in Drevnerusskoe iskusstvo. Problemy ikonogra-
Jfii. Moskva 1995, pp. 45-68

Le icone di Ugli¢ | a cura di ANatory GORSTKA.
Eurocrom 4: 2006

Lipov A. M., Tkonostas: itogi i perspektivy issledovanija,
in lkonostas: proischoZdenie, razvitie, simvolika, pp.
11-29

MEUNIK A. G., Osnovnye tipy russkich vysokich ikono-
stasov, in lkonostas: proischozdenie, razvitie, simvo-
lika, pp. 431-440

PripACKIN A., lconografia Gospoda lisusa Corista.
Moskva : Palomnik 2001

Ravast GIANFRANCO, Liconostasi tra mistero e svelamen-
to, in Liconostasi degli zar. Splendori del Monastero
delle Vergini. Milano : Electa 1992

Sauna 1. A., Bokovye vrata ikonostasa: simboliceskij
zamysel i iconografia, in ITkonostas: proischozdenie,
ragvitie, simvolika, pp. 559-590

SceNNIKOVA L. A., Tkony-pjadnitsy i ikony-tabletki pri-

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

dvornoj tserkvi, in Blagovescenskij sobor Moskovskogo
Kremlja. Materialy i issledovanija. Moskva 1999,
pp. 122-153

ScENNIKOVA L., Deisusnyj ¢in so Spasom v silach (istoki
ikonografii), in Blagovescenskij sobor Moskovskogo
Kremlja. Materialy i issledovanija. Moskva: Progress
1999, pp. 54-86

ScENNIKOVA L., Drevnerusskij vysokij ikonostas XIV
- nacala XV veka: itogi i perspektivy izucenija, in
Tkonostas: proischozdenie, razvitie, simvolika, pp.
393-408

Soroxaryy V. M., Prazdniényj rjad russkogo ikonosta-
sa. Iconograficeskie programmy XV - XVI vekov, in
Tkonostas: proischoZdenie, razvitie, simvolika, pp.
465-489

Seerovskiy N., Starinnye russkie ikonostasy, ristampa
in Vysokij russkij ikonostas, Moskva : PatriarSie
prudy, Pul’s 2004, pp. 9-134

Tarr RoBert E, The Byzantine Rite: a Short History.
Collegeville, Minn : The Liturgical Press 1992

Taierry Nicorg, La Cappadoce de [lantiquité au
moyen dge. Turnhout : Brepols 2002

ToGNazzi ZERvU, Deesis: interpretazione del termi-
ne e sua presenza nell’iconografia bizantina, in
Costantinopoli ¢ larte delle province orientali | a
cura di E pE® Marrer, C. Barsanti, A. GuiGLIA
GuipoBaLpI. Roma: Rari Nantes

Trenev D. K., lkonostas Smolenskogo sobora
Novodevic'ego monastyrja: obraztsovyj russkij ikono-
stas XVI-XVII vekov s pribavleniem kratkoj istorii
ikonostasa s drevnejsich vremen. Moskva 1902

Trorrskyy N. 1., Tkonostas i ego simvolika, ristampa in
Vysokij russkij ikonostas, Moskva : Patriarsie prudy,
Pul’s 2004, pp. 137-162

Uspenskyy L., La teologia dell’icona. Milano : La Casa
di Matriona 1995

Uspenskiy L., Problema ikonostasa, in Vestnik Russkogo
Zapadno-Evropejskogo Patriariego Ekzarchata, N 44,
1963 Parigi.

Vysokij russkij ikonostas, Moskva : Patriar$ie prudy,
Pul’s 2004

WaLrer CH., A New Look at the Byzantine Sanctuary
Barrier, in Revue des études byzantines, vol 51, 1993,
pp- 203-224

ZuraviEvA [. A., Praoteleskij rjad i zaversenie
simboliceskoj struktury russkogo vysokogo ikonostasa,
in Tkonostas: proischoZdenie, razvitie, simvolika, pp.
490-498

ZvezpINA . N., Rastitelnyj dekor pozdnich russkich
ikonostasov, in lkonostas: proischozdenie, razvitie,

simwolika, pp. 651-663



