
ICONOSTASI:promessa
     del     Paradiso

 Antiche icone russe dal Convento S. Angelo

Comitato Promotore
P. Arturo Busetti
P. Clemente Moriggi
P. Cesare Azimonti
Prof. Giulio Cesare Maggi
Dott. Franco Casarone
Dott. Massimo Cherubini
Rag. Massimo Oldini

Progetto scientifi co e cura:
Sania Gukova

Testi e Commenti
Sania Gukova
P. Adalberto Piovano
P. Dimitri Fantini

Coordinatrice
Monica Cavaliere

Segreteria organizzativa
Caterina De Pol

Foto
Lino Vecchiato

Catalogo
C&M Arte

Grafi ca e layout del catalogo
C&M Arte

In copertina: San Nicola, XVII secolo, riproduzione parziale, Collezione Orler. (Tav. 29 del catalogo).
In IV di copertina: Iconostasi, fi ne del XVIII - inizi del XIX secolo, Collezione Orler. (Tav. 1 del catalogo).

© C&M Arte - Arezzo
     Archivio Orler - via Col S. Martino, 39 - 30030 Favaro Veneto (Venezia)
     www.collezioneorler.com

Finito di stampare nel mese di ottobre 2007 - Printed in Italy

ICONOSTASI:promessa
     del     Paradiso

ICONOSTASIICONOSTASIICONOSTASIICONOSTASIICONOSTASIICONOSTASIICONOSTASIICONOSTASIICONOSTASI:::ICONOSTASI:
       
promessapromessapromessapromessapromessapromessa
     deldeldel
promessa

del
promessapromessapromessa

del
promessa

del
promessa

del
promessapromessapromessa

del
promessa
  ParadisoParadisoParadisoParadisoParadisoParadisoParadisoParadisoParadiso     Paradiso     Paradiso     Paradiso        Paradiso   Paradiso   Paradiso   Paradiso     ParadisoParadisoParadiso     ParadisodelParadisodeldeldelParadisodelParadisodelParadisodeldeldelParadisodeldel   delParadisodel   deldeldel   delParadisodel   delParadisodel   delParadisodel   deldeldel   delParadisodel   delParadiso   ParadisoParadisoParadiso   ParadisodelParadisodeldeldelParadisodel   delParadisodeldeldelParadisodelParadisodelParadisodeldeldelParadisodel   delParadisodeldeldelParadisodel
promessa
     del     Paradiso

C&M
Arte

C
O

LL
EZ

IO
N

E 
O

R
LE

R

An
tic

he
 ic

on
e 

ru
ss

e 
da

l C
on

ve
nt

o 
S.

 A
ng

el
o

de
i F

ra
ti 

M
in

or
i F

ra
nc

es
ca

ni
 a

 M
ila

no



L’iconostasi, elemento caratteristico della 
chiesa ortodossa, è una barriera lignea, 
ricoperta da icone e segnata da tre porte. 

Il termine di origine greca che lo definisce 
luogo di collocazione delle icone (eikon e stasis), 
descrive solo la sua funzione esteriore.1 L’icono-
stasi racchiude l’espressione più compiuta e spi-
ritualmente più densa del cristianesimo orientale. 
Tenteremo di scoprirla nelle sue linee essenziali, 
seguendo le orme di due illustri teologi, p. Pavel 
Florenskij2 che ha svelato il significato mistico 
dell’iconostasi, scendendo in analisi acutissime e 
p. Leonid Uspenskij, teologo e iconografo (1902 
- 1987), che ha dato all’iconostasi russa una 
solida base teologica e storica.3 Importanti per 
la nostra esposizione sono anche gli studi degli 
ultimi anni che analizzano alcuni aspetti storici e 
teologici dell’iconostasi russa.4

L’iconostasi non è un semplice arredo liturgico 
e deve essere compresa all’interno della visione 
simbolica del tempio, essa costituisce un grande 
segno della Presenza divina in mezzo al cosmo e 
all’umanità. L’iconostasi distingue simbolicamen-
te i due mondi, quello celeste del santuario in cui 
viene celebrata la liturgia, e quello terreno della 
navata della chiesa, in cui i fedeli partecipano 
al mistero. [FIG. 1] Il suo significato era stato 
spiegato dai Padri della Chiesa non come una 
separazione, ma come una forma di unione tra 
le due parti della chiesa. Simeone di Salonicco 
(inizio del XV secolo) così scrive: “Sull’architra-
ve, sulle colonne, al centro delle sante icone, si 
rappresenta il Salvatore e, al suo fianco, la Madre 
di Dio e il Precursore, gli angeli, gli apostoli e 
gli altri santi. Questo ci insegna che Cristo è 
contemporaneamente in cielo con i suoi santi e 

«L'iconostasi è la visione. L’iconostasi è la mani-
festazione dei santi e degli angeli – un’angelofania, 
una manifestazione di celesti testimoni, e soprat-
tutto della Madre di Dio e del Cristo nella carne, 
testimoni i quali proclamano ciò che, visto da quel 
versante, è carnale. L’iconostasi è i santi. E se tutti 
gli oranti nella chiesa fossero abbastanza ispirati, se 
gli oranti fossero tutti veggenti, non ci sarebbe altra 
iconostasi all'infuori degli astanti testimoni di Dio 
a Dio, mercé i loro sguardi e le loro parole annun-
cianti la Sua terribile e gloriosa presenza; neanche 
la chiesa ci sarebbe.» 

P. Florenskij, Le Porte Regali, p. 57

Sania Gukova

ICONOSTASI:
promessa del Paradiso

48 49
1. Iconostasi, 1996-1999,
chiesa di Ingresso della Madre di Dio al tempio, Mosca



con noi adesso, e che Egli deve ancora venire”. 
E ancora, cinque secoli dopo, padre P. Florenskij 
riflette: “Data l’impotenza della vista spirituale 
degli oranti, la Chiesa, avendo cura di loro, è 
costretta a soccorrerne la debolezza spirituale: 
queste visioni celesti, chiare, serene, splendenti, 
essa segna, trascrive materialmente, ne coglie le 
tracce col colore. Questa gruccia della spiritua-
lità, l’iconostasi materiale, non cela qualcosa ai 
fedeli – un qualche mistero interessante e arguto, 
come per ignoranza e amor proprio taluni hanno 
sostenuto, ma anzi addita ad essi, mezzi ciechi, 
il mistero del santuario, dischiude ad essi, storpi 
e sciancati, l’ingresso nell’altro mondo, a loro, 
chiusi nella loro indolenza, grida nelle sorde orec-
chie l’annuncio del Regno dei cieli, dopo che essi 

hanno mostrato d’essere inaccessibili ai discorsi 
fatti con voce normale.”.

Cenno storico

L’origine di una barriera divisoria che isola nel 
tempio il luogo della celebrazione del mistero 
risale alla tradizione liturgica giudaica, passata 
al cristianesimo. La divisione del tempio in due 
parti era determinata dalla struttura stessa della 
celebrazione liturgica che comprendeva i cele-
branti del mistero e l’assemblea dei fedeli parte-
cipanti. Nel primo periodo cristiano il santuario 
era separato dalla navata unicamente da una 
transenna o da un velo oppure da un colonnato 
sormontato da un architrave che non impediva 
ai fedeli la vista dell'altare, ai quali gradualmente 
si aggiunsero rappresentazioni di Cristo, della 
Vergine, di angeli e santi, intagliati o sbalzati 
nello stesso materiale della trabeazione, di solito 
marmo [FIG. 2]. Probabilmente tra gli inter-
colunni sopra i plutei erano appesi dei veli. Lo 
sviluppo di soggetti iconografici sulla transenna 
e la sua graduale trasformazione in un’iconostasi 
iniziò presto. All’inizio l’architrave era ornato con 
una croce, collocata in cima. Questa parete divi-
soria, che all’origine consisteva di plutei, alti fino 
alla cintola fissati tra i pilastri, nel VI secolo si era 
già evoluta in una barriera più alta, con colonnine 
che sorgevano dai pilastri che sostenevano una 
trabeazione o epistilio. L’imperatore Giustiniano 
(VI secolo) innalzò a Santa Sofia di Costantino-
poli dodici colonne e fece eseguire sull’architrave 
delle raffigurazioni a bassorilievo di Cristo, della 
Madre di Dio, di angeli, apostoli e profeti, come 
testimonia la precisa e minuziosa descrizione 
offertaci da Paolo il Silenziarlo (VI secolo) [FIG. 
3], mentre nel X secolo Costantino Porfirogeneto 
ne conferma la presenza, esaltandone lo splendo-
re. Le colonne erano scintillanti perché ricoperte 
d’argento o cesellate, così da riflettere la luce del 
sole. 

All’origine dell’iconostasi vi è dunque il tem-
plon bizantino, ossia la barriera tra la navata 
della chiesa e il santuario. Tale struttura deriva-
va probabilmente dal Tabernacolo dell’Antico 
Testamento, che separava con un tramezzo il 

Sancta Sanctorum nel Tempio di Gerusalemme. 
Il templon era relativamente basso e permetteva 
ai fedeli di vedere le immagini dipinte nella parte 
superiore dell'abside. In questo periodo iniziale 
la barriera architettonica univa già due funzioni 
importanti: essa faceva parte del complesso pro-
gramma iconografico del santuario, integrandosi 
nel decoro absidale che spiegava le idee dogmati-
che più importanti, d’altro canto, le immagini del 

templon avevano già una funzione devozionale, 
vale a dire che i fedeli vi si potevano avvicinare 
per una preghiera personale [FIG. 4]. 

Una nuova fase della trasformazione del tem-
plon in un’iconostasi inizia nell’epoca posticono-
clastica. Il semplice parapetto a poco a poco fu 
sostituito da un colonnato sormontato da icone, 
forse in seguito alla reazione provocata dall'ico-
noclastia. All'inizio del periodo medio-bizantino, 

50 51

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

2. Madre di Dio Orante (Platytera), calcio dell’originale 
in marmo del XII secolo proveniente da Costantinopoli, 
murato all’interno della chiesa veneziana di Santa Maria 
Mater Domini (Museo Correr)

3. Templon della cattedrale di Santa Sofia di Costantinopoli, 
ricostruzione dell’anno 1908 (secondo Starinnye russkie ikonostasy)

4. Ricostruzione contemporanea dell’antico templon bizantino, 
chiesa di Nascita della Madre di Dio, regione di Vladimir



le sacre immagini che decoravano il templon non 
erano rimovibili; erano realizzate nello stesso 
materiale che costituiva la trabeazione, o fissate 
su di esso in smalto. Pian piano, tuttavia, le icone 
fecero la loro comparsa sull’epistilio e grandi pan-
nelli furono collocati negli intercolunni, facendo 
diventare il templon una compatta parete che 
coprìva completamente la vista dell’altare [FIG. 
5]. Questo cambiamento rappresenta il momen-
to culminante nello sviluppo dell’iconostasi che 
accade, con tutta probabilità, nell’XI secolo. Lo 
confermerebbero alcune testimonianze scritte: 
un commento di Nicola di Andida sulla liturgia 
(seconda metà dell’XI secolo), è probabilmente 
ancora più importante è la lettera di Niceta Sti-
fatos chartophylax della chiesa di Santa Sofia di 
Costantinopoli. Questo documento conferma 
che il tema della chiusura dell’altare era al centro 
dei dibattiti fra i gerarchi della chiesa e i teologi 
bizantini verso la metà dell’XI secolo. La prassi di 
mettere una tenda che chiudeva completamente 
l’altare, creò le condizioni per inserire le icone 

negli intercolunni. E’ significativo che proprio 
in questo periodo compaiono le icone-epistili (le 
tavole sviluppate in larghezza) che venivano siste-
mati sopra l’architrave e avevano un complesso 
programma iconografico. 

I motivi di tali innovazioni sono complessi. A. 
Lidov suppone che uno di essi poteva essere la 
polemica teologica sviluppatasi in questo periodo 
in seno alla Chiesa bizantina che portò allo sci-
sma del 1054, influendo anche sugli sviluppi del 
decoro interno della chiesa orientale. L’accento 
posto sulla natura mistica dei sacramenti trovò 
la sua manifestazione nella chiusura dell’altare. 
L’interpretazione dell’Eucaristia come storia della 
salvezza si sviluppa nel programma iconografico 
del templon.5 Nell’XI secolo cambia anche il 
decoro absidale e vengono introdotti dei nuovi 
soggetti (Comunione degli apostoli e Celebra-
zione della liturgia) [FIG.6], altro fattore che, 
secondo Ch. Walter6, determinò la divisione delle 
funzioni delle immagini del santuario: quelle del-
l’abside erano destinate alla contemplazione del 

clero celebrante, mentre le icone del templon, che 
impedivano la vista dell’abside e del rito celebra-
to, erano rivolte ai fedeli, spiegando la liturgia in 
forma simbolica. La trasformazione che abbiamo 
descritto continuò per un lungo periodo e con 
buona probabilità non ebbe inizio nello stesso 
momento e non seguitò dappertutto in modo 
uniforme. La situazione poteva anche variare da 
monastero a monastero, pur nella stessa area. 

Il centro delle icone destinate al templon era 
di solito occupato dalla Deesis, cioè la Vergine e 
san Giovanni Battista che pregano Cristo per la 
salvezza dell’umanità [FIG. 7]. Questo soggetto 
centrale era incorniciato da scene della vita di 
Cristo, della Vergine o di un santo. Le principali 
scene della vita di Cristo e della Vergine forma-
vano il cosiddetto Dodekaorton, le dodici grandi 

feste dell’anno liturgico.. Sebbene ci siano riferi-
menti certi ad epistili dipinti nella seconda metà 
dell’XI secolo, le più antiche trabeazioni conser-
vate risalgono al XII e XIII secolo; si trovano nel 
monastero di Santa Caterina del Sinai e nella 
Grande Lavra del Monte Athos e molto probabil-
mente provengono da botteghe di Costantinopoli 
[FIG. 8]. 

Alcuni esempi significativi mostrano come la 
trabeazione del templon appartenesse alla dota-
zione degli edifici sacri non solo d’Oriente ma 
anche d’Occidente. La basilica costantiniana di 
San Pietro a Roma pare possedesse un’iconostasi 
a doppio colonnato (alcune colonne sono ancor 
oggi conservate nell’attuale basilica, distribuite in 
varie aree). Una barriera architettonica ornava la 
basilica di San Paolo a Roma e di San Giovanni a 

52 53

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

5. Templon in muratura, chiesa di Santa Anna, Anisaraki, Creta

6. Comunione degli apostoli, particolare del mosaico absidale, metà dell’XI secolo, cattedrale di Santa Sofia, Kiev 

7. Deesis, icona-epistilio, c. 1280, Monastero di Santa Caterina del Sinai



Ravenna, ove Galla Placidia nel V secolo l’aveva 
fatta erigere in argento.7

Iconostasi in Russia

In questa forma e col medesimo significato 
liturgico, la parete divisoria passò alla Russia. I 
dati archeologici e le testimonianze scritte confer-
mano che le più antiche chiese russe non avevano 
le barriere divisorie alte ma solo le basse transenne 
a griglia simili a quelle bizantine.8 Con il tempo 
la transenna crebbe in altezza creando una vera e 
propria barriera. La struttura dell’iconostasi subì 
nella Russia una serie di modifiche: gli ordini di 
icone si moltiplicarono, cambiarono dimensioni 
e collocazione. Proprio in Russia l’iconostasi rice-
ve, a cavallo del XIV e XV secolo, la sua forma 
singolare, quella chiamata ‘iconostasi alta’. La 
barriera architettonica cresce fino a trasformarsi 

in un’alta parete divisoria con numerosi ordini 
di icone che cela completamente il santuario agli 
occhi dei fedeli [FIG. 9]. 

I cambiamenti che si verificano a quest’epoca 
segnano una tappa importante nello sviluppo del-
l’iconostasi russa. Il nuovo tipo di iconostasi alta 
subito ricevette in Russia lo status dell’immagine 
canonica. La sua rapida affermazione non poteva 
essere possibile senza l’intervento dei vertici della 
gerarchia ecclesiale. Il promotore delle innovazio-
ne è ritenuto il metropolita di Mosca Cipriano 
(1390-1406). Se vogliamo cercare le ragioni di 
tali mutamenti dobbiamo tracciare alcuni aspet-
ti della vita religiosa in questo periodo. Uno 
dei fattori più importanti era la diffusione del 
movimento mistico dell’esicasmo che si estese a 
tutto il mondo ortodosso e diede stimolo ad una 
fioritura straordinaria della vita spirituale. In que-
st’epoca la vita religiosa della Russia fu segnata da 

un’intensa vitalità artistica, da un nuovo impulso 
apportato dal misticismo degli esicasti. Caratte-
ristica dell’arte di quell’epoca era la ricerca di un 
sistema teologico coerente, che riveli attraverso 
l’immagine l’economia della salvezza nella sua 
globalità. Questa tendenza sfocia nel complesso 
dell’iconostasi che rappresenta uno degli esiti più 
importanti del periodo della fioritura esicasta.9

Un altro aspetto, non meno rilevante è da 
ricercare nell’evoluzione del rito. A cavallo tra 
XIV e XV secolo, si verificarono importanti tra-
sformazioni nell’ambito liturgico: anzitutto, la 
diffusione della regola gerosolimitana, che sosti-
tuì progressivamente quella studita (del monaste-
ro di Studion di Costantinopoli). Contempora-
neamente, aumentò la quantità dei testi liturgici 
che venivano letti durante le funzioni in chiesa 
e che divennero una fonte supplementare per 
la nuova iconografia. L’artefice dell’unificazione 
della prassi liturgica fu il metropolita Cipria-
no. La creazione dell’iconostasi alta può essere 
considerata quindi una parte intrinseca della 
sua complessiva riforma. Parlando di Cipriano 
dobbiamo ricordare i suoi legami con Filoteo 
Kokkino, patriarca di Costantinopoli negli anni 
1353-1355, 1364-1376, anche lui un innovatore 
del rito e esicasta. Si tratta della tappa conclusiva 
della liturgia bizantina denominata da Robert F. 
Taft10 la “sintesi neosabbaitica” che rappresentava 
una nuova, rispetto alla versione studita, adat-
tazione della regola gerosolimitana (quella della 
Lavra di San Sabba) interpretata nello spirito 
dell’insegnamento mistico degli esicasti del XIV 
secolo.11

Un altro fattore che segnò la cultura russa 
dell’epoca e incise notevolmente sulla creazione 
dell’iconostasi alta è collegato alle aspettative 
escatologiche. Com’è noto, nell’antica Russia gli 
anni erano computati dalla creazione del mondo, 
per cui 1492 corrispondeva all’anno 7000. Le 
preoccupazioni escatologiche assunsero partico-
lare acutezza con l’attesa della fine del mondo 
aspettato allo scadere del settimo millennio dalla 
creazione del mondo. L’inizio dell’ottavo mil-
lennio, secondo l’interpretazione tradizionale, 
avrebbe dovuto conformarsi ad un mondo rinno-
vato; per questo si fu inclini a leggervi l’avverarsi 

della profezia apocalittica sul regno millenario 
di Dio sulla terra. L’attesa della fine del mondo 
nella Russia non si associò al presentimento di 
un’imminente catastrofe universale. L’escatologia 
ortodossa aveva piuttosto un carattere di lumi-
nosa ascensione, ed era caratterizzata dalla perce-
zione di una particolare prossimità tra presente e 
futuro, terrestre e celeste. La barriera che separava 
questi poli tendeva a farsi trasparente; il regno 
millenario di Dio già si rivelava nel regno terreno 
prescelto da Dio, colmando i cuori dei credenti 
dell’attesa della salvezza futura e della beatitudine 
celeste. Non si può escludere che simili dispo-
sizioni d’animo in gran parte attingessero alla 
tradizione ascetico-spirituale russa del XIV-XV 
secolo: la pratica esicasta della “preghiera del 
cuore” permetteva non solo la personale unione 
con Dio (una reale divinizzazione), ma anche la 
contemplazione, da parte degli asceti, dei beni 
futuri preparati per i giusti. L’immagine liturgica 

54 55

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

8. Dodici feste con la Deesis, seconda metà dell’XI secolo, Monastero di Santa Caterina del Sinai

9. Iconostasi della cappella di Nascita della Madre di Dio, 
XVI secolo, cattedrale di Santa Sofia, Novgorod



del tempo che verrà era concretizzata special-
mente nell’importanza dell’ordine della Deesis 
dell’iconostasi che rappresentava la preghiera 
escatologica di tutti i santi.12

Non ultime per importanza erano le ambizioni 
ideologiche dello stato Moscovita. A cavallo tra 
Quattrocento e Cinquecento viene formulata la 
teoria per cui Mosca, quale erede di Costantino-
poli considerata la seconda Roma, sarebbe la terza 
Roma, ultimo ed eterno regno di tutto il mondo 
cristiano. Insieme alla gloria e alla grandezza del 
regno terreno di Cristo venne trasferito nella 
Russia anche quel ruolo che tradizionalmente 
era attribuito a Bisanzio: resistere all’Anticristo e 
attendere la seconda venuta del Salvatore. Proprio 
per questo motivo la Rus’ di Mosca, ultima nella 

successione dei regni terreni, agli occhi dei con-
temporanei divenne una sorta di archetipo ovve-
ro, meglio ancora, l’antiporta del regno di Dio. 

In questo complesso contesto si formò, al 
cavallo del XIV e XV secolo, l’iconostasi alta 
che riunì diversi temi iconografici diffusi nell’ar-
te bizantina dell’epoca, trovandone una nuova 
soluzione iconografica e creando un fenomeno 
artistico singolare. Il concetto dell’iconostasi alta 
rifletteva le aspettative escatologiche formatesi 
nella società russa a cavallo del XIV e XV secolo 
e il suo programma iconografico era strettamente 
legato alla celebrazione della liturgia. A Novgorod 
l’iconostasi alta fa la sua comparsa con un ritardo 
motivato dal fatto che nella cattedrale di Santa 
Sofia dall’antichità rimase quasi immutata la 

regola studita, e solo dopo l’annessione di Novgo-
rod allo stato di Mosca (1478) l’iconostasi alta fu 
adottata anche in queste terre settentrionali. 

Tra le più antiche iconostasi alte rimaste ci 
sono quelle della cattedrale della Dormizione di 
Vladimir, pervenutaci solo frammentariamente 
(1408). [FIG. 12] Essa includeva, oltre all’ordine 
locale, quello della Deesis, delle feste e l’ordine 
dei profeti a mezzo busto. Le tavole della Deesis 
e delle feste hanno rispettivamente 317 e 125 cm 
di altezza. Le dimensioni della Deesis la rendeva-
no componente principale della barriera diviso-
ria. L’iconostasi di Vladimir servì da modello per 
quella della chiesa della Dormizione del Cremino 
di Mosca.13 Uno degli aspetti più importanti della 
riforma russa dell’iconostasi consiste nell’univer-
salità, nella fissazione di un modello unico. Le 
prime iconostasi alte sono già caratterizzate da 
uniformità [FIG. 13], mentre le iconostasi bizan-
tine del XIV secolo mostrano maggiore varietà.

Nella seconda metà del XVI secolo nell’ico-
nostasi russa compare un ordine nuovo, quello 
dei patriarchi, come espressione figurativa della 
preghiera eucaristica in cui 
sono commemorati tutti gli 
ordini dei santi sia dell’An-
tico che del Nuovo Testa-
mento [FIG. 14]. Il processo 
della formazione dell’icono-
stasi alta giunse così al ter-
mine. Solo da quell’epoca si 
può parlare del tipo classico 
dell’iconostasi russa alta a 
cinque ordini che acquisì 
il carattere di un coerente 
insieme teologico e figura-
tivo..

Gli sviluppi della vita reli-
giosa e il cambiamento dei 
gusti delle epoche successive 
non potevano non influire 
sui contenuti e sull’aspet-
to esterno dell’iconostasi. Il 
secolo XVII apre una nuova epoca nella cultura 
russa segnata da una nuova sensibilità religiosa, 
dalla formazione di nuove categorie estetiche. 
Una nuova visione del mondo era frutto del-

56 57

12. Iconostasi della cattedrale di Dormizione della Madre di Dio, Vladimir, realizzata nella seconda metà del XVIII seco-
lo su commissione dell’imperatrice Caterina II. L’iconostasi sostituì quell’antica dipinta da Andrei Rublev e compagni. 
L’imperatrice è raffigurata nell’ordine locale nelle sembianze di santa Caterina. 

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

13. Iconostasi, chiesa di Annunciazione, Cremlino di 
Mosca

14. Ordine dei patriarchi, 1679-1680, chiesa di Santa 
Trinità, Monastero di Nerechta, regione di Kostromà



l’influenza della cultura occidentale laicista che 
troverà una sua elaborazione teorica negli scritti 
dei maggiori esponenti del celebre laboratorio 
iconografico presso il Palazzo delle Armi a Mosca 
[FIG. 15]. I loro trattati sull’arte finalizzati alla 
difesa della nuova corrente che stava conquistan-
do terreno nella prassi artistica russa le fornivano 
una giustificazione teorica. In questo quadro 
culturale anche la struttura dell’iconostasi subì 
dei mutamenti: compare l’ordine complemen-
tare degli apostoli e della passione degli apostoli 
posizionato sopra o sotto la Deesis (solitamente 
si tratta delle chiese importanti dove l’iconostasi 
aveva grandi dimensioni); sulla sommità dell’ico-
nostasi trova posto una Crocifissione (l’immagi-
ne fu introdotta in seguito alla prescrizione del 
Concilio della Chiesa degli anni 1666 - 1667); e 
persino l’ordine dei “sapienti ellenici”, le imma-
gini delle sibille e dei filosofi antichi, collocate in 
basso sui piloni, sotto le icone dell’ordine locale 

(la chiesa della Trinità di Pskov, la cattedrale del 
monastero di Chutyn’ presso Novgorod ed altre 
ancora). Le raffigurazioni dei filosofi e delle sibil-
le erano abbastanza diffuse negli affreschi delle 
chiese cristiane d’Oriente, specie nel XVI – XVII 
secolo (Serbia, Athos, Bulgaria). Possiamo trovare 
i ritratti di Virgilio e delle sibille negli affreschi 
della cattedrale dell’Annunciazione del Cremino 
di Mosca (1547-1551) [FIG. 16]. Questi perso-
naggi erano introdotti nell’iconografia cristiana 
perché anche a loro, pur in modo limitativo, fu 
svelato il mistero divino: la venuta nel mondo del 
Salvatore, la sua passione e morte, la resurrezio-
ne e il Giudizio universale. Queste profezie del 
mondo antico, che troviamo iscritte nei cartigli 
tenuti in mano, erano rielaborati nel pensiero 
cristiano in una maniera da renderle irricono-
scibili. Sono, infatti, difficilmente attribuibili ai 
libri sibillini o ai sistemi filosofici dei personaggi 
raffigurati. Le immagini dei più autorevoli veg-

genti del mondo antico mettevano in risalto il 
pensiero che Dio vuole salvare tutti gli uomini, 
anche i pagani.14

Nella seconda metà del XVII secolo sopra 
l’ordine locale trovò posto il cosiddetto ordine 
pjàdničnyj. Il temine pjàdnitsa (dalla parola pjàd’, 
la palma della mano) era ampiamente diffuso 
nel XVI-XVII secolo per designare le piccole 

icone misurabili con la mano. La comparsa di 
quest’ordine era legata forse alla disposizione del 
Concilio del 1666-1667 che condannò l’usanza 
di portare nelle chiese le proprie icone e pregare 
davanti ad esse, ogni fedele a modo suo. Il Con-
cilio ordinò di donare tali icone alle chiese ed esse 
vennero collocate nella parte orientale del tempio 
o nell’iconostasi accanto alle grandi tavole. Le 
collezioni di icone dei monasteri e delle chiese 
furono completate notevolmente da questi doni 
votivi, fatti spesso con lo scopo di commemorare 
i defunti. Le dimensioni delle icone-pjàdnitsy 
potevano variare. Il soggetto più diffuso era quel-
lo della Madre di Dio, più raramente era Cristo 
o i santi locali. La quantità delle icone-pjàdnitsy 
cresce vertiginosamente dalla seconda metà del 
XVI e giunge al culmine nel XVII secolo. Le pic-
cole icone prima venivano poste nell’iconostasi 
su un’apposita mensola sotto l’ordine della Dee-
sis, mentre nella seconda metà del XVII secolo 
cominciarono ad essere inserite in un ordine 
complementare, appunto, pjàdničnyj. I registri 
delle chiese parlano di numerose piccole icone. 
Per esempio, secondo i documenti del monastero 
delle isole Solovki del 1579 [FIG. 17], nella catte-
drale della Trasfigurazione si trovavano 33 icone 
con i rivestimenti dorati e 57 “dipinte sull’oro”. 
Nello stesso ordine pjàdničnyj spesso venivano 
poste anche le icone menologiche.15 

Dal XVII secolo incominciano a diffondersi le 
iconostasi di piccole dimensioni, spesso dipinte 
su una tavola, e le iconostasi pieghevoli da viaggio 

58

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

15. Iconostasi della cattedrale della Madre di Dio di Smolensk, fine del XVII secolo, Monastero delle Vergini, Mosca

16. Sibilla, affresco della galleria nord, 1547-1551, chiesa 
dell’Annunciazione, Cremlino di Mosca

17. Monastero delle isole Solovki, mar Bianco



che raffiguravano in miniatura le iconostasi gran-
di [CFR. TAVV. 1-3]. Nella seconda metà del XVII 
secolo nell’iconostasi compare un nuovo ordine, 
quello della Passione di Cristo, solitamente collo-
cato in alto e la croce con la raffigurazione dipinta 
della Crocifissione alla sommità dell’iconostasi. 

Tutte queste innovazioni cambiarono notevol-
mente la disposizione degli elementi e introdusse-
ro nuovi significati nella simbologia dell’iconosta-
si.16 Anche il decoro dell’iconostasi cambiò il suo 
aspetto, adottando degli elementi del barocco, 
del rococò e, più tardi, del classicismo. In questo 
processo un ruolo rilevante fu svolto dall’arte 
bielorussa e ucraina, che apportò all’icona russa 
molti elementi della cultura europea. Quest’arte, 
che viveva e si sviluppava nell’orbita dell’influen-
za della cattolica Polonia, a cui appartenevano 
all’epoca terre bielorusse e, parzialmente, ucraine, 
fece da tramite, da importatore della nuova cul-
tura in Russia. Per la realizzazione dell’iconostasi 
particolarmente rilevante fu l’arte dell’intaglio 
ligneo bielorusso. Numerosi maestri furono invi-
tati a Mosca per lavorare presso il Palazzo delle 
Armi. Particolarmente apprezzati erano gli inta-
gliatori, conosciuti in Russia come i “maestri 
d’intaglio bielorusso” [FIG. 18]. Erano loro ad 
eseguire le iconostasi delle chiese più importanti 
dell’epoca, quelle dei monasteri Donskoj, Simeo-
novskij, Novo-Ierusalimskij, Valdajsko-Iverskij, 
del monastero delle Vergine, noto come “mona-
stero degli zar”, i cui modelli furono imitati in 
tutta la Russia [FIGG. 11, 12, 28, 35]. Gli artigia-
ni bielorussi importarono nella Russia le nuove 
tecniche dell’intaglio traforato e un ricco reper-

torio di elementi decorativi barocchi, mostran-
do una buona conoscenza di modelli italiani e 
fiamminghi, e adottando molti motivi nuovi che 
si sposavano in maniera eccezionale con il fasto e 
la magnificenza degli interni barocchi [FIG. 19]. 
Il contorno ligneo delle iconostasi barocche dei 
secoli XVIII e XIX, riccamente scolpito e dorato, 
decorate con motivi ornamentali e vegetali, for-
mava una splendida cornice alle icone che talvolta 
sembravano perdersi nello sfarzo dello scintillio 
d’oro. La maestria degli intagliatori trovò l’espres-
sione più straordinaria nell’esecuzione delle Porte 
regali dell’iconostasi, che si trasformavano sotto 
lo scalpello di un maestro in uno splendido e fine 
fregio traforato composto da capricciose linee 
dorate di rocaille. Queste meravigliose forme pla-
stiche formavano un nuovo habitat per le icone17 
[FIG. 20].

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

18. La Porta regale, metà del XVIII secolo, Museo Nazionale 
della storia e della cultura di Belorussia

19. L’Annunciazione scultorea posta sopra la Porta regale 
dell’iconostasi, cattedrale della Dormizione della Madre di 
Dio, Vladimir 

20. Cattedrale di SS. Pietro e Paolo, inizio del XVIII 
secolo, architetto D. Trezini, la più antica chiesa di San 
Pietroburgo. 



Nel ricco decoro ornamentale, nonostante 
fosse stilizzato, erano facilmente riconoscibili le 
piante e i frutti. Questo decoro, oltre a creare 
l’impressione del giardino paradisiaco immerso 
nella luce, aveva un suo significato simbolico 
importante. Accanto alla vite, antico e importante 
simbolo cristiano, alla vigna che designa il Regno 
di Dio, vi sono altri frutti e fiori. Qui si avverte 
l’influsso della pittura europea, specialmente del-
l’iconografia del “Hortus Conclusus”, del giardino 
del Paradiso, diffusa nella pittura occidentale nei 
secoli XV-XVIII. Mela, melagrano, vite, fiore del 
giglio sono doni caratteristici del Paradiso.18

Struttura dell’iconostasi

L'iconostasi non è affatto un semplice accosta-
mento di icone, anzi la loro disposizione segue 
una regola rigorosamente osservata: i soggetti 
sono strettamente definiti sia nell’insieme che 
nelle sue singole parti. L’iconostasi raffigura il 
divenire della Chiesa nel tempo e la sua vita, fino 
al suo coronamento nella Parusia, la realizzazione 
progressiva di Adamo fino all’ultimo Giudizio. 
Essa rivela in tal modo il senso della successione 
temporale, il senso che il tempo acquista grazie 
alla sua comunione con quell’atto extratemporale 
che è l’Eucaristia. L’iconostasi rivela la sinergia 
di Dio e dell’uomo: gli uomini e gli avvenimen-
ti che conferiscono il loro senso alla storia e la 
santificano. A ciascuno addita qual è il suo posto 
nel processo storico e il significato del momento 
che è, per ciascuno, il tempo presente. Le imma-
gini sono “visibili rappresentazioni di spettacoli, 
misteriosi e soprannaturali» secondo la formula 
di Dionigi pseudo Areopagita. 

L’iconostasi russa nella sua forma classica abi-
tualmente è divisa in cinque ordini orizzontali. 
Sulla sommità della parete è posta una croce 

per ricordare che la Chiesa trionfante nei cieli 
e pellegrina sulla terra ha come unico punto di 
riferimento l’Incarnazione, la Passione e la Resur-
rezione del Salvatore. Ogni ordine corrisponde ad 
un periodo preciso della storia sacra. Soffermia-
moci brevemente sul contenuto iconografico e sul 
significato dell’iconostasi. Lo schema riportato 
[FIG.21] è piuttosto convenzionale perché le ico-
nostasi, in effetti, mostrano grande varietà. Nelle 
piccole chiese e nelle cappelle con spazi limitati il 
numero di ordini può essere ridotto, nelle grandi 
chiese possono apparire gli ordini complementari 
di cui è stato detto prima.

ORDINE DEI PATRIARCHI 
La fila superiore chiamata ‘ordine dei patriar-

chi’, rappresenta la Chiesa veterotestamentaria da 
Adamo a Mosè, il periodo anteriore alla Legge 
[FIG. 22]. Con la comparsa dell’ordine indipen-
dente dei patriarchi giunse a fine il processo della 
formazione dell’iconostasi alta. Le prime testimo-
nianze scritte sull’esistenza dell’ordine dei patriar-
chi risalgono al XVI secolo, ma sono piuttosto 
scarse. Le iconostasi con l’ordine dei patriarchi 
in questo periodo erano pochissime. Sappiamo 
che due ordini furono commissionati da Boris 
Godunov nel 1598 per l’iconostasi della chiesa 
della Madre di Dio di Smolensk del Monastero 
delle Vergini a Mosca [FIG. 11]. Una maggiore 
diffusione si osserva nel XVII secolo. 

In mezzo all’ordine, nella maggior parte dei 
casi, vi era l’icona della Paternità [FIG. 23, TAV.  
5] o quella della Trinità del Nuovo Testamento. I 
patriarchi sono effigiati a mezzo busto o a statura 
intera, con un cartiglio in mano, rivolti verso 
l’immagine centrale, la rivelazione di Dio uno e 
trino. I testi dei cartigli non sono sempre gli stes-
si, ma il contenuto è riferito comunque ai libri 
dell’Antico Testamento. I patriarchi si presentano 

62

Schema di Iconostasi alta
(disegno di Giovanni Mezzalira)

21. Schema dell’iconostasi russa

22. Ordine dei patriarchi, particolare della Tav. 1

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO



come testimoni della futura salvezza, sono risorti 
insieme a Cristo, fanno parte della storia della 
salvezza offerta nella liturgia. L’aspetto storico 
s’intreccia inevitabilmente con quello escatolo-
gico. I patriarchi sono resi partecipi della vita 
eterna, unendosi a Cristo e diventando un solo 
corpo e una sola fede con lui. La liturgizzazione 
delle figure dei patriarchi intende anche la loro 
preghiera incessante per la salvezza delle anime 
umane [CFR. TAV. 6]. Nella seconda metà XVI 
secolo nella cultura russa si osserva l’incremento 
dell’interesse verso i libri dell’Antico Testamento. 
La storia dei patriarchi era intesa come un nodo 
sacrale nella storia dell’umanità prima dell’incar-
nazione di Dio. Non ultimo ruolo giocò anche 
l’ideologia politica. L’idea di legare la storia dello 
stato moscovita con la storia dell’umanità in 
generale, di mostrare il suo ruolo eccezionale, 
portò a cercare le analogie nella storia veterote-
stamentaria.19

ORDINE DEI PROFETI
Più in basso vi è l’ordine dei profeti che rap-

presenta la Chiesa veterotestamentaria da Mosè 
a Cristo, il periodo della Legge. Esso comprende 
le immagini dei profeti, reggenti dei rotoli con i 
rispettivi passi profetici, che annunciano la venu-
ta di Cristo. Quest’ordine probabilmente esisteva 
già nell’arte bizantina. Lo confermerebbe la Pala 
d’oro commissionata a Costantinopoli nel 1105 
come antependium dell’altare della cattedrale di 
San Marco a Venezia. Sulla Pala è raffigurata la 
Madre di Dio orante e ai suoi lati le immagini a 
statura intera dei profeti.20

Al centro di quest'ordine, si trova solitamente 
l’icona della Madre di Dio del Segno [FIG. 24], 
immagine della profezia più importante, quella 
di Isaia (Is 7,14): “Ecco una Vergine concepirà e 
darà alla luce un Figlio, che sarà chiamato Emma-
nuele”, “che significa Dio-con-noi” (Mt 1,23). 
In questo ‘segno’ per eccellenza di cui parla san 
Matteo, tutta la tradizione cristiana ha ricono-
sciuto l'annuncio velato della nascita del Figlio di 
Dio. Così l’icona al centro dell’ordine dei profeti 
divenne non solo una visione profetica ma anche 
la testimonianza del diretto legame esistente fra 
l’Antico e il Nuovo Testamento. Talvolta al posto 

della Madre di Dio del segno compare la Vergine 
in trono. Gli ordini dei patriarchi e dei profeti 
simboleggiano la preparazione della Chiesa neo-
testamentaria attraverso gli antenati di Cristo 
secondo la carne, e la sua prefigurazione, il suo 
annuncio per mezzo dei profeti [FIG. 25]. I due 
ordini superiori rappresentano il tempo liturgico 
che precede il Natale o, più esattamente, le due 
domeniche precedenti, dedicate alla memoria 
dei Patriarchi e dei Padri della Chiesa. In alcune 

iconostasi di dimensioni ridotte questi due ordini 
sono uniti in unico registro dei patriarchi e dei 
profeti.

ORDINE DELLE FESTE
Nell’ordine successivo trova posto la rappresen-

tazione delle dodici grandi feste che scandiscono 
l'anno liturgico [FIG. 26]. Nella tradizione bizan-
tina sono chiamate con il termine Dodekaorton 
(Dodici feste). Il numero scelto ricorda i dodici 
apostoli e i dodici mesi, si presta bene a varie 
combinazioni simmetriche delle raffigurazioni 
– sei scene su entrambi i lati di un soggetto cen-
trale, tre file di quattro scene o quattro file di tre 
scene l'una. Il numero era già fissato, pare, ancor 
prima che il canone delle scene rappresentate 
fosse ben stabilito. 

Quest’ordine rappresenta il periodo neote-
stamentario. Vi si proclama la realizzazione di 
quanto è stato annunciato nei due ordini supe-
riori. Sono raffigurati gli avvenimenti del Nuovo 
Testamento che sono festeggiati dalla Chiesa 
con particolare solennità, come tappe dell’azione 
provvidenziale di Dio nel mondo, realizzazione 
progressiva del disegno divino. La successione 
delle feste del Signore nella maggior parte dei 
casi segue la cronologia del racconto evangelico: 
le vicende della vita terrena di Cristo, la passione, 
gli eventi dopo la morte. Questo principio era 
abbastanza radicato nell’arte bizantina e costitui-
sce l’espressione della stessa mentalità bizantina. 
La forma vitae Cristi come modello di edifica-
zione della salvezza non solo ci è stata traman-
data dalle parole del Vangelo, ma si è incarnata 
visivamente nella successione delle icone delle 
feste del Signore. I credenti lo percepivano in 
modo diretto, personale, con tutto il loro essere. 
Ad esempio, i monaci ortodossi si cingevano di 
cinture di cuoio con le raffigurazioni delle feste, 
portandole come simboli di voto alla rettitudine 
e alla forza della fede.21

Le icone più antiche delle feste, destinate ad 
essere poste sul templon, risalgono al XII-XIII 
secolo. Già nella fase iniziale il ciclo delle feste 
non aveva uno schema rigido e poteva includere 
anche alcune scene del ciclo della Passione (per 
esempio l’Ultima cena nell’icona del monastero 

64 65

11. Particolare dell’iconostasi della cattedrale della Madre 
di Dio di Smolensk, fine del XVII secolo, Monastero delle 
Vergini, Mosca 

23. Paternità, XVIII secolo, archivio di Collezione Orler

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

24. Ordine dei profeti e delle feste, particolare dell’ico-
nostasi, cappella dei Tre Gerarchi della Chiesa, chiesa di 
Resurrezione di Cristo (sulla Debrja) 1650, Kostromà

25. Profeti Isaia e Davide, icona dell’ordine dei profeti, 
archivio di Collezione Orler



66

di Santa Caterina del Sinai). L’ordine delle feste 
dell’iconostasi russa prende origine dal decoro del 
templon bizantino, esso non ha un centro e va letto 
da sinistra a destra. Come regola vi erano incluse 
la Nascita della Madre di Dio e la sua Presentazio-
ne al Tempio, l’Annunciazione, il Natale di Gesù, 
la Presentazione di Gesù al Tempio, il Battesimo, 
la Trasfigurazione, l’Ingresso in Gerusalemme, la 
Resurrezione, l’Ascensione, la Dormizione della 
Vergine, l’Esaltazione della croce. Il numero 
delle feste tuttavia non era 
necessariamente di 
dodici.

L’influsso della 
liturgia sulla for-
mazione dei registri 
dell’iconostasi fu 
complesso e multi-
forme. Per quanto 
riguarda l’ordine 
festivo risulta evi-
dente che l’aspetto 
storico nel succe-
dersi delle icone 
festive non è l’uni-
co ad esser preso 
in considerazione. 
Tra i registri festi-
vi delle iconosta-
si di vari periodi 
esistevano varianti 
dove il filo della 
narrazione evange-
lica s’interrompeva 
per dare il posto 
ad altri soggetti che 

mettevano in risalto un altro aspetto del program-
ma iconografico, quello dogmatico o liturgico.22 
Il contenuto dell’ordine delle feste mai si limitava 
al racconto evangelico ed era condizionato da 
diverse sfumature degli uffizi liturgici giornalieri, 
settimanali e annuali. Nelle iconostasi russe sono 
stati introdotti dei soggetti che non venivano di 
solito inclusi nel registro festivo delle iconostasi 
di altri paesi della cerchia bizantina. 

Dall’inizio del XVI entrano a far parte e 
diventano elementi 

ricorrenti del regi-
stro festivo alcuni 
soggetti che non 
sono legati alla 
vita terrena di Cri-
sto: l’Imposizio-
ne della croce, la 
Protezione della 
Madre di Dio 
(detta Pokrov) e 
altre scene rela-
tive alla glori-
ficazione delle 
reliquie neotesta-
mentarie in cui 
viene sottolineato 
il tema ecclesiolo-
gico. Tali soggetti 
esprimono l’idea 
della continuità 
della protezione 
celeste nella storia 
dell’umanità. Allo 
stesso tempo essi 
interrompevano 

la successione cronologica del racconto evange-
lico. La logica della comparsa delle variazioni 
nella scelta dei soggetti mostra che la scelta era 
determinata da idee concrete. Le sfumature sottili 
di questo processo erano annodate allo sviluppo 
del pensiero teologico, all’interpretazione della 
liturgia e agli sviluppi dell’innografia [FIG. 27]. 

I registri festivi russi si distinguono dai 
Dodekaorton bizantini anche per il numero delle 
icone. Nell’ordine festivo della chiesa dell'An-
nunciazione del Cremlino di Mosca, all'inizio del 
XV secolo, vi erano probabilmente quattordici, 
o forse sedici icone. Nel registro dell’iconostasi 

della monumentale cattedrale della Dormizione 
di Vladimir (1408), trovavano posto probabil-
mente ventuno icone. Nell’iconostasi della chiesa 
della Trinità del monastero della Trinità di San 
Sergio, risalente agli anni venti del XV secolo 
(unica iconostasi dell’epoca conservatasi intatta 
nella sua collocazione originale), ci sono dician-
nove icone delle feste. 

DEESIS
L'ordine della Deesis rappresenta il nucleo 

centrale dell’iconostasi [FIG. 28]. Il termine, tra-
dotto dal greco, significa ‘supplica’ ed è riferito 

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

26. Ordine delle feste, iconostasi pieghevole, particolare della Tav. N 3

27. Iconostasi, XIX secolo, archivio di Collezione Orler  

28. Particolare della Deesis, iconostasi della cattedrale di Madre di Dio di Smolensk,
fine del XVII secolo, Monastero delle Vergini, Mosca



68 69

abitualmente ad una composizione che vede Cri-
sto al centro con la Vergine e san Giovanni Bat-
tista in preghiera dell’intercessione ai suoi lati.23 
La Deesis è il fulcro ideale che da sviluppo a tutta 
la tematica dell’iconostasi perché rende evidente 
il legame fra Cristo presente nell’Eucaristia e 
l’assemblea dei fedeli, radunata in attesa della par-
tecipazione alla comunione. La Deesis è dunque 
per ciascuno promessa del Paradiso. Il significato 
principale della Deesis è il secondo avvento e la 
salvezza del genere umano per intercessione dei 
santi che indirizzeranno la loro supplica a Cristo 
Giudice per il perdono dei peccati nel momen-
to della Seconda venuta, Parusia, integrata nel 
contesto escatologico del Giudizio universale. Il 
piano semantico e simbolico della Deesis mette 
in rilievo la funzione di Cristo come giudice e 
riflette la convinzione della Chiesa di avere nei 
personaggi che lo affiancano i più potenti inter-
cessori. I santi implorano misericordia divina per 
tutti gli uomini, supplicano indulgenza, e tutto fa 
pensare che la loro preghiera sarà esaudita [FIG. 
29]. 

Inizialmente la Deesis bizantina non com-
prendeva che tre personaggi principali raffigurati 
in piedi. A partire dal XII secolo la Deesis viene 
posta al centro del templon. In questa forma la 
composizione passò all’arte russa. Nel periodo 
della formazione dell’iconostasi alta, a cavallo del 
XIV-XV secolo, la figura del Cristo in trono al 
centro della composizione venne sostituita dalla 
raffigurazione del Salvatore fra le potenze celesti 

per mettere in risalto il concetto della gloria del 
Signore, immagine che divenne caratteristica 
delle Deesis russe. Si tratta di una rielaborazione 
della più antica e più complessa raffigurazione 
dell’arte cristiana. L’immagine di Cristo in gloria 
ispirata alle teofanie antiche fu il programma più 
diffuso nelle absidi dell’Oriente cristiano.24 Esse 
erano suggerite dalle visioni dei profeti dell’An-
tico Testamento, soprattutto di Ezechiele (1 e 
10) e di Isaia (6, 1-3). Sebbene alcuni elementi 
iconografici fossero riconducibili a queste antiche 
immagini teofaniche, la composizione del Sal-
vatore fra le potenze celesti nacque in Russia nel 
periodo della formazione dell’iconostasi alta. Cri-
sto si presenta qui con il Vangelo aperto e la mano 
benedicente, seduto in atteggiamento solenne sul 
trono, talvolta appena visibile. I piedi posano su 
uno sgabello, munito dei cosiddetti “troni”, ruote 
di fuoco con gli occhi e le ali che, insieme ad altre 
potenze angeliche, sorreggono il trono di Cristo. 
La figura di Gesù è circondata dalla triplice glo-
ria, rappresentata dalle aureole luminose di forma 
rombica: un ovale e un rettangolo interno sovrap-
posti l’uno sull’altro. Il rettangolare esterno di 
colore rosso è il simbolo della terra, l’ovale verde 
o blu esprime l’idea del cielo. Questa simbologia 
delle figure geometriche propone l’interpretazio-
ne della figura di Cristo come il Sovrano della 
terra, del cielo e quindi di tutto il cosmo. Il trono 
non è un trono materiale, ma quello della gloria 
divina. Il colore del fuoco ricorda la Seconda 
venuta di Cristo sulla terra: “Quando si mani-

festerà il Signore 
Gesù dal cielo con 
gli angeli della sua 
potenza nel fuoco 
ardente, a far ven-
detta di quanti 
non conoscono 
Dio e non obbe-
discono al vangelo 
del Signore nostro 
Gesù” (2 Ts, 1, 7-
8). 

Il rombo e 
l’ovale sono riem-
piti dalle raffigu-
razioni di serafini 
e cherubini. Agli 
angoli del rettan-
golo esterno sono 
disposte le raffigu-
razioni dei simboli 
degli evangelisti: 
l’angelo, il leone, 
il bue e l’aquila. 
La composizione 
del Salvatore fra le 
potenze è molto densa 
di significati, suggeri-
sce non solo l’avvento della Seconda venuta ma 
anche la futura beatitudine nel Regno dei cieli. 
Il creato qui va inteso quindi non nel suo stato 
attuale ma in quello nuovo, futuro che si presen-
terà trasfigurato. Le scritte che troviamo sul libro 
aperto di Gesù sono passi dei Vangeli e possono 
variare, ma tutte, in un modo o nell’altro, sono 
legate al concetto della Seconda venuta e mettono 
in risalto il ruolo del Giudice supremo e del Sal-
vatore, assegnando alla composizione un’intensa 
connotazione escatologica [FIG. 30]. 

I motivi della popolarità raggiunta da que-
st’immagine in Russia, sono collegabili al partico-
lare slancio mistico dell’esicasmo che determinò i 
contenuti della cultura religiosa tra il XIV e l’ini-
zio del XV secolo. L’immagine del Salvatore fra le 
potenze celesti nacque per essere inserita nell’ordi-
ne della Deesis, presentandone il nucleo centrale 
e la chiave dell’interpretazione semantica di tutta 

l’iconostasi.25

L ' a p p o r t o 
essenziale del-
l'esicasmo fu 
senza dubbio 
l'ampliarsi della 
Deesis tripartita 
a tutta la schiera 
dei santi inter-
cessori disposti ai 
lati di Cristo nel 
Giudizio univer-
sale. Sulla crea-
zione della Deesis 
russa forse influì 
anche la preghie-
ra della comme-
morazione dei 
defunti durante 
la liturgia, pras-
si affermatasi in 
Russia nel XIV-
XV secolo, che 
ricevette una 
nuova interpreta-

zione. Il significato 
della preghiera era 
strettamente legato 

alle aspettative escatologiche della fine del XIV 
secolo di cui è stato detto sopra e alla speranza 
che la preghiera dei vivi rivolta agli intercessori 
celesti avrebbe facilitato la sorte dei defunti nel 
Giudizio universale.26

La Deesis dell'iconostasi rappresentava, in 
effetti, una perifrasi della parte centrale del Giu-
dizio universale, che le stava di fronte, raffigurata 
sulla parete occidentale della chiesa. Là Cristo è 
un giudice inesorabile, gli apostoli sono testimo-
ni, gli angeli guardie del corpo. Domina l’idea 
del rigoroso giudizio secondo le azioni compiute: 
gli uni vanno in Paradiso, gli altri all’Inferno. La 
Deesis raffigura non un avvenimento, ma uno 
stato fuori dal tempo e dallo spazio, frutto della 
fede e dell’immaginazione popolare. Nelle epoche 
più recenti, a partire dal secolo XVII, le immagini 
del Salvatore fra le potenze celesti al centro della 
Deesis cedono, a mano a mano, il posto all’im-

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

29. Deesis, XVII secolo, Collezione Orler

30. Salvatore fra le potenze celesti,
fine del XIX - inizio del XX secolo, Collezione Orler



70 71

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

magine di Cristo in trono [FIG. 31].
Questa composizione fu giudicata dagli icono-

grafi dell’epoca tanto importante da aumentare 
considerevolmente le dimensioni (317 cm. di 
altezza nella cattedrale della Dormizione a Vla-
dimir, eseguita da Andrej Rublev e compagni), 
conferendole una posizione dominante. Il docu-
mento russo più antico raffigurante la Deesis è 
della fine del XIV secolo e si trova nell’iconostasi 
della cattedrale dell’Annunciazione nel Cremino 
di Mosca. Il pittore che eseguì quest’opera fu, 
senza dubbi, un artista di gran talento, istruito 
in teologia, che riuscì ad esprimere le idee dei 
mistici esicasti in modo eccellente. Si suppone 
che tale artista potesse essere Teofane il Greco, 
giunto nella Russia da Costantinopoli.27

La presenza della Vergine nella Deesis sembra 
naturale nel contesto del suo culto. La menzione 
della sua avvocatura risale al II secolo e il suo 
culto ricevette un impulso straordinario dopo il 
Concilio di Efeso (431), quando fu proclamata 
la sua maternità divina. Il “dialogo” convenzio-
nale fra Cristo e sua Madre rappresenta uno degli 

elementi più diff usi nel decoro della chiesa. Le 
immagini monumentali di Gesù e della Vergine 
davanti all’altare testimoniavano il carattere inti-
mo del loro rapporto su cui basava la convinzio-
ne del ruolo della Vergine come la più potente 
interceditrice per gli uomini. La Madre di Dio 
è raffi  gurata nella Deesis rivolta verso Cristo in 
atteggiamento orante con le mani in avanti e con 
il busto leggermente chinato: ella intercede per 
quanti non hanno speranza se non in lei. Questo 
tipo iconografi co, chiamato Haghiosoritissa (della 
Santa Cassa) o la Madre di Dio di Chalkopratia, 
risale alla celebre icona taumaturgica venerata 
a Costantinopoli nella chiesa di Chalkopratia 
(chiamata così per la vicinanza del mercato di 
rame). Qui si trovava la Santa Cassa, una triplice 
cassetta posta sotto l’altare che conteneva una 
delle reliquie più venerate: la cintura della Ver-
gine portata da Gerusalemme sotto il regno di 
Arcadio (395-408). 

Il motivo dell’implorazione è ancor più accen-
tuato nelle pitture dove la Vergine tiene con la 
mano sinistra il rotolo di un cartiglio con una 

preghiera. Que-
sto tipo icono-
grafico prende 
nome di Madre 
di Dio Paraklesis 
(della preghie-
ra). Il documen-
to più antico di 
quest’iconografia 
è un mosaico del 
VII secolo con-
servatosi nella 
chiesa di San 
Demetrio a Salo-
nicco. Una delle 
icone più antiche 
di origine bizan-
tina è venerata 
a Spoleto, dono 
di Federico II 
al Duomo nel 
1186. Sul car-
tiglio a sinistra 
della Vergine si 
legge un dialo-
go della Madre col 
Figlio: “Perché, o madre, chiedi la salvezza dei 
mortali? Essi mi hanno irritato. - Abbi pietà, o 
mio figlio, non sottrarti, ma conserva loro la tua 
grazia. - Che la pace sia con quelli che si conver-
tono per amore.” Il testo scritto sul cartiglio risale 
al canone di Teodoro Studita (759-826) letto 
nell’ultimo sabato prima della Quaresima. Un 
peccatore si rivolge alla Madre di Dio, pregandola 
di intercedere per lui davanti a Cristo. Maria si 
rivolge poi al Figlio, chiedendogli di perdonare 
l’uomo, e riceve la remissione dei peccati.28 Il tipo 
iconografico della Madre di Dio Paraklesis trova 
un’ampia diffusione nelle icone russe dell’800, 
specialmente nelle Deesis di piccole dimensioni 
composta da tre tavole [FIG. 32].

Vari sono i motivi addottati dagli studiosi per 
giustificare la figura del Battista accanto a quella 
della Vergine. Si può individuarla nel fatto che la 
Madre di Dio è legata a Cristo secondo la nascita, 
Giovanni invece secondo il Battesimo. La Madre 
di Dio e il Precursore presentano l’immagine di 

un’umanità uni-
ficata dinanzi al 
trono di Dio.29

Ai lati di tre 
personaggi cen-
trali della Dee-
sis spesso sono 
disposti i santi: 
l ’ a r c a n g e l o 
Michele accan-
to alla Madre di 
Dio, Gabriele 
nella posizio-
ne speculare, 
seguono poi gli 
apostoli Pietro e 
Paolo. Gli altri 
santi possono 
variare: santi 
guerrieri Gior-
gio e Deme-
trio, santi Padri 
e gerarchi della 
Chiesa. La Dee-
sis è la dimensio-

ne escatologica della 
Chiesa. Per questa ragione nelle iconostasi russe i 
santi guerrieri e principi le cui figure compaiono 
talvolta nella Deesis, non sono mai rappresentati 
con armi e corazze, a differenza di quanto accade 
nelle pitture parietali.

Dal XVII secolo cominciano a diffondersi le 
Deesis in cui le figure dei santi vengono sostituite 
da quelle degli apostoli (nelle Deesis antiche erano 
presenti solo san Pietro e san Paolo), formando 
una Deesis apostolica (fra i rari documenti della 
Deesis apostolica delle epoche precedenti si può 
citare la chiesa della Dormizione della Madre di 
Dio “a Paroménja” di Pskov (1444-1445). La 
maggiore attenzione verso le figure degli apostoli 
ha influito forse sulla comparsa di un nuovo 
ordine che rappresentava le passioni degli apo-
stoli (alla fine del XVII secolo tale ordine esisteva 
nella cattedrale del monastero Donskoj a Mosca 
e nella chiesa dell’Ingresso della Madre di Dio 
al tempio a Sol’vycegodsk). Comunque l’ordine 
delle passioni degli apostoli era piuttosto un feno-

31. Deesis, particolare del Giudizio universale, XVIII secolo, Collezione Orler

32. Madre di Dio del tipo iconografico Paraklesis,
fine del XVIII secolo, Collezione Orler



meno raro, solo le chiese grandi e ricche potevano 
permetterselo.30

Ordine locale

L'ordine inferiore dell'iconostasi è chiamato 
‘locale’ ed è costituito da icone monumentali. 
Qui si trovano le icone patronali 
delle feste e dei santi vene-
rati localmente, che sono 
oggetto di una venera-
zione diretta. Dinan-
zi ad esse si accen-
dono dei ceri e si 
recitano le pre-
ghiere più inti-
me. Nelle chie-
se importanti, 
come per esem-
pio quella della 
D o r m i z i o n e 
della Madre di 
Dio nel Crem-
lino di Mosca, 
nell’ordine loca-
le erano poste le 
più celebri icone 
taumaturgiche 
portate qui da 
tutte le parti 
della Russia. 
Nelle iconostasi 
antiche la dispo-
sizione delle 
icone in questa 
fila non era fissa 
perciò gli stessi 
soggetti non di 
rado apparivano 
due volte. Anche 
la quantità delle 
icone dell’ordi-
ne locale pote-
va variare. Alla 
fine del XVII 
secolo si osserva 
un tentativo di 

regolamentare la struttura dell’iconostasi, ed è 
in questo periodo che le immagini del Cristo a 
destra e della Vergine a sinistra della Porta regale 
diventano obbligatorie nell’ordine locale. 

PORTE DELL’ICONOSTASI
Nella fila dell’ordine locale, alternandosi 

alle icone, si aprono tre porte: al 
centro la Porta regale o “del 

Paradiso”, a due battenti, 
attraverso la quale può 

passare solo il sacer-
dote, in paramenti 
liturgici, durante i 
momenti salien-
ti della liturgia 
[FIG. 33], ai lati 
le porte “diaco-
nali” ad un solo 
battente, che 
permettono ai 
diaconi di spo-
starsi durante 
la celebrazione. 
Le tre porte che 
scandiscono la 
parete dell’ico-
nostasi seguono 
la logica della 
struttura sacra-
le del tempio, 
la divisione 
tripartita del 
santuario. La 
porta centrale 
da accesso al 
Santo dei santi 
(associato sim-
bolicamente al 
Paradiso terre-
stre), la porta 
settentrionale 
alla prothesis 
(žértvennik in 
russo) e quel-
la meridionale 
al diakonikon 

(djàkonnik). Le porte situate nell’iconostasi, che 
è una frontiera fra il mondo celeste e quello terre-
stre, implicano una ricca simbologia dell’entrata, 
dell’accesso. E’ luogo della divisione e, nello stes-
so tempo, luogo di congiunzione di due mondi, 
la via e contemporaneamente l’impedimento di 
accesso per i mortali, la possibilità del passaggio 
da una condizione all’altra. Questo simbolismo 
diventa particolarmente suggestivo durante la 
celebrazione liturgica, quando l’apertura e la 
chiusura della Porta si associa con l’idea della sal-
vezza. Nel pensiero liturgico la caduta di Adamo 
aveva chiuso la Porta del Paradiso per gli uomini 
ma la venuta di Cristo aprì a loro non solo la 
Porta ma anche il cielo.31 Le parole di Cristo: “Io 
sono la porta: se uno entra attraverso di me, sarà 
salvo; entrerà e uscirà e troverà pascolo” (Gv 10,9) 
erano iscritti nel libro raffigurato sopra il portale 
centrale della chiesa di Santa Sofia di Costantino-
poli. Questo locus classicus del testo evangelico ha 
predefinito il simbolismo persistente della porta 
nella cultura dell’Oriente cristiano. Le porte del-
l’iconostasi erano coinvolte nelle cerimonie più 
importanti, erano incensate, baciate, davanti ad 
esse venivano lette le preghiere.

La porta centrale, detta regale o ‘del Paradiso’, 
è antica quanto la transenna divisoria dell’altare 
e sin dai tempi antichi era adornata di icone. 
Abitualmente vi si dipinge l’Annunciazione (l’ar-
cangelo Gabrie-
le a sinistra e 
la Vergine a 
destra), cioè 
l’avvenimento 
iniziale con cui 
Dio entra nella 
storia dell’uomo 
(FIG. 34). Più 
in basso trova-
no posto i quat-
tro evangelisti, 
oppure i santi 
Basilio e Gio-
vanni Crisosto-
mo, autori della 
Divina liturgia, 
con in mano i 

cartigli con testi tratti dalle rispettive Liturgie. 
La Porta regale del santuario è il simbolo per 
eccellenza dell’ingresso nel Regno di Dio. L’An-
nunciazione è il punto di partenza, l’inizio della 
nostra salvezza che spalanca all’uomo la porta del 
Regno dei cieli.

Sopra la Porta regale si trova una tavola che soli-
tamente non è rettangolare, la sua forma è adatta-
ta ai lobi dei battenti della Porta. Essa rappresenta 
talvolta un cornicione composto da due tavole 
separate [SI VEDA TAV. 36 DEL CATALOGO]. Questa 
parte della Porta regale abitualmente era decorata 
con l’immagine della Celebrazione dell’eucaristia: 
Cristo, raffigurato due volte, distribuisce agli 
apostoli il suo sacro corpo in forma di pane da un 
lato e di vino dall’altro [CFR. FIG. 6 E TAV. 14 DEL 
CATALOGO]. Nel XVIII secolo la variante liturgica 
della Celebrazione dell’eucaristia fu sostituita da 
quella storica, l’Ultima cena.32 Le sante immagini 
della Porta regale vogliono ricordare il sacrificio 
redentivo di Gesù che viene celebrato ogni volta 
durante la Liturgia, la sua istituzione da parte di 
Cristo stesso e la disposizione del Salvatore di 
celebrare questo mistero. I santi Padri e gli angeli 
si presentano come celebranti del mistero. L’ar-
cangelo che porta la buona novella a Maria viene 
raffigurato perché questo fu l’inizio della salvezza 
commemorata durante la Liturgia. I quattro 
evangelisti sono testimoni e portatori della Parola 

nel mondo. A 
partire dal XVI 
secolo sem-
pre più spesso 
la Porta regale 
veniva adornata 
con uno splen-
dido intaglio 
ligneo. 

Le porte late-
rali con batten-
ti di legno, che 
c o m p a r v e r o 
per sostituire le 
antiche tende, 
pare, non aves-
sero precedenti 
nell’arte bizanti-

72 73

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

33. Porta regale, fine del XVII - inizio del XVIII, Collezione Orler

34. Annunciazione, registro superiore della Porta regale,
particolare della Tav. 30



74 75

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

na. Queste porte servivano per il passaggio dei 
diaconi durante la liturgia. Esse fecero la loro 
comparsa in Russia alla fine del XIV secolo nel 
periodo della formazione dell’iconostasi alta. Le 
porte laterali decorate con immagini cominciano 
a diffondersi in Russia nei secoli XV-XVI, e solo 
nel XVII secolo il loro uso divenne universale. 
Le immagini più diffusi erano quelle dei santi 
arcidiaconi Stefano, Laurenzio [FIG. 35] o Filip-
po. Talvolta nelle porte laterali trovavano posto i 
temi che ricordavano il peccato e il pentimento e 
il perdono dell’uomo necessari per l’acquisizione 
del Paradiso. Per questa ragione il contenuto delle 
immagini era di carattere edificante e didattico. 
Nel decoro comparivano delle composizioni che 
mostravano i prototipi del comportamento del-
l’uomo desideroso di entrate nel Regno dei cieli e 
la beatitudine del Paradiso: le raffigurazioni della 
creazione di Adamo e della cacciata dal Paradiso 
[FIG. 36], il seno di Abramo, il buon ladrone 
Disma o diverse parabole. Alcuni soggetti che 

troviamo nelle porte sono legati all’idea della fede 
incrollabile e della penitenza: il profeta Daniele 
nella fossa dei leoni, i tre fanciulli nella fornace, 
l’allegoria dell’anima del giusto. Queste immagini 
dovevano ricordare ai fedeli la Porta chiusa del 
Regno dei cieli e la fatica necessaria per entrarvi. 
Nel XVI-XVII secolo l’immagine più diffusa 
diventa quella del buon ladrone con la croce in 
mano, la chiave simbolica con cui si apre la porta 
del Paradiso33.

La struttura iconografica dell'iconostasi, la 
disposizione dei suoi ordini, corrispondono alla 
preghiera liturgica che precede immediatamente 
l'epiclesi, mostrando l’intimo legame fra l’imma-
gine e la preghiera, caratteristico dell’arte orien-
tale: “Tu e il Figlio tuo unigenito e il tuo Santo 
Spirito, Tu che dal nulla ci hai tratti all'esistenza, 
e caduti ci hai rialzati, e nulla hai omesso di fare 
fino a tanto che ci hai ricondotti al cielo e ci hai 
donato il tuo Regno futuro”.

Sebbene l’aspetto esterno dell’iconostasi abbia 
subito dei cambiamenti in epoca moderna, il suo 
significato e la sua importanza restano immutati 
nella coscienza ortodossa. Facilmente abbracciata 
con lo sguardo da qualsiasi distanza, l'iconostasi 
dispiega le vie dell'economia divina: la storia 
dell'uomo creato ad immagine del Dio trino e 
unico e le strade di Dio nella storia. Le vie della 
rivelazione divina e dell'adempiersi della salvezza 
scendono dall'alto in basso: partendo dall'icona 
della Santa Trinità, eterno Consiglio, sorgente 
della vita del mondo e dell’economia divina, dalle 
preparazioni veterotestamentarie, dalle prefigu-
razioni e le profezie che introducono all’ordine 
delle feste, all’attuazione predisposta da Dio, per 
poi giungere fino al compimento futuro dell’eco-
nomia divina, l’ordine della Deesis. Tutto ciò ha 
il suo punto focale nell’immagine centrale di Cri-
sto che è la chiave di tutta l’iconostasi. L’ordine 
della Deesis rappresenta dunque il coronamento 
dell’intero processo storico: è l’immagine della 
Chiesa nella sua dimensione escatologica. Tutta 
la vita della Chiesa vi si trova come riassunta nel 
suo compito supremo e inalterabile: l’interces-
sione dei santi e degli angeli per il mondo. Tutti 
i personaggi raffigurati sono riuniti in un solo 

Corpo. È l’unione di Cristo con la sua Chiesa: 
totus Christus, Caput et Corpus, unione realizzata 
dal Sacramento eucaristico.

Rispondendo alla rivelazione divina, le vie 
dell'ascesi umana salgono dal basso verso l'alto: 
accogliendo la predicazione apostolica e aderendo 
alla volontà divina (gli evangelisti e l’Annuncia-
zione sulle porte regali), con la preghiera e infine 
con la comunione al Mistero eucaristico, l’uomo 
porta a compimento la sua ascesa verso ciò di 
cui è figura l’ordine della Deesis: l’unità della 
Chiesa.34 L’originalità dei programmi iconografici 
delle iconostasi russe le rende un fenomeno sin-
golare dell’arte cristiana ortodossa

Concludendo il nostro discorso, riportiamo 
la visione sublime dell’iconostasi proposta da P. 
Florenskij: “Parlando in modo figurato, la chiesa 
senza l’iconostasi materiale è separata dal san-

tuario da un muro cieco; l’iconostasi in questo 
apre delle finestre, e attraverso ad esse vediamo, o 
almeno posiamo vedere, attraverso i vetri calare i 
vivi testimoni di Dio. Distruggere le icone signi-
fica murare le finestre; invece togliere i vetri che 
filtrano la luce spirituale, per colui che è capace 
di vederla direttamente, per parlar figurato, nello 
spazio trasparente senz’aria significa imparare a 
respirare l’eterico e a vivere nella luce della glo-
ria di Dio; allorché questo avviene, l’iconostasi 
materiale si abolisce da sola con l’abolizione di 
ogni immagine di questo mondo, con l’aboli-
zione anche della fede e della speranza e con la 
contemplazione della pura, amabile, eterna gloria 
di Dio.”35

_______

35. Arcidiacono Stefano, porta diaconale nord dell’icono-
stasi, cattedrale di Madre di Dio di Smolensk, fine del XVII 
secolo, Monastero delle Vergini, Mosca

36. Creazione dell’uomo e cacciata dal Paradiso,
particolare della porta diaconale nord, 1570 c. Museo di storia e arte di Sol’vyčegodsk



76 77

1. È curioso notare che il vocabolo “icono-
stasi” entrò in uso in Russia solo dalla fine del 
XVII secolo.

2. Teologo, mistico, filosofo, matematico, 
padre Florenskij è nato nel 1882, morto 
probabilmente nel 1943, dopo essere stato 
deportato nell’estremo Nord della Russia. 
Il suo studio “Iconostasi”, di cui il mondo 
scientifico venne a conoscenza solo negli anni 
’50, fu definito dai contemporanei l’opera più 
eccellente dell’epoca (è tradotta in italiano 
con il titolo “Le Porte Regali”).

3. Problema ikonostasa, in: Vestnik russkogo 
zapadnoevropejskogo patriaršego ekzarchata, N 
44, 1963 Parigi. Una sintesi di questo studio 
si trova in: L. Uspenskij, La teologia dell’icona, 
Milano La Casa di Matriona 1995, pp. 183-
193.

4. Di interesse particolare sono gli studi 
pubblicati nel volume Ikonostas: proischoždenie, 
razvitie, simvolika / ed. A. M. Lidov, Moskva:
Progress-Tradicija, 2000.

5. A. M. Lidov Ikonostas: itogi i perspektivy 
issledovanija, in Ikonostas: proischoždenie, 
razvitie, simvolika, pp. 18-19.

6. Ch. Walter, A New Look at the Byzantine 
Sanctuary Barrier, in Revue des études byzanti-
nes, vol. 51, 1993, pp. 222-223.

7. Gianfranco Ravasi, L’iconostasi tra 
mistero e svelamento, in L’iconostasi degli zar. 
Splendori del Monastero delle Vergini. Catalogo 
della mostra, Milano:Electa, 1992, p. 16.

8. N. Sperovskij Starinnye russkie ikonostasy, 
ristampa in Vysokij russkij ikonostas, Moskva: 
Patriaršie prudy, Pul’s 2004, pp. 9-12.

9. L. Uspenskij, La teologia dell’icona, p. 
155. 

10. Robert F. Taft, The Byzantine Rite: 
a Short History. Collegeville, Minn: The 
Liturgical Press, 1992, pp. 78-84.

11. A.M. Lidov Ikonostas: itogi i perspektivy 
issledovanija, in Ikonostas: proischoždenie, 
razvitie, simvolika, pp. 23.

12. L. M. Evseeva. Escatologia 7000 goda i 
vozniknovenie vysokogo ikonostasa, in Ikonostas: 
proischoždenie, razvitie, simvolika, pp. 419.

13. A. G. Mel’nik, Osnovnye tipy 

russkich vysokich ikonostasov, in Ikonostas: 
proischoždenie, razvitie, simvolika, p. 434 

14. N. Sperovskij, Starinnye russkie 
ikonostasy, pp. 38-39. 

15. L. A. Scennikova, Ikony-pjàdnitsy i ikony-
tabletki pridvornoj tserkvi, in Blagovescenskij 
sobor Moskovskogo Kremlja. Materialy i 
issledovanija. Moskva: Progress 1999, pp. 122, 
128.

16. I. Buseva-Davydova, Russkij ikonostas 
XVII veka: genesis tipa i itogi evolutsii, in 
Ikonostas: proischoždenie, razvitie, simvolika, 
pp. 637-638.

17. S. Gukova, Icone bielorusse: l’Occidente 
nella tradizione orientale, in: Belarus’: frontiera 
fra cielo e terra, Vicenza: Terra Ferma 2004, 
pp. 27-28.

18. J. N. Zvezdina, Rastitel’nyj dekor 
pozdnich russkich ikonostasov, in Ikonostas: 
proischoždenie, razvitie, simvolika, p. 656.

19. I. A. Žuravleva, Praotečeskij rjad 
i zaveršenie simboličeskoj struktury russkogo 
vysokogo ikonostasa, in Ikonostas: proischoždenie, 
razvitie, simvolika, pp. 492-493.

20. L. M. Evseeva, Eschatologia 7000 goda i 
vozniknovenie vysokogo ikonostasa, in Ikonostas: 
proischoždenie, razvitie, simvolika, pp. 421-
422.

21. A. I. Jakovleva, Il “Dodekaorton” bizantino 
e l’ordine delle feste cristologiche nelle iconostasi 
dell’epoca di Rublev, in Andrej Rublev e l'icona 
russa: atti del XIII Convegno ecumenico 
internazionale di spiritualità ortodossa, sezio-
ne russa, Bose, 15-17 settembre 2005 / a cura 
di A. Mainardi, Magnano: Edizioni Qiqajon, 
2006, p. 78.

22. V. M. Sorokatyj, Prazdničnyj rjad 
russkogo ikonostasa. Iconografičeskie programmy 
XV-XVI vekov, in Ikonostas: proischoždenie, 
razvitie, simvolika, pp. 474, 482.

23. Sul termine “Deesis” si veda: Zervu 
Tognazzi, Deesis: interpretazione del termine 
e sua presenza nell’iconografia bizantina, in 
Costantinopoli e l'arte delle province orientali / 
a cura di F. de’ Maffei, C. Barsanti, A. Guiglia 
Guidobaldi. Roma: Rari Nantes 1990, pp. 
394-395.

24. Tali raffigurazioni sono conservate negli 
affreschi dei secoli VI-VII del monastero di 
Sant Apollo a Bawit (Egitto) e nelle chiese 
rupestri della Cappadocia. Si veda: A. Iacobini 
Visioni dipinte. Immagini della contemplazione 
negli affreschi di Bawit. Roma: Viella 2000 ; 
Nicole Thierry, La Cappadoce de l’antiquité au 
moyen âge. Turnhout : Brepols 2002.

25. L. Scennikova, Deisusnyj čin so Spasom 
v silach (istoki ikonografii), in Blagovescenskij 
sobor Moskovskogo Kremlja. Materialy i 
issledovanija. Moskva: Progress 1999, pp. 54-
86; I. A. Kočetkov, “Spas v silach”: razvitie 
ikonografii i smysl, in Drevnerusskoe iskusstvo. 
Problemy ikonografii. Moskva 1995, pp. 45-
68.

26. L. Scennikova, Drevnerusskij vysokij iko-
nostas XIV – načala XV veka: itogi i perspektivy 
izučenija, in Ikonostas : proischoždenie, razvi-
tie, simvolika, p. 401.

27. L. Scennikova, Drevnerusskij vysokij 
ikonostas p. 404. 

28. M. N. Butyrskij, Bogomater’ Paraklesis 
u altarnoj pregrady i liturgičeskoe soderžanie 
obraza, in Ikonostas: proischoždenie, razvitie, 
simvolika, p. 207-222.

29. M. Andaloro Il tema della Deesis 
(Hagiosoritissa), in Rivista dell’Istituto 
Nazionale d'Archeologia e Storia dell'Arte, t. 
17, 1970, pp. 85-130.

30. N. Sperovskij, Starinnye russkie 
ikonostasy, pp. 35-36.

31. N. I. Troitskij, Ikonostas i ego simvolika, 
ristampa in Vysokij russkij ikonostas, Moskva 
2004, p. 153.

32. D. K. Trenev, Ikonostas Smolenskogo 
sobora Novodevič’ego monastyrja: obraztsovyj 
russkij ikonostas XVI-XVII vekov s pribavleniem 
kratkoj istorii ikonostasa s drevnejšich vremen. 
Moskva 1902, p. 44.

33. A. Šalina, Bokovye vrata ikonostasa: 
simboličeskij zamysel i iconografia, in Ikonostas: 
proischoždenie, razvitie, simvolika, pp. 559-
590.

34. L. Uspenskij, La teologia dell’icona, p. 
190.

35. P. Florenskij, Le Porte Regali, p. 58.

ANDALORO M., Il tema della Deesis (Hagiosoritissa), in 
Rivista dell’ Istituto Nazionale d’Archeologia e Storia 
dell’Arte, vol. 17, 1970, pp. 85-130

BUSEVA-DAVYDOVA I., Russkij ikonostas XVII veka: 
genesis tipa i itogi evolutsii, in Ikonostas : proischozde-
nie, razvitie, simvolika, pp. 621-649)

BUTYRSKIJ M. N., Bogomater’ Paraklesis u altarnoj pre-
grady i liturgičeskoe soderžanie obraza, in Ikonostas : 
proischoždenie, razvitie, simvolika, p. 207-222

EVSEEVA L. M., Eschatologia 7000 goda i vozniknovenie 
vysokogo ikonostasa, in Ikonostas : proischoždenie, 
razvitie, simvolika, pp.411-427 

FLORENSKIJ P., Le Porte Regali. Milano : Adelphi 
1977

GORDIENKO E. A., Bol’šoj ikonostas Sofijskogo sobora 
(po pis’mennym istočnikam), in Novgorodskij sbornik 
T. 1, Fasc. 2, 1981, pp. 213-229

GUKOVA S., Icone bielorusse: l’Occidente nella tradizio-
ne orientale, in: Belarus’: frontiera fra cielo e terra. 
Vicenza : Terra Ferma 2004, pp. 13-37

IACOBINI A., Visioni dipinte. Immagini della contempla-
zione negli affreschi di Bawit. Roma : Viella 2000

Ikonostas: proischoždenie, razvitie, simvolika/a cura di 
A. M. LIDOV. Moskva : Progress-Tradicija 2000

Jakovleva A. I., Il “Dodekaorton” bizantino e l’ordine delle 
feste cristologiche nelle iconostasi dell’epoca di Rublev, in 
Andrej Rublev e l’icona russa: atti del XIII Convegno 
ecumenico internazionale di spiritualità ortodossa, 
sezione russa, Bose, 15-17 settembre 2005 / a cura 
di A. MAINARDI. Magnano : Edizioni Qiqajon 
2006, p. 77-98

KOČETKOV I. A., “Spas v silach”: Razvitie ikonografii i 
smysl, in Drevnerusskoe iskusstvo. Problemy ikonogra-
fii. Moskva 1995, pp. 45-68 

Le icone di Uglič / a cura di ANATOLY GORSTKA. 
Eurocrom 4: 2006

LIDOV A. M., Ikonostas: itogi i perspektivy issledovanija, 
in Ikonostas: proischoždenie, razvitie, simvolika, pp. 
11-29

MEL’NIK A. G., Osnovnye tipy russkich vysokich ikono-
stasov, in Ikonostas: proischoždenie, razvitie, simvo-
lika, pp. 431-440 

PRIPAČKIN A., Iconografia Gospoda Iisusa Corista. 
Moskva : Palomnik 2001 

RAVASI GIANFRANCO, L’iconostasi tra mistero e svelamen-
to, in L’iconostasi degli zar. Splendori del Monastero 
delle Vergini. Milano : Electa 1992

ŠALINA I. A., Bokovye vrata ikonostasa: simboličeskij 
zamysel i iconografia, in Ikonostas: proischoždenie, 
razvitie, simvolika, pp. 559-590

SCENNIKOVA L. A., Ikony-pjàdnitsy i ikony-tabletki pri-

dvornoj tserkvi, in Blagovescenskij sobor Moskovskogo 
Kremlja. Materialy i issledovanija. Moskva 1999, 
pp. 122-153

SCENNIKOVA L., Deisusnyj čin so Spasom v silach (istoki 
ikonografii), in Blagovescenskij sobor Moskovskogo 
Kremlja. Materialy i issledovanija. Moskva: Progress 
1999, pp. 54-86

SCENNIKOVA L., Drevnerusskij vysokij ikonostas XIV 
- nacala XV veka: itogi i perspektivy izucenija, in 
Ikonostas: proischozdenie, razvitie, simvolika, pp. 
393-408

SOROKATYJ V. M., Prazdničnyj rjad russkogo ikonosta-
sa. Iconograficeskie programmy XV - XVI vekov, in 
Ikonostas: proischoždenie, razvitie, simvolika, pp. 
465-489

SPEROVSKIJ N., Starinnye russkie ikonostasy, ristampa 
in Vysokij russkij ikonostas, Moskva : Patriaršie 
prudy, Pul’s 2004, pp. 9-134

TAFT ROBERT F., The Byzantine Rite: a Short History. 
Collegeville, Minn : The Liturgical Press 1992 

THIERRY NICOLE, La Cappadoce de l’antiquité au 
moyen âge. Turnhout : Brepols 2002

TOGNAZZI ZERVU, Deesis: interpretazione del termi-
ne e sua presenza nell’iconografia bizantina, in 
Costantinopoli e l’arte delle province orientali / a 
cura di F. DE’ MAFFEI, C. BARSANTI, A. GUIGLIA 
GUIDOBALDI. Roma: Rari Nantes 

TRENEV D. K., Ikonostas Smolenskogo sobora 
Novodevič’ego monastyrja: obraztsovyj russkij ikono-
stas XVI-XVII vekov s pribavleniem kratkoj istorii 
ikonostasa s drevnejšich vremen. Moskva 1902

TROITSKIJ N. I., Ikonostas i ego simvolika, ristampa in 
Vysokij russkij ikonostas, Moskva : Patriaršie prudy, 
Pul’s 2004, pp. 137-162

USPENSKIJ L., La teologia dell’icona. Milano : La Casa 
di Matriona 1995 

USPENSKIJ L., Problema ikonostasa, in Vestnik Russkogo 
Zapadno-Evropejskogo Patriaršego Ekzarchata, N 44, 
1963 Parigi. 

Vysokij russkij ikonostas, Moskva : Patriaršie prudy, 
Pul’s 2004

WALTER CH., A New Look at the Byzantine Sanctuary 
Barrier, in Revue des études byzantines, vol 51, 1993, 
pp. 203-224 

ŽURAVLEVA I. A., Praotečeskij rjad i zaveršenie 
simboličeskoj struktury russkogo vysokogo ikonostasa, 
in Ikonostas: proischoždenie, razvitie, simvolika, pp. 
490-498

ZVEZDINA J. N., Rastitel’nyj dekor pozdnich russkich 
ikonostasov, in Ikonostas: proischoždenie, razvitie, 
simvolika, pp. 651-663

Note

ICONOSTASI: PROMESSA DEL PARADISO

Bibliografia

37. Iconostasi della chiesa della Santa Trinita, 1785, San Pietroburgo


